AUTHOR JOSEPH ALBO P'7 [IKKARIM 7' マフ 120 TITLE IMPRINT SONCINO, 1485 CALL NO. GOFF, HEB-64; ACC. 72008; ENA 38 DATE MICROFILMED

 $\begin{bmatrix} (\mathbf{h}) (\mathbf{H})^{2} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} = \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \end{bmatrix} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h} \\ \mathbf{h} \end{bmatrix} \end{bmatrix} \begin{bmatrix} \mathbf{h$ 

C 2 3 9 9

FILMED FOR THE JEWISH THEOLOGICAL SEMINARY OF AMERICA



University Microfilms, Inc.

• • • • • P • P • P • 1 • • P

# NO.

RR

## הועתק והוכנס לאינטרנט www.hebrewbooks.org ע"י היים תש"ע

These images are from the collection of the Library of the Jewish Theological Seminary (JTS). JTS holds the copyrights to these images. The images may be downloaded or printed by individuals for personal use only, but may not be quoted or reproduced in any publication without the prior permission of JTS.

e - •

8 1 1

.

56-55 I 20-107

•

. .

-44 3 - \_-

# הועתק והוכנס לאינטרנט www.hebrewbooks.org ע"י חיים תש"ע

These images are from the collection of the Library of the Jewish Theological Seminary (JTS). JTS holds the copyrights to these images. The images may be downloaded or printed by individuals for personal use only, but may not be quoted or reproduced in any publication without the prior permission of JTS.



2.1.0

Los 15ps

מחייצה ההצלחה האכושית כתלת בעירן ובמעשה כמו שבאר הפילוסו בספר הכפש והיו הדעות האמתיות והמעשים ה המשובחים אי אפשר שיושגו על ככון מצד השכל האכושי להיות שכל הארם לואה מהשיג הדברים על אמתתס כמו שי סיבא י חוייב בהכרח שימצא דבר הוא למעלה מהשכל האכושי על ידו מגבלו המעשים המשובחי ויושכלו הדעות הא מיבא י חוייב בהכרח שימצא דבר הוא למעלה מהשכל האכושי על ידו מגבלו המעשים המשובחי ויושכלו הדעות הא סיבא י חוייב בהכרח שימצא דבר הוא למעלה מהשכל האכושי על ידו מגבלו המעשים המשובחי ויושכלו הדעות הא סיבא המתינות בענין שלא יהיה בהם שנה ספת כלל נזה לא יהיה אלא בהישרה אלהית נעצב היה ראני ומחוייב על כל האדם להכיר הדת האלהית המשרת לזה מזולתה מן הדתות נזה לא יתכן אלא בידיעת העקרי שאי אפשר שתוצא הדת האלהי עלתם נהיא היתה כונכת המכור הזה לבאר העקרים ההכרחיים לדת האלהית כמה הם ובעבור זה כקרא שמו שבי ה

> העקרים ניחלק להקדמה וד מאמרים : הזהקדבוה מהתקרנת פראני פישלו בו דרך כלל נית נישרע בה פסוק ניהי כועם : ת הכאבור הא שיע בין הדתות האלהיות והנימוסיות

היא להודיע החברח המביא לחבר הספר והחק באר בה גודל מעלת החקירה הנועלת בזה הספ׳ מקור מעקרי הדת לכמה הם ואיאלו הם וההבדל ואיאלו הם עקרי הדת האלהית ואי אלו הם עק

עקרי הדת הנימוסית יובאר בים לדתות עקרים כוללים ועיקרים מיוחרים ושהעיקרי הכוללי לדתות האלהיות הם ג'ט עקרי הדת הנימוסית יובאר בים לדתות עקרים כוללים ועיקרים מיוחרים ושהעיקרי הכוללי לדתות האלהיות הם ג'ט

| במזם ניבור במז תנכר הדת החטזית מן הדין המונייפת המתרחה בחטהית -     |           |
|---------------------------------------------------------------------|-----------|
| כביאור העקר הראשון שהוא מציאות השם והעקרים הנתלים בו ומשתעפים ממנו: | המאמר הב' |
| בביאור עקר הב שחוא תורה מן השמים והעקרים הנתלים בו ומשתעשים ממנו :  | המאמר הג' |
| בביאור עקר הנשהוא שכר ועונש והעקרים התשתעפים מתכו והדברי הנתלים בו: | המאמר הר' |
| בחקרה מעקרי הדתנת כמה הם ניחלק אל ששה ועשרים פרקים :                | המאמר הא  |

| יודיע בו הקוםי שיש בהרורה על הערריים לדינות ויאת שיש מם עקרי כוללי וחלקיי לכל דת ורת ויקשה | פרקא  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| על הרתכם זל שמנה ביאת התשיח מעידי תור משה וכן יקשה על האומרי שחתו העול עקר לתור משח        |       |
| יבאר בו תי הנא התכחיש דבר תן העקרים שיקרא כופר ותי הנא התכחיש אותם ולא יקרא כופר יויבאר    | פרקב׳ |
| שאיז ראוי שימנו ביאה המשיח ולא חדוש העולם עהרים לחורה משה כמו שהשבו רבים:                  |       |

ברקב יבאר על מה זה יפול מלת עקד ניתקור על היג עקרי שהניח הראבם זל אם המשפר ההוא הוא מדוקדק : אם לא ניתקור ג׳ על עקרים אחרים שהונות לדת האלהית ניבאר שאין שנם משפר מהם מדוקדה :

ארק ד' יבאר בו שהעקרים הכוללים לדת האלהית הם ג׳שהם כמו אבות והם מציאות השם יותורה מן השמי׳ י ושבר ועונש יושתחת אלו שרשים אחרים מסתעפים מהם ונחלים בהם ואמ׳כי לכך היו ברכות הה שלש שהם מלכיות זכרוכות ושופרות כנגר הג׳עקרי הללו ואמ׳שכל העקרי שמנה ההמכם זל הם משתיגפים מן הג׳אבות הללו :

פרקה יבאר בו הכרח מניאות דת טבעית לקיום המין האנושי יובאר שהיא לבדה לא תספיק לקיום הקבוץ המ

המדיני באכת המצח דת מחרת יניבמר הברח מציאות הסופט במדינה או המכך 🗧 יכריע שהוא ראני שתוצא תורה אלהית להימיר האכמים אל מנל ההבלחה האכושית 1770 and the contract "L'ELERAN THE STATE STATES is gio bomnica di vers ringho visto y purporo

המחוקו בהיות המאמר הנכבד הזה הנקרא שער העקרים לחכם הגדול רבינו יוסף אלבו זל ששרדי JUK מעיר סוריאה אאר בספרד גדול התוצלת וחפרי לבני אומתינו עד מאד . להיות יגיע לנו ממנו מבחר פרי התורה והחכמה השכמתם באופן נפלא מהשלמות ובלשון מבואר תיקל הבנתו למתחילי בעיון ולאשר יאהבו הקר הקריאה בחלק גדול ממכו: מכורף לזה בהיות לא כתסשט עניכו למרחקי הגולה בבני עמיכו להיותו פחות משבעים מנה שנעדר החכם הנוכר זל מחבר הספר הזה : בכן אולם למען יתפשט תועלתו הרב והעצום באומתינו בנפונות הגילה לאכות בו את הרבי להאיר בו עיניהם ולבם ולכבור בני עמנו ראינו לחקקו באופן שלם מונה וטוב ומאסר אין לנו סשין בנ שלתאד ישתח בו כל תי מחכנו ה׳ ית׳ אהבת תדע וקריאה עם שיתן לפעולתנו זאת תודה : כי בו יתבאר מעלת תורתנו ודתנו ואתתנה ומעלת אומתנו לתורה הואת ואשר נשיב לבעלי ריבינו בזה משאר הדתות ולאפיקורום נסיעתו ולהראות העתים והשרים מעלת אומתנו ותורתנו כי טובת מראה וטעם היא : עם שישרש בלבנו עקרי הרת באנטן ינתר שלם מאשר קדם לחכמי תורתנו ואומתנו הקודמים שהם פרי מבחר התורה והחכמה - כי מעלת האיש הזה בתורה ובחכמה גדלה עד מאד כאשר יתבאר למעיינים בזה הספר : ולאשר לא יספיק להם הזמן לעיין בו עיון מה יראו סימני מאמרי הספר הזה נסימני פרקו ניננדת בס יראה יקרת המחקרים המסולאים ההם אפר מה מאר תח תחשק ותכסוף נפט כל אוהב תרע או השכל אל קריאת פניציקרתם ובפרט לדברי התחפר השלם הזה שהפליג בס ה התאתר על כל אשר קרתו לפניו מבטי אומתני ובשפה ברורה תובן לרבים י ואולם לא אעצור בקולתוסי לשבה מחש מהשבות מלאמר זאת להינת האמת ענשה דרכו ולמען זכות את הרבים שאמנם כל אחד מכני עמנו שחננו ה יתבר אמבת הקדיאה והוודע כעי כחו ראוי לג ומנטל עלת להיוציא לידו ולהיות אצלו הטער הנכבד הזה . להיותו באולי מהוא מהמאמרים היותי אלקיים ותוריים המישרי אל הצלחת נפשותינו ובכלל רבי התועלת לאומתנו שחוברו מזמן חתימת התלמוד עד זמכנו זה כאשר יתבאר למעיינים בו׳ וזה שיעור מה שרצינו בו בזה המקום : היום יום ב'ככ' מרחמון רמו לאלף הששי פה העיר שונצין :



|                                                                                                                                                                                                     | 1 million     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| בביאור העקר הראמון שהוא מציאות השם וחלק אל הערה ולא פרקיש ווזו שרטן                                                                                                                                 |               |
|                                                                                                                                                                                                     |               |
| זיה להציר המציין על דרך הלמוד בספר הזח<br>ובאר בו שהמציאות הכאמר על השי איכנו כאמר עליו על הדרך שיאמר על זולתו מן הנמצאו ויאונד                                                                     | ההערה יי      |
| ובחר בנשהמיות הטיותי עשיושי שנו מכו שני שני שני שיוין ש מי איש שני אין בי אין איש שני אישי שני אישי שני שיו שי<br>שאין מציאות השימושב משר מהנתו אלא מצד הכמצאות המושפעות ממנו י וישאר בו קשצ מוז שי | פרקא          |
|                                                                                                                                                                                                     |               |
| ברכי נפשי את ה<br>יבאר בו שאי הפשר שיאמר על השי פועל על הבד שיאמר על סום פועל מן הפועלים לאיצל השועל<br>הטבעי ולא על הפועל הבחיריי זושיור ג׳ שאי אפשר שכאמר בו ית שהוא פועל ברכון קרום כמו ש        |               |
| ובאר בן שחו הפשר שיחתר על הטישועל על הלד שהאתי על של של של של או אלושל שי בי של אישי                                                                                                                | פיקב          |
| הטבעי ולה על הפוצל הבחיריי יניביור גם מחי חבטר שליווני בניינ שאיו שנצל בי שון יוונס שיא א                                                                                                           |               |
| יבאר בי על איזה צד יאתר בשי שהוא פינל ברצון ויאתר כי פסיק כי לא תחשבותי תחשבותיכש וני כ                                                                                                             | מחשבו רכים    |
| יבאר בי על איזה צד יאותר באישהוח פינני ברכון ויחתר כיפס קכי מו תיושכויני מושכויני כי יבי ש                                                                                                          | פרק ג'        |
| בארצועל איזה באיתותי באימותי באימותי ביול מהפתק הכופל על הידיעה והחכמה ושחר התחיים                                                                                                                  |               |
| נואמר בי הרכון בנית אינכו מחיב שכני כמו שיחייב בכו                                                                                                                                                  |               |
| ויאמר כי ארצון בוית חיכו מחיב שנויכת שיחים בנו<br>ובאר בו כי מה שנוצר בתורה מיציאת הדברי מהכח אל הפעל כומנים מתולפים יש ראיה על מציאית                                                              | פרק ד'        |
| פועל בכוונה ורצון ויביא מושת עיוני לבאר מציאות השם והשרשים המשתעפים מתכו מ_ד מה שנ                                                                                                                  | بو<br>-       |
| טנשינ מן הדברים התוחשים                                                                                                                                                                             |               |
| מנשיבתן הדברים התחמים                                                                                                                                                                               | פרקה          |
| ובחר בנשהשטי ינפתים הרתנונים שובירוא תכשי וזכניות אינון אינו אש משטי אומי שישביז הרב זל הנא<br>השם אין אחר מהס ממה שראון לשום עליו לב הבעל דת ניחמר כי המופ השלישי שקביז הרב זל הוא                 | •             |
|                                                                                                                                                                                                     |               |
| וראר דו דוד הגבנה הצי רוה שראני שיאמין כל בצי דת בעקר מציאות השם והשרשים המסקנוצים                                                                                                                  | פרק ו'        |
| ארבו ארמה וזהיו מיו לו ודר גל רושם בדי שירע תהוחי נתציאותו על דרך החתוך                                                                                                                             |               |
| ובאר כי מן השרשים המשתעפים מעקר מציחות השם ימשכו כל התחרים שחבשר שיי חשו לשייוו ים                                                                                                                  | ברקו          |
| ום להו מתכו ניהן הנינים למה כתכו המרשים חרבעה ולח יותר                                                                                                                                              |               |
| וחמיל לדבר בח להכרישיה כאר שרש הא זדנה י ניחמר כי התואר שיתיאר בו הדבר מצר בצו ניצי ל                                                                                                               | ברק ה'        |
| וחויד רבוי בחת הפיעל כלל אף אס יפעל פע לו הפביות הן שיזיה הפועל בטבע זו ברצין ויאמי כי                                                                                                              |               |
| שנל פעולות מתחלכו ניאור כייושי כבר יתואר בתארי מצרדי שלשה שאין אחד מהן מחיב רצוישב                                                                                                                  | הנפש אחתות    |
| ר נרד לנוהו :                                                                                                                                                                                       |               |
| ובאר הבד התחייב ס'וק התיארים תהשי הן שיהיו עבתיים הן שיהת תקריים יניקשה על זה בשנברי                                                                                                                | פרקט׳         |
| ומחיוב שומצא לג מיזה הואר או תנארים כאחרות וזולתנ                                                                                                                                                   |               |
| יראר יול במה קבי יואמר שם האחד ועל אי זה צד יחמ בו ית שהוא אחד ויבאר כסיק שמע ישר ה אלקינו :                                                                                                        | פרקי          |
| וראר ארות המצא הרבוי מו האחד נהטחלשלות הכמצאות מן הסבה הראש כה לשי דצת אבן סיכא נ                                                                                                                   | 101 m m m m   |
| באר מה שירול את שבה לפני הבה רבונו של עולם לכל נתת כן זוגולי לא נתת כן זוגוש זמר לה האי                                                                                                             |               |
| בתי כנסתיטראל תהא בת זוגך ויבאר שמצות השבת היא ייות                                                                                                                                                 | 901 00990g    |
| במציאות התלחכים וחלוף הדעות שיש בתהותם ואיך תוצא הרבוי בהם                                                                                                                                          | פרק יב'       |
| יבאר דרך המצא הרבני מן האחר הציגיט לפי דעת אבן רשר וקדומי הפילוסוצים׳ ניקשה על הדרך ש                                                                                                               |               |
| שכוכר בפרקיה ויבאר על זה פסוק שמע ישרחל                                                                                                                                                             | פרקיג         |
| והחיל לדבר בשרש השבי שהוא שלוק הגוינית ניבאר על איזה צר יווחסו לשי ההפצלינה הבשוניי כחרון                                                                                                           | פרקיד         |
| נהעצב והנקימה והנטירה ולמה כיחש אליו הגדיוה שהיא מרה מנוכה ויבאר למ : כקר השש מלך הכבור:                                                                                                            |               |
| ושאר על אי זה בר תיוחם אליו ית השמח : שאמר הכתוב ישמח ה במיבשיו ויהול שהשיוחה בתגונו וי                                                                                                             |               |
| יבאר פסיק מה ייור הסדך אלקים ופסוק ירויון מראן ביתיך וכחל עדכיך תוקס :                                                                                                                              | ברקטו         |
| ובאר על כמה פניש יפול שש השחוק ועל איזז בר אמר עליו יו שהוא שנחק יניבאר שבת השחוק על                                                                                                                | · · · · ·     |
| נגא ענטניו כישייפוטש אגא קישיי קישיי שיישטי שיי שיי שיי שיי שייש אישי שייקי שייש גייוא אישי שייש גייוא אישי שיי<br>כל דבר י ויביזר למה אמרנה יכתים שהשחוק סגילה כאדס                                | ברקיו         |
| בנקצרין הב היתור ליז יכישים שומוק שב שאשווים שיושהים יושיים אישרים יוידים אוריות אם אפור שי ונחקור אם אפור שי                                                                                       | · · · · · · · |
| אניאר על אין אין אבר אותר בשט יין בנכא אבש באנא בארץ שיאון שיש אנינים יישא שיי אישאי ש<br>שיאתר באש או במה שאינו גשם שהוא בשר כמו שר המעלה או המטה ח בשי שאיני במה ש ייו בחר ב                      | ברק ז'        |
| פיקתר באש מו בתי שיימי נעט שורי במי כת כי אתעבו איז שו אשש שייט שיי ישי שיי עשיי ב<br>לפי דעת ארפטו ניק גי עליו ניאתר שהמקום הוא הריק או הפכוי הפך דעת א ישע ויהרץ תה שהקוה אר                      |               |
| כפר דעה ארכט ניקד. עיזי ניאונד ט מקוט אראו אין או אטע אכן דשיב דשב איא קינו שארי אין אי                                                                                                             | בידי התיקים   |

•

•

.

. .

. .

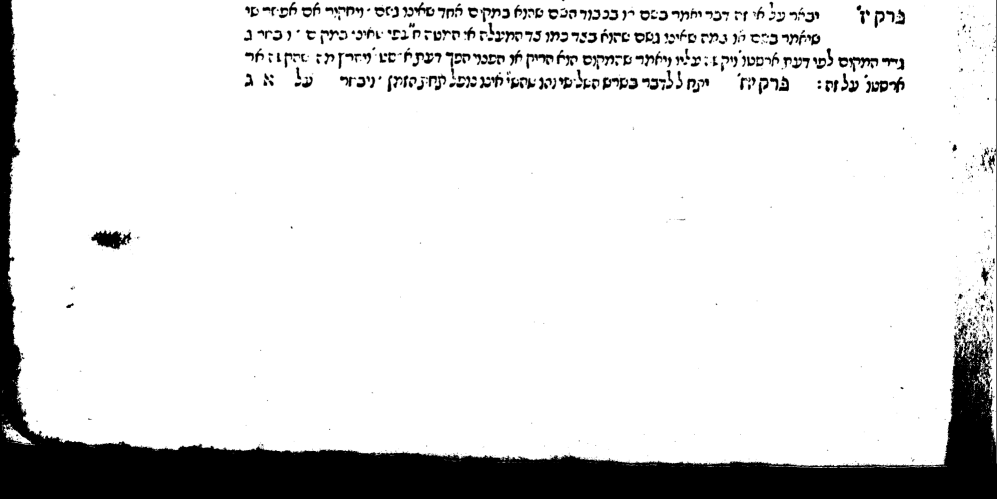
**N** 

••

•

• ;

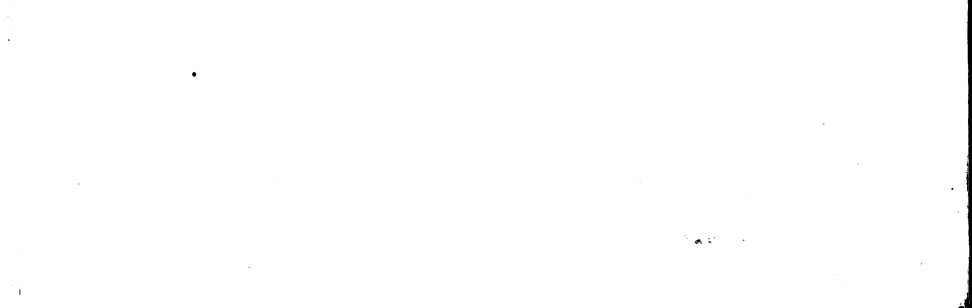
,



| ההצלחה האכושית: פרקז' יבאר שהדת ממכה טבעית יממכה כימושית וממכה אלקית ויתאר                                                                                                                                |    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| בוכת כל אחל מהן                                                                                                                                                                                           |    |
| פרק דו יבואר בו קצת חסרוכות אשר בדת הנימוסית במה שתקצר מן האלקית ויבאר שנרמוו קצקס                                                                                                                        | ,  |
| בפטוק תורת ה'תתיתה והפסוקי הבאי אחריו פרק ט׳ יבאר שהתחלות                                                                                                                                                 |    |
| הרת הנמוסית בכלל הן הבחירה והתכלית יניבאר למה נכתבה הבח                                                                                                                                                   |    |
| משה אחר שאינה התחלה אליה בתה שהיא אלקית : פרקי יבאר בו שהתחלות הרת האלקית בכלל                                                                                                                            |    |
| הן גשהן תציאות השם ושבר ועונש ותורה תן השת ים לאה כתכו אלו עקרים כוללים לדת                                                                                                                               |    |
| האלקית ויאתר כי אלו הנהם שתכו רול בתשכת פרק חלק: פרק יא יבאר כי תתורת משה ראני                                                                                                                            |    |
| שתלקח ראייה על הדברים ההכרחיים לתורה אלקי אחר שהכל מתכימים בה שהיא אלקית                                                                                                                                  | ·. |
| וכי משם ראיה שאלו הגהם התחלות הדת האלקית אחר שהוכחו בה בתחילתה בפרשת בראשית בתדרגת מה שיוכחו                                                                                                              |    |
| בכל חכמה התחלותיה בתחלתה יניאת כי עקר התחלת התורה הנא מה ספר תולדו אדם ניבאר פר׳נעש אדם בצלתנו:                                                                                                           |    |
| פרק יב׳ יבאר הטעם לתה לא תנה הדמבם זל החדוש תכלל העקרים עם היותו מאמין שהוא דבר עקרי                                                                                                                      |    |
| בתורת משה כמו שכתב בפרק כו מן החלק השני מספר המורה :                                                                                                                                                      |    |
| פרק יג׳ יבארשאין כל דת שתודה באלו הגעקרי שאתרכו היא אלקי עכם אלא אכ תודה ג'כ בכל השרשי                                                                                                                    |    |
| המסתעפים מהם נאו אפשר שתהיה אלקית ניאמר שהכופר באחד מן השרשי כאלו כופר בעקר:                                                                                                                              |    |
| פרקיד יבאר שאין ראני למכות בצקרים ולא בשרשים שנם מצוה מתכוות התורה ואמר כי לזה לא כת                                                                                                                      |    |
| ביין יי כמנית הקבלה שורט שא עפי שהיא הכרחית לקינם הדתניתן הטעם למה נמצה האחדות שורש                                                                                                                       |    |
| עם היותו מצוה פרטית ויבאר למה לא כאמרו כל העקרים בעשרת הדב בפי ויאמר שאין דבור                                                                                                                            |    |
| אנכי ערד כמו שכתב הרמבס זל אלא מכות                                                                                                                                                                       |    |
|                                                                                                                                                                                                           |    |
| פרק טו׳ יבאר השרשים הנתלים בכל אחד מן הגעקרים ויבאר למה מנינו אותם בזה הדרך עקרים ושר<br>ושרשים שהם אבות ותולדות ולא נמנו כלם עקרים :                                                                     |    |
| יתחיל בעיון אחד הכרחי לרת האלהית ויבאר שהיה בקרומנים מי שחשב שאי אפשר שתבע ידי er                                                                                                                         |    |
| פרקיו יתחיל בעיון אחד הכרחי לדת האלהית ויבאר שהיה בקדמונים מי שחשב שאי אפשר שתבע ידי<br>ידיצה לאדם בשום דבר שיהיה נעלם ׳ ויפרש פפוק מי שת בטוחות חכמה וברכת אתה חונן א                                    |    |
| נאס אין דעת אין בינה וה הפרק הקדמה לבא אחריו :                                                                                                                                                            |    |
| פרקיז יבאר שיש לכל חכתה התחלות ויבאר התחלות החכתות בכלל אי אלו הן וכל זה כדי לבאר התורה                                                                                                                   |    |
| בו זן זי די די איט איט איט איט איט אינו אינו אינו אינו אינו אינו אינו איט                                                                                             |    |
| פרקיה ישאיטיעוצו אין                                                                                                                                                  |    |
| בין הנכיא שאינו שבין אין נאוטי עביא שהא עליח לתו תורה על ידו יובאר האותות שהם עבתיי                                                                                                                       |    |
| לנכואה ולשליחו השליח יואורי שהתשתתשים בשתות זולת הנביאים נענשים: פרק ישי יוזנור בו גדר ה                                                                                                                  |    |
| האמנינה ניבאר בו הדברים שאפשר שונבא האמונה בהם נבאי זה דבר תהיה האמ<br>האמנינה ניבאר בו הדברים שאפשר שונבא האמונה בהם נבאי זה דבר תהיה האמ                                                                |    |
| פרק כי יבאר לתה לא נתנה את נכיר את לאברהם או לינקב ויבאר מה שאליול בתם עו לעתיד לבא                                                                                                                       |    |
| בי אן שיין שיין שיין שיין שיין שיין פון איני שיים איני שיים אין שיין איג פיעום ניצוו יוז שיא וש ביוש עו בעויי צביו<br>תכיא הקבה סשר תורה ומניתו בחיקו ואות כל תי שעסק בתורה יבא ויטול שכרו ויבאר למה לא   |    |
|                                                                                                                                                                                                           |    |
|                                                                                                                                                                                                           | н  |
| שהחמונה תביח חת החדם חנ ההצנחה הנצחית יניצר מן הידיעה המחקרית ניחמר שוה<br>חמת אותו הנסיון: פרק כב' יבאר הדבר שהאמונה בו מביאה אל ההצלחה ניאמ כי אין האמונה                                               |    |
| בהתכעות מביאה אל בי קצב ההצלחה ויאתר שהנתכעות ב תיני ויבאר מהיכן יודע הדבר שתפול                                                                                                                          |    |
| במינטעות אביאוזיאול בייוויאול אוגעאוז ניאוא שאוגעוועב איציייציאר אויבן יודע הדבר שתפול האינין הביאו אוגעווע בכל הנסיס שבאו בתורה האמונה בו יהאמונה בו במורה בתורה                                         |    |
| שו או מוכה בני אבו או בא שו או שאי אותרי בי תכבר החתונה בתיות ובתכות ובכל הכוים טבחו בתורה בכל זמן ויאול שהכושר<br>בכלל צריך להאמין ששה אמונו מיוחדות שהם מצטרכות לקינם התורה בכל זמן ויאול שהכושר        |    |
| בככי כייך כהאתין בכי מיין האת שהכובר מתורונעות מתויב ארישאי לחקור על עקרי דתו ואתוכתו והשרשי ביזחת מהכובר באתו יות שהכובר ביזחת מהו איין באתו יות מהכובר ביזחת מהן יישאי לחקור על עקרי דתו ואתוכתו והשרשי |    |
| בי איז נתאן ארא מין בי צו ען בו איז גראוי איז בעל ארא מאייב אראי נאקר על עריי דיון נאמומת ואשרטי היו האראיי איז איז איז איז איז איז איז איז איז                                                           |    |
|                                                                                                                                                                                                           |    |
| תורה אלקית ינתר מאחת בזמן אחד לאומות מתחלפות או בארכות מתחל פות : פרק בו׳<br>יזכור בו משר העהרים והשרפים מעולים מבלל המאמר שחם הברחיים לדה האלהיה כשו מה                                                  |    |
| יופור בו הסבר העהרוט והטרטיס הענטים תבכב התחמר שהם הברחיים בדיו ההכהוה כתר מה                                                                                                                             |    |

שיחייבהו העיון התוריי ולשי מז שתבוור תורת משה " כשלתו רתוי פרקי התאתר הראשון בעזרת השי

39



האכומי ניבאר פסוק הראוני את מראיך ופשוק ומותר האדם מן הבהמה אין ופסוין והחכמה מאין תמצא י ניבאר ש םהשלתיות שנה תיכים יותן טעם לתיו לא כאתר ביבירת האדם כי טוב ולא לתיכא כתו שני ביבירת הבעלי חיים: יבאר שדעת הפלוסוטי הוא שתכלית מין האדם הוא השנת המושכלו ניסתור דעתם יויבאר שלפי דעתם

פרק ג' אין שום אדם משיג התכלית האכושי ותהיה יבירת מין האדם לבטלה ויאמר שזה כרמו במומור השוני מספריט כבור אל

יבאר שכל נמצא לפי תרדגתו יהל עלת להשיג שלמות התיוחד לו כפי טבעו י ויבאר שאין שום שלמות לרק ד׳ כקנה שיהיה מושב לשום כברא אלא במעשים ואתר שאין כל מעשה מקנה השלימות אלא המעשים ה הנעטים בהסכלה ויאמר כי האדם לרמחק מדרגתו משאר בעלי נפש המשכלת הצטרך אל רבוי מעשי להשיג שלמותו :

יביא ראיה תן הגלגלים והתלאכי כי התעשים הנעשים בכוונת צבודת השם בלבד הם התקנים הש פרק ה השלמות ויאמר כי מה שאת׳ השילוסופי׳ בכוונת תנועת הגלגלים הוא שטות ושנעון ויביא ראיה מן הם

הפסוקים מאין השלמות האכושי נקנה בהשכלה לבד אכל במעשים הנרצים אכל השי והם הנעשים בכוונה לעשות ר רכון השם שזה השלמות כולל כל מין האדם או רוכו ויכאר פסוק אל יתהלל חכם בתכמתי ונו כי אם בזאת יתהלל המתהלל וגו

יאמר שאין כל הפעולות האכושיות מביאות אל התכלית האכושי ויזכור הקושי שיש בהגבלת השעולות ה צרק ו המביאות מהבלתי מביאות אל התכלית האטושי ויבאר דרך ידינתם ויאמר שוה יוכר מן השמ

הטמחה או העצבון הנקנה בסעולות ויביא ראיה מסמה תיסרך רעתך ופסוק בדרך עדותיך ששתי כעל כל הון חכור קצת סשקות שים בדרך התבחן שאמרטו להגדיל המעשי הטובים ויאמר שאין הידיעה המחקרית פרק ז'

מששקת לזה וכים לרעת הרברים הנרצים אצל השי ועיכ היה תן ההברח שימצא צמי אלקי להגבילם יו ניאמר שיש קבת פעולות הם רעות מצד השכל וראי שיענש האדם עליהן באלת בווי אלקי ובעבור זה כעכש קין שלא שעה השם אל מנחתו י ויש בכקנת פעולו נותנות סלמות בנפש י אבל אי אפשר שיודעו כלם מזד השכל על השלמות אלא תצר שפע אלק

יבאר בו שאין הנבואה מבר הכח המדמה כמו שחשבו הפילוסופי אבל היא שפע אלקי שושע על הכח פרקח השכלי ניושור בו גדר הנבואה ויאתר שמדרגת מלעה היתה למעלה ממדרגת כל הנביאי בשהיתה בכלי אמצעי וכבואת אלתו היתה באמצעי

ובאר לתה יראו הנביאים את השם בתמונות מתחלפות עם היותו אחר בעצמו וכן למה יראו מראות פרק ט' מתואפות וידברו דברים מתחלפים על עכיין אחד בעצמו

יבאר דרך הנגע הנבואה וביורה אכל השכל שלא על דרך השילוסופי ויבאר איך יכוייר חלוף המדרגית פרק ל בה כפי התערב הכח התדתה עם הכח המכלי ניבאר ההבדל מבין נבואת תמה לאלתו ובין נסי תמה לנסי זולתנ

יאמר כי באמצעות האים המוכן אל הנבואה תחול הנבואה על הבלתי מוכן אליה כמו שהגיעה לישראל פרקיא בשעת מתן תורה באמבעות משה ולאלישע באמבעות אליהו ויבאר למה כמבאת הכבואה בישראל יו ינתר מזולתם מז האומות

יבאר כי עקר מטיאות הנכואה כמין האדם אינו להגדת העתידות אלא כדי להגיע האדם אל השלמות פרק יב' האכושי י ניאמר כי לוה כמנית הנבואה פורש מפתעף מן תורה מן השמים שהוא עקר ולא בהשך יוב

ניבאר למה נמנית ההשגחה שורש משתעף מן השכר והעונש ולא בהשך

יחקור בו אם אפשר לדת האלקית שתשתנה לאומה אחת בעצמה בזוננים מתחלפי או יחוייב לה שתהיה פרקיג 377753

יבאר שהדתות האלהיות כמצא אותן משתכות מן ההתר אל האישור ומן האישור אל ההתר ויתן ה פרקיד הטעם בזה ניקשה על הרמבם זל שתנה שלא תשתנה התורה עקר ניאת שאיננו כן נישתור ראינתיו בזה

ניפרם מה שאריל ולא עלתה על לבי זה יצחק כן אברהם ניאמר שאף אם תבכו ראתת הרמבם ול כמו שכת הוא אין משם ראיה אלא שלא כשנה התורה ולא נוסיף בה ולא כגרע מדעתנו ואולם כבר אפש לומר שתשתנה על פי השם כפי מה שתבור חכמתו כמו שנשתנית מארש לנח ומנח למשה

יתן טעם למה נאסר הבשר לאד והיתר לנח וחור ואסר קבתו למשה ויבאר מה חטא קין בהביאו מצרי פרקטו׳ הארמה מכחה לשם שלא שנה השם אלת נאל מכחים

יבאר שתוף תלת עולם ניאת שאין לשון עולם ולא לטו פרקי

על איזה צד יאמר בו שהוא קרמון וכצחי יובאר שיש במהות הזמן דעת אחרת אלת דעת ארסטו והוא שהמשך הבלתי מטוער בתכועת הגלגל הוא הזמן יובאר פסוק אניראשון ואני אחרון

פרק ט׳ יבא׳בו שכל תואר שיתוא׳בו השי הוא קדמון וכצחי כמוהו וש הוא ית׳אינו משתנה אחר שאינו נופל תחת הזמן ושכל מה שאלתי משתנה י ויבאר פסוק נער הייתי גם זקנתי עם מה שאראל שאמרו שר העולם י וכן יבאר טעם הכפל בפסוק אנכי אנכי ה׳ואין מבלעדי משיע

פרק כ׳ יבאר שתוף מלת כל להסי ספק למען אסערה כל תהלתך וגיניבאר פסוק וירא אלקים את כל אשר עשה והרק כ׳ יבאר שתוף מלה:

פרק בא' יתחיל לבאר השורש הרביעי והוא שהשי מסולק מן החסרונות ויבאר בו שאי אפשר מבלתי שניחס לשי ק קצת תארים חיוביים ויבאר על איזה צד יינחסו אליו לפי דעת החכמים התורניי׳ ניאמר כי כל התארי יינחסו אליו ית על צד, השלמות שבהם בלבד :

ארק כב' יבאר כו שדעת הלמכס זל שאי אפשר ליחם לשי שום תואר אלא שולליי או מצד פעולותיו כמו רחום ו נחכון וכדיב׳ ויבאר מי ראוי שיקרא כדיב ויבאר בקשת משה בהודיעני כא את דרכך ולמה אמרו בהאל הגדול הגבור והכורא אי לאו אמריכהו משה ואתו כנסת הגדולה ותקניכהו בתפלה

פרק כג׳ יבאר כו שהתארים החיוביים לפיזה הדעת הם גנות כחקו ית׳ אלא א׳כ היו מצד פעולותיו׳ ויבאר כי לפיכך ראוי שישובה השי משני דדדין בשני מיני תארים אם מדד עצמו ואם מדר פעולותיו׳ ויאמר ש ששני מיני השבה נרמזו במזמו ברכי נפשי את ה׳ וכל קרבי את שם קדשו

פרק בד׳ יבאר שיש תארים שזענין נגלה בהם שייוחסו אליו ית מצד פעולותיו ויש תארים שהעני׳ מסופק בהם אם הם מצד עצמו או מצד פעולותיו יויבאר הדרך שיובנו התארים כשזעניין מסופק בהם י ויבאר ה הבנת קצו תארים כחי וחכם ורוצה ויכול ודמיהם :

פרק כה׳ יבאר בו שיתחייב לשרש הרביעי שהוא היותו ית מסולק מן החשרונו שימצאו בו שלמיות כבא וכל תואר משרק כה׳ וכל תואר מחשרונו שימצאו בו שלמיות כבא וכל תואר מיח כמו כאי באינו ויבאר שוה נרמו במומו ה חקרתני ותרע :

פרק בו יבאר מלת ברוך ועל כמה פנים תאמר ואי תפיל על השם ית ניבאר מזמור תהלה לדוד ארוממך אלקי החלך ואברי הממר אלקי המקר ואברי המלך ואברכה שמך וכו ואיך אפשר לברך את השם לעולם ועד ניבאר זה על הדרך שנוכר בפרק הקודם :

ברק בז יבאר שם אתת על איזה דבר יאתר ועל מה יאתר שקר ועל מה יאתר כזב ניבאר שאין בכל הכתצאי מי שיפו עליו שם האת באתתו אלא השי ולזה אראל חותתו שלהבה אתתולזה כקר גב אהיה אשר אהיה : ברק בחי יבאר למה נקרא שם בן דאתתית שם התפורש ניאתר כי השתות יושאלו על המושאלים עליהם אף אם

בי אובי שלא שלא שלא לא אלא לא איני אובי שלא איניי שלא איני שלא איני שלא איני שלא שלא שלא שלא שלא שלא איני איש לאידתו תכל אוכן ולזה יקרא הכתוב לתזבח ה נסי וקרא ידישלם והתשיח בשם השם וכן חתלאך יק יקראהו בשם השם י ואותר כי הנביא ידתה שהתלאך התדבר עתו הוא השם והתלאך ג'ב ידבר בשם השם השולחו י

ניתן טעש למה השתקיה יהושע למלאך וההשתחויה אפורה אפי למלאבי השרתיאכור טעות המכירים בתפילותיחם ש שמות המלאכים : פרק כט יבאר שתיף מלת אור ועל כמה פנים יאמר אור ולמה נקרא השי אור ניבאר פסיק כמראה הקשת אשר

ביין שט ייזיה בעכן ביום הגשם ניבאר למה אליל המסתכל בקשת עיניו כהנת יויבאר שהחושים לא ישיגו מהדבר אלא המקרי : יהיה בעכן ביום הגשם ניבאר למה אליל המסתכל בקשת עיניו כהנת יויבאר שהחושים לא ישיגו מהדבר אלא המקרי : פרק ל יבאר כי התחלטות מדרגית החכמים תהיה כפי התחלפות השגתם מתארי השלמות אשר בו ית יניבאר

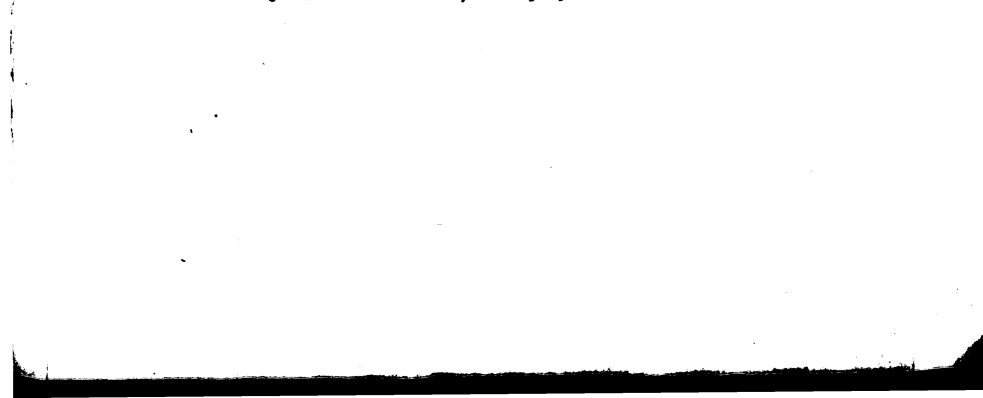
בתה יהיה יתרון לקצת החבתים על קצת לפי דעת הלתבם זל האות שכל השלילות צורקות עלת וכל התחייבות כוזבות עלת ית :

ברק לא יבאר כי מהקשר חלקי המציאות קצתם בקצתיש להביא ראיה על מציאות סבה אחת קושרת כל המציאו נהקנשר הזה הוא המחווייב המציאו׳ ויבאר שהמראה שראה אליהו בהר חורב רמו אל זה ניבאר פי׳ קול דממה דקה נפימה שארול מאי חשמל חיות אש ממללופ כשלמו רמזי פרק המאמר השני בעהי :

המאמר השרישי בביאור העקר השני שהוא תורה מן השמים וכו לב' פרקים :

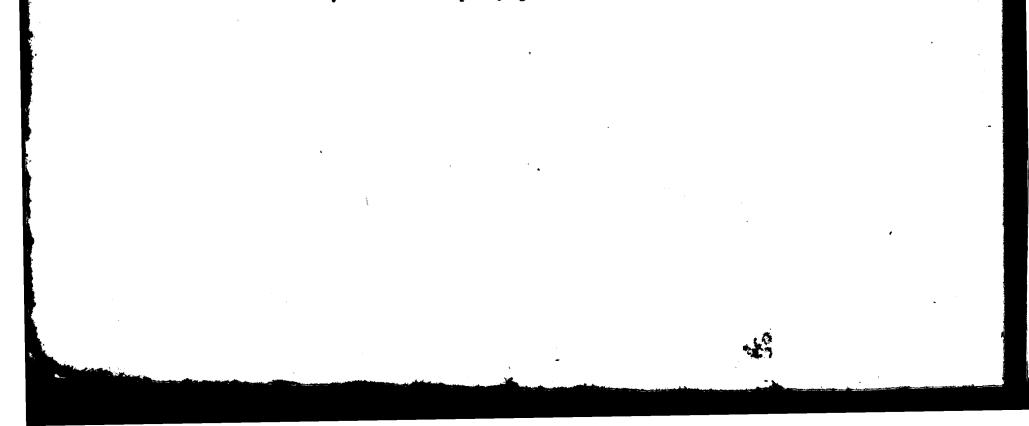
ברק א׳ יבאר בו שהארש שלם הבריאה יותר מכל ב"ח וישתור דצת הקרמונים שהיו אות׳ שהארש חסר היצירה מרק א׳ יבאר בו שהארש חסר היצירה מרק א׳ יבאר בו הכיח ויבאר איך יקנה הארש המרות מן הב"ח ויהו מלפנו מבהמות ארץ :

ברק בי יבאר שיש לאדם תכלית מיוחד מבין שאר הבינלי חיים והוא השלמות האכושי



|   | יבאר מלת העובד מיראה ניאמר שמצות הייראה א'עפ שהיא פרטית הנה היא כוללת כל מצות הת<br>התורה יושרש שסוק מה ה'אלקך שואל מעמך וגו'                                                                                                                         | פרקלא                       |
|---|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
|   | התרה יופרט פסוק מהה הכיןן שומכ מעיק וגר<br>יפרט עניין היראה מהו יויאמ שהיראה על שני שנים אם מצד יראת העונט ואם מצד מעלת הדבר<br>ורוממותו שטניהם הכרחיים להטגת הטלמות האנוטי :                                                                         | פרקלב                       |
|   | אי מאמים השמחהם השל אים שועצב שלא מיש אישע שיית האשע שיית המצו ואל כל דבר נייציר הסבק יאמי בי השמחה היא הכותנת גמר ושלמו אל עבודוג השם ואל עשיית המצו ואל כל דבר נייציר הסבק שיקרה בעבודת השם בשמחה וביראה כי הירא איך יהיה שמח :                     | פרקרג׳                      |
|   | עיקריז בעבור ציאנט בג ארזי שייזי שייזי שיין שייזי איזי איזי איזי איזי איזי איזי איז                                                                                                                                                                   | פרקלד                       |
|   | יאת כי מדרגת העובד מאהבה היא למעלה מכל המדרגות ויאת כי האהבה היא על ג'שנים אהבת<br>הטוב ואהבת המועיל ואהבת הערב ויזכור גדר האהבה ויבאר שכל האהבות נפשדות זולת אהבת                                                                                    | פרקלה                       |
|   | אהבת השם ראני שתהיה מכל הפנים יניבאר שזה נזכר בפרש שמע הראשונה ניאמ'כי חיי האדם נחלקי<br>התחלק מיני האחבה נכפי התחלק מיני כחנת הנפש ניאמ'כי אהבת השם ראני שתהיה במחשבה נבדבו                                                                          | הטוב יראת ש<br>לג'חלקים כטי |
|   | ובמעשה ויפרש פרשת שמע :<br>יאמ'כי אהבת השם לא תטריד הנפש כשאר האהבות אבל יענגנה ויביא אל זה פסוק מה יפית ומה<br>נעמת אהבה בתענוגים יויאמ'כי האוחב מאחבה צריך שידע ויבחין המעשה כשהוא נעשה ויבחר                                                       | פרקלו                       |
|   | א יחנש לטורח יציע לו בו כי אין בלבו תכלית אחרת זולתי לעשות רצון האחוב בלבד יויאת שכך היתה לא יחנש לטורח יציע לו<br>עבודת אברחס אבינו שעליה נקרא אוהב:                                                                                                 | ברעל זולתרול                |
| • | יחקור אם אפטר טתנחיה אהבה תהטי אל האדם 'ויאת'כי האהבה ג'סוגים 'האהבה אטר מכד החד<br>ההדמות 'והאהבה הטבעית 'והאהבה היחסיית ' ויאמ'כי אהבינ הטם את האדם היא מהסוג הטליטי                                                                                | פרקלו                       |
|   | לעם והאב לבן והאיש לאשה ואבל אהבת השי את ישראל היא כאהבת החושק לחשוקתו שהיא אהבה כב.<br>סגנלית בלי טעש יועל כן קראה הכתו חשק את חשק ה בכש ויבחר בכש :<br>כשלתו רתוי התאתר השלישי בעזרת השי                                                            | באהבת המלך                  |
|   | ביעי בביאור העקר השלישי שהוא השכר והעוכש ובו הקדמה וכא' פרקים :                                                                                                                                                                                       | זמאמר הר                    |
|   | יזכור בה כי הבחירה נהתכלית אעם שאיכן התחלות לרת האלהית במה שהיא אלהית ראוי לבאר עכ<br>עניינס קודם שנדבר בשכר והעונש התוריי ניבאר הסדר שילך בביאור ענייני זה המאמר:                                                                                    | הקרמה                       |
|   | יתחיל לרבר בידיעת השם ויבאר שטבע האפש כתכא ניחקור אך אפשר שיסכיתו יחך ידיעת השם<br>נטבע האפשר יוביא דעת הגאון רב סעדיה בזה ודעת קצת האחרונים ויאת שאין כל זה מספיק =                                                                                  | יירק א'<br>ברק א'           |
|   | יציע הצעה להתיר הספק הקודם ניאת כי החכמות תעלקות בהנחותיהן והתחלותיהן יויאמ כי ראני<br>לעטות טרט מן החוט בכל דבר:                                                                                                                                     | ירק ב'<br>יי                |
|   | יאת כי התורני יעשה שרש בכל דבר תן החוש א"עפ שלא ידע סבתו כתו שנעשה בחכתת התכונה ש<br>שורש תן התנועה היותית הנראית לחוש א"עפ שלא נדע סבתה ויבאר לאות השכל להשיג סבות הד<br>הדברים ואפי הדברים הטבעיים יותויר הספק הקודם הנופל בידיעת השם על דרך הרת"ל: | ברק ג'<br>פרק ג'            |
|   | יבאר בהוראת התערכת ניבאר שיש בה ב דעות ניאת שאין אחד מהם צודק יניבאר דעת הצודק ו<br>נהוא דעת אחרת:                                                                                                                                                    | ורק ד׳                      |
|   | יתחיל לדבד בבחירה ניבאר הפעולות האכושיות על כמה ענים אפשר שיחיו כעי מה שתשפטהו הח                                                                                                                                                                     | פרק ה'                      |
|   | החלוקה ניכריע שהם נתצאות על בשנים יש מהן על צד ההכרח דל בגזרה ומהן על צד הבחירה נ                                                                                                                                                                     |                             |
|   | ד מן ההכרח והבחירה יויאת שאין לקחת ראיה מן החלק האחד על כלן יויאת שדעת איוב היה שהכל ב<br>בגזרה ודעת אלישו שהכל בבתירה :                                                                                                                              | נמהן מעורכו                 |
|   | יבאר שהחריצות וההשתדלות מועיל בכל העעולות האנושיות ואעי בדברים הבאים בגזרה ויבאר<br>פסוק יציע כטין כי תאכל: פרקז' יוצדיל לדבר בהשגחה ויאת כי איוב היה מכחיש אותה                                                                                      | פרקו                        |
|   | יאה צדיק ורע לו רשע וטוב לו ייבאר שאין תלוכות צדיק ורע לו רשע וטוב לו שוות                                                                                                                                                                            |                             |
|   | א השיב על אינב נהראה לו שאפשר שימצא צדיק ורע לו רשע וטיב לו לו לפי יושר משפטי השם ושאיוב                                                                                                                                                              | ניאת בי אליה                |
|   | השם ית: פרקח׳ יבאר ב׳ראיות המורות על ההשגחה מן העניינים הכוללים הא׳ מהגלות                                                                                                                                                                            | הנדה בזה אל                 |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                       | קיבמה והכ' מ                |

A.



ולא חוקת עולם ולא עד עולם מורה אלא על זמן קטוב ובלתי תכלית ואינו מורה על נצחיות ניאמר כי בבי שני בטלו מנין החדשים מניסן א"עפי שהיא מצוה ממצות התורה לפי דעת הדמבם "ל ויפרש מה שאריזל מס וסמך שבלוחות בנס היו עומרין ניאמ שהכתב שבידינו היום אינו כתב עברי

פרקיז יבאר שלפי מדרנת הכביא ומשנת יהיה חוזק האמות הכופל בדבריו ובהבכתם ויבאר כוכת ישניה בא בא בארקיז בא בארקיז בא באמרו אוי לי כי כדוניתי ויבאר מה שאלאל מכשה הרג את ישעיה ומידן דיכיה וקטליה :

ברק יח׳ יאמר כי המגוע לנביא בנבואה מהשם אי אפש׳ שיתבטל על פי נביא אחר כלל אלא א׳כ יגיע לו בעצמו מהשם הפך הדבור הראשון יולוה אי אפשר לשום נביא לבטל דבר מעשרת הדברות לפי ששמעום כל ישראל מפי השם בפומבי גדול ויבאר שאין פי׳מה שאל׳זל אנכי ולא יהיה לך מפי הגבורה שמענה מפי תגבורת המופת כמו שכתב הל׳מזל ושאין דבור אנכי לבאר מצית׳ השם ואחדותי כמו שכתב הוא ז׳ל אלא לסלק טעות עז׳׳ ויבאר מכמה פנים היו טועין עובדי עז׳ ויאמר שכל עשרת הדברו׳שמעו ישראל מפי השם ויבאר ההבדל שיש בין אנכי ולא יהיה לך לזולתם ויבאר במה ראוי לשמוע אל הכביא כנד מצות התורה

ברקים ישייבאר שאין שנם אדם המחזי בתורת אלקית לפי קבלתו רשאי לאוז הימנה אחר התבאר לו שהתחלותיה אמתניות כמו שביארנו במאמר ראשו ויבאר דרך התאמתות שליחות השליח ניאמר למה כמשכו ישר אחר תורת משה עם היותה חולקת עם תורת בני נח שהיהה אלקית יוצאר שאין דרך לזוז מתור משה ולהאמין לשום אדם

שאת שהיתה אנני אשי בשאר תכות אלון עשרת הדברי אלא אם יתאתת שליחו המליח כתו שנתאת שליחות משה י שרק בי יבאר שתורת משה נצחית לפי שאי אפשר שיקום נביא אחר כמשה ייאמר שאין ולא קם נביא עוד ביש בישראל כמשה מורה על זה בהכרח אבל המורה על זה הוא מה שנ למשה בתשובת ונפליטו אני ועמך ויקשה על הרמכם אל שעם שמנה נבואת משה עקר חזר לעשות עקר גם כן שלא תכוסה התורה י באר למה נקראת התורה עדות ויבאר שאי אפשר לעשות צורות התורה לבטל הפשט יויבאר על זה מ

פסוק כרו לי זדים שיחות וגל ועסוקים הנתשכים אליו

ברק כב' יבאר שהתורה שהיא בידינו היום לפי משך הקבלה היא שנתנה למשה בסיני בלי שום שנוי ולא נשתנית ברק כב בדינו היום ביתי נלא נשתנית ביתי באר שהתורה שהיא נוס שנוי ולא נשתנית היא שור ביתי נורא י ויפרש מה שאלאל על קצת תיבות תיקון סופרים הוא זה :

פרק כג׳ יבאר ההכרח חמביא אל המצא תורה שבעל פה עם תורה שבכתב ויבאר שאין להביא ראיה בשום דבר מהסכמת ההמון אלא מחסכמות החכמים כי ההמון הרבה פעמים מסכימים על חלוף האמת :

פרק בד׳ יבאר שהתור תקיף על שלשה חלקים שהם דברי וחקים ומשפטי׳ שיורו על היותו ית חכם ורוצה ויכול תה שאי בכח הניתו להקיף בהם ויבאר קצת תותו הללויה כי טוב זתרו אלקינו וגי ותגיד דבריו ליעקב חקיו ומשפטיו לישראל לא עשה כן לכל גוי וגי

שרק כהי חכור הקושיא שהקשה הכוצרי על תורת משה כשאמר שהיא בלתי שלמה וישיב עליו ניבאר שהיא שלמה בכל דבר מר סבותיה אם מצד החומר ואם מצד הפועל ומצד הצורה ומצד התכלית ניאמר שזה נרמז בפסוק תורת ה תמימה יואמר שטעה המעתיק לכוצרים מלת תמימה וידמו שם לטעם הקרבנות : פרק כו יבאר שעשרת הדברות מקשי בשני מיני מו המצו אם מצוה שביו אדם למחום ואם מצוח שביו אדם

פרק כו יבאר שעשרת הדברות מקישי בשני מיני מן המצו אם מצות שנין אדם למקום ואם מצות שבין אדם למקום ואם מצות שבין אדם לחבידו ועל זה הית בשני לוחו ויבאר למה הית הדברו אלו ולא זולת יובאר מה שאריל זכור ושמור בדבור אחד נאמרת = פרק כז' יאמר כי כל עשיית המצות תלוי בכוונת הלב ומזה יתחייב שיתנו שלמות בנפש מצות לא תעשה כמצות

עשה ויוכיח זה מסטוק אשרי תמימי דרך ההולכי בתורת ה'וגו'אא לא פעלו עולה ויבאר למה היו" מצות עשה רמ"ח גמצות לא תעשה שהה' גלא היו בהסך :

יאמר כי השלמות האכושי שהוא נתלה במכות עשה ומכו לא תעשה ימצא בכל אחד מהג חלקי שהתורה פרק כח' כחלקת אליהם שהם הדעות והתשענים והחקים כדי שיחיה השלמות נקנה בכל חלק מהם בפני עצמו ויבאר איך יק יקנה האדם השלמו באמבעו המשפטי ויאמר שאין השלמו באמבעו התורה נקנה בדעת בלבד ולא במעשי בלבד ו יחקור הקירה גדולת התועלת מאד והיא אם התורה נותנת שלמות פרקכט יבאר פסוק כי נר מצוה וגו : בכללה ולא בחלקיה או יספיק חלק מחלקיה להקנות השלמות ויבאר שאפי פעל אחד הנעשה בכ בכוכ הלב לעבוד׳ השיספי להקנו השלמו לפי דעת ראל ויאת שזה הוא שורש פרטי לתורת משה ויפר בו הטע למה יהיה יבאר כי המדרגות הנקנות באמצעות התורה מ פרקל הכלל יותר מושגח מהיחיד ותפלתם יותר נשמצת : מתחלפות מפנים רבים ניפרם מה שאראל בא דוד והעמירן על יאוכו ובאחבקוק והעמירן על אחד וכו ויפרט החלוק שיט בין מייעלה בהר הובין המייצור באהלך וגל



כשאמר חטאני ווכתקבלה תפלת דוד על דבר בת שבע כשאמ חטאני שאמר לו כתן גם ה העביר חטאתך וגו׳ ויתן השעם למה נעכש שאול בהסרת המלכות ממכו ולא נעכש כן דוד ויבאר המדות הראוות להיות במלך ויאמר שכלן היו בדוד ולא בשאול :

ברקבו יוכור ספק אחר על התשובה ויאמר שאין ראוי שתועיל כלל מצד החקש ויעמיק בהתר הספק הזה יוכו יוכור יוכוק ביות יוכוי יוכור ספק אחר על התשובה ויאמר שאין ראוי שתועיל כלל מצד החקש ויעמיק בהתר הספק הזה יוכו : ויחלק בין הפעולות הנעשות באונס לנעשות ברצון יוכאר מה הנקרא אונס ומה הנקרא רצון :

ברק כחי יבאר הכרח המצא התשובה להשגת השלמות האכושי זיבאר מה שאראל הרהורי עבירה קשין מע מעבירה זיבאר פסוק כי לא לעולם אריב והפסוקים הנמשכים אלת על בעל תשובה :

ברק בטי אדם כחלקים באמונת השכר והצונש לד' ויאמי כי בני אדם כחלקים באמונת השכר והצונש לד' דעות כי יש מי שיכחים השכר מכל וכל ויש מי שיאמינהו גשמי בלבד ויש מי שיאמינהו רוחני בלבד ויש מי שיאמינהו גשמי ורוחני זואמ' שזהו דעת התורה זואמ' שחלוק אלו הדעות כמשך אחר חלוק הדעות שיש במהות

הנפש יויבאר מה שאליול נוח לו לאדם שלא נברא יותר ממה שנברא יוידבר בגלגיל שאמ חבמי הקבלה :

פרק ד' יאת'כי השכר הבא אחר המות נחלקו בו חכמי ישראל לשתי דעות ׳הא׳ הוא דעת הרמבס "ל שמאמי׳ שהשכר הכא אחר המות כלו רוחני ולנפש בלבד ׳ויבאר שהדעת הזה הוא נכון מזד השכל ומשניש לדעת התורה ׳נחשני הוא דעת הרמבן "ל וחכמי הקבלה שיאמינו שהשכר הכא אחר המות הוא לגוף ולנפש ביחד ויב

ייבאר דרך הבנת סברתם כמו שכת הלמה זל ואח כך יוכור ההרחקות שיתחייבו לזה הדעת:

ברק לא יבאר מה שהביא הרמבן זל וסינתו להאמין שהעולם הבא הוא אחר תחיית המתים ולא קודם לכן י ניאמר שאין ראייתם ראייה יניבאר כי לשון עולם הבא כולל ב מיני השכר אם הבא לאדם מיד אחר המניצ ואם הבא אחר תחיית המתים ניבא ראיה לזה :

פרק לב׳ יבאר שכל שנוי ההוה על האדש מן הדבר המורגל לו יבערנו ועל כן יבטער האדש במותעש היות הנפש נעתקת לתענוג נפלא ומזה הטעש נמצא שאף הצדיקים יצטערו במות׳ ויבאר צורך הנפש בחיים אל התשים והרגשות :

ברק לג׳ יבאר ציור השכר והעונש לנפש בעולם הבא יויבאר כי מה שאריול שהק"בה מביא את הנשמה וזורק אותה כגוף ורן מותם כאחר הל שיגביל אותה במקום לא שיתן אותה כגוף יואמ שזה היה מקום הט הטינות לאומרים שהשכר לגוף ולנפש ביחד:

פרק לד יבאר שיש חלוף מרדגות בעולם הבא לקבול העונש לצדיקים כפי חלוף מיעוט עונות שבידם ולר ולר עלים איש חלוף מרגנית בעולם הבא לקבול העונש לפוד המלבוש שזכרי חכוני הקבלה :

ברק לה יזבור אמנכת תחיית המתים ניבאר חלוף הדעות שיש בהאמנכתו יוכן יבאר אם תהיה התודה כוללת או או חלקית :

פרק לו' יחקור אם השבר והעונש על המצות והעבידות ראוי שיהיה אוניי או נצחי לפי שורת הדין ויבאר ש שיש חלוק בין השכר והעונם כי העונש לפי שורת הדין ראוי שיהיה נצחי ואבל הטכר לפי שורת הדין

ראני שיהי זמניי נאולם ישוב כבחי על בד החסד יניאת שזה כרמו לאברה אבינו כשכאת לו אנכי מגן לך וגו : פרק לז יביא ראיה שהעוכש ראני שיהיה כבחי לפי שורת הדין ממה שכ למשה פן אכלך בדרך וממה שנמצא תרעה מתרעם על המדה הואת במזמור תפלה למשה וישרש כל המזמו ומזמור יושב בסתר עליון על זה הדרך :

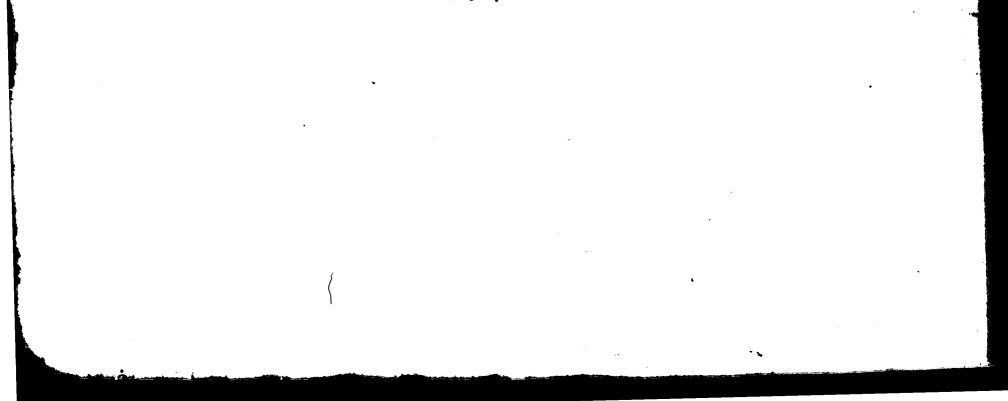
פרק לחי יקשה על מה שאמרנו שהעונש ראוי להיו כנחי שאם כן אין אדם שיוכה לעולם הבא ולשכר הרוהני אשר אין צדיק בארץ שלא יהטא זויפרש פסוק אחת דבר אלקים זומי אל כמיך ויפרש ברכי נפשי: פרק לשי יוכור הקושיא הקדומה שהכל מקשים למה לא נזכרו בתורת משה הייעודים הרוחנים ויזכור קצת

התארים שנאמרו בה ויאמר שאין כל מה שנאמר בה מספיק :

ברקם יוכור המקומות שנזכרו בתורה הייעודים הגשמיים ויאת שכלם כוללים לאומה בכללה יואולם הי הייעודים הנפשיים שיש לכל אחד ואחד לא נזכרו בתורה אלא ברמז יוביא מקומות שנזכרו בתור ובכביאי ובכתובי ארק מא יזכור דרך עיוני יכריח ממנו ההשארות הנפשי מכללות התורה ויאמר כי ממה שנזכר בתורה עונש ל

לכפש החוטאת יתבאר שיש שכר לכפש הבדי ויבאר הטעם למה לא הרחדבה התורה לבאר זה ויאמר כי אחר שהעיר העיון שהתורה תועיל לכבח ולבטל הדברים הטבעיים כש שתועיל לתת העונשים והגמולים שהם דבר כמשך ומתוייב למצית התורה

פרק יב יאתר כי האתונה בביאת התשיח תחנייבת לכל תאתין בתורת תשה ניבאר



| יזכור ג'ראית על החפנחה מן העניינים החלקיים הנמצאים בענייני האנשים ומעשיהם יהא'<br>במה שלא תגיע מחשבת הרשעים לפועל יוהשנית מן העונשים המגיעים מרה בנגד מרה יהג'מן        | פרק ט׳            |   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|---|
| ההודעה המגעת לאדם בחלום חזיון לילה :                                                                                                                                    | ₹.s.              |   |
| יזכור ב׳ראינת מורות על ההסגחה מצד השכל יוזה אם מצד המקבל נאם מצד הפועל י אשר מצר<br>המקבל מכיח אנתה ממזמור ה׳ארוכנו וגו׳נאשר מצד הפועל המשגוח יוכיח אותה מדברי אליסוא = | פרקי              |   |
| יזכר מיש מיני רבים מתחלפים מן ההשגחה באישי האדם כמו שיש מינים רבים מתחלפים מן                                                                                           | פרקיא             |   |
| ההשגחה במיני הבעלי חיים :                                                                                                                                               | •                 |   |
| יבאר דרך הסרת תלוכת רשע וטוב לו יוזכור ד סבות שאפשר שיגיע מכל אחת מהן הטוב לרשע :                                                                                       | מרקיב'            |   |
| יבאר דרך הסרת תלוכת צדיקורע לו יניזכור הסבות שאסשר שיגיע מהן רע לצדיק מזולת שיהיה זה<br>עול בחק השי יניפרש ענין הנסיגן ניסורין של אהבה :                                | פרקיג             |   |
| יבאר למה הת הכביאים מתלוכנים על ב מדות הללו של צדיק ורע לו ורשע וטוב לו יואמר שדעת                                                                                      | פרקיד             |   |
| יטיווי טווי טוניטטייויט קועטנטיט על ט זיקרון הכבן על כדיק ורע כן ורעע וטוב כן יוחותר טרעונ                                                                              |                   |   |
| אסף הוא הנכון בהתר הספרות הללו יניפרט תותור אך טוב לישראל יניוכור שהאדם תתפעל יתור                                                                                      |                   |   |
| מהכראה ממה שהוא מתפעל מן הנשמע :                                                                                                                                        | former that the   |   |
| יבאר מה היתה תלונת ירימיה וחבקוק אחר הינתם יודעים התר אסף שהוא הנכון כמו שנובר בפר<br>שלפניזה :                                                                         | פרקטו             |   |
| ידבר בתפלה לפי מהוא ענף מסתעף מן ההשגחה יואמר כי המאמין בהשגחה ראוי לו שיאמין ג'ב                                                                                       | פרקיו׳            |   |
| בשאפשר שוגיעו לאדש טובות מהשם על צד החסד מצד התפלה הן שיהיה ראוי ארבלתי ראוי ויא                                                                                        | -                 | ń |
| חות העליוכות זולת המס הם מוגבלות לא יגיע מהם מום מפע אם לא שיהיה התקבל מוכן לכך -                                                                                       | ניאמר כי כל הכ    |   |
| ויבאר איך נבנס טעות עו בלב האנשים מזד המפע היורד מהכוכבים :                                                                                                             |                   |   |
| יבאר שאין שום כמצא בעולם שיוכל לעשות חסד מזולת השם ירוכור ד'תנאים שצריך שיהיו במש                                                                                       | פרקיז             |   |
| בתשפיע החסד יניפרש כסוק ראו עתה כי אכי אני הנא וגג׳ ויבאר אם התעוררות התפלה הוא וון                                                                                     | -                 |   |
| הכח השכלי או הכח הדיניוני :                                                                                                                                             |                   |   |
| יזכור מה שהביא האכשי לפקפק בתפלה יניאול כי אינב היה מפקפק בה יניאמר שהתפלה תוצן הכנה                                                                                    | פרקיה             |   |
| אל האנטים לקבל הטוב נשזה היתה דעת אלישו :                                                                                                                               |                   |   |
| יבאר עניין הברכות שהנביאים או הדדיקים מברכים לאנשים אם הם תפלה או הגדת עתידות -<br>ויאמר שהם לתת הכנה אל המקבל לקבל השפע האלהי :                                        | פרק יט׳           |   |
| יבאר שהתפלה אעפ שהיא מכוה פרטית הנה שברה יותר גתל ממצוה אחרת ולזה נמצא אותה                                                                                             | פרק כ׳            |   |
| מתועיל לכל הדברים כתו התריאק שתעיל לכל התחלואי אף אם יהיו חליים העכיים :                                                                                                | ·                 |   |
| יזכור ספק יקרה בתה מקדש לתה לא נתקבלה תפלת ממה על כניסתו לארץ בתו שנוכר בפרשת                                                                                           | פרק כא'           |   |
| נאתחכן ינישרש תפלת תשה באותה פרשה יניאתר כי לפי שהיה גור דיכו שלתשה גזר דין שיש עתו ש                                                                                   |                   |   |
| מבועה ושהיה בו צד חלול המסי לא כתקבלה תפלתו :                                                                                                                           |                   |   |
| יוכור מטא משה בתי מריבה תה היה ויאמר שאין הדעת כוחה במה שכתבו המפרשים בזה יניאמ ר                                                                                       | פרקכב׳            |   |
| כי בעבור מהיה בחטאו צד חלול השם לא נתן למחילה :                                                                                                                         |                   |   |
| יאת כי התיבות מהם שירת על טוב ומהם שירת על רע ניבאר התיבות שראני להתפלל בהן יויבא                                                                                       | פרק כג'           |   |
| מה שאליאל מקול יש להקבה שבוכה שם ומסתרים שמו יואמר כי התפלה צריכה ג'דברים מאמרים                                                                                        |                   |   |
| הלב ירול כמוך י וכי בהמצא שלשתן אפשר שתקובל התפלה אבל אינו מחוייב יואמר כי יש צדיקים                                                                                    | ערבים וכוונת      |   |
| מחשייתן להם שאלתם בזולת תעלה ניש מבריכין תפלה ניש בדיקים שאיכן בריכין שאלה :                                                                                            | -                 |   |
| יאת שאיכו תחוייב שיגיע תכל פעולה שיפעל האדם התכלית התכוון בה וכן התצלה אף אם העשה                                                                                       | פרקכד             |   |
| יב שתשמע ויבאר השבות למה ניאמ'כי מבחר התפלה היא שתהיה במלות כוללות ולא במלות מיוחדו׳:                                                                                   | בראני איכו תחני   |   |
| יתוזיל לדבר בתמובה ניאת כי התמובה א"עם מהיא תכנה פרטית מוזכוה ההורה הכה היא ווכוה כו                                                                                    | פרק בה'           |   |
| כוללת מצד השבר המושג על ידה ולכן יאמ כי ראוי לדבר בה אחר התפלה אחר שהיא מצוה כוללת י                                                                                    | 0                 |   |
| לת התמובה היא חסר אלהי ׳ ניבאר מה שאליול גדול בעל תמובה שודוכות כעמו לו כוכיות יניבא ענין                                                                               | וואת פעבייו קב    |   |
| ב פרעה וענין קשיות הלב שנ על שיחון ויבאר הכתו שאת ארפא משובתם וגו ויאת כי החשר האלהי                                                                                    | ואבי אמשה אה      |   |
| ש כי פיזעט ן קש ייציאש של שיש און לשיי אות אשות או פיזעעניצט וגייאון שיאומי אופיא<br>כמשך על המקבל כפי השאלה :                                                          | - Ann Ann Ann Ann |   |
| יבאר דרכי החטובה והז הטובס למה לא כההבלה הסובה שאול על דבר עתלה באמתר                                                                                                   | פרק בו'           |   |

,

•

.

1

i t

:

ı

5

R

• •

•

~ ;

1

Ť

.

#### הקרמת הספר

העקרי נהבנת ההתחלות שעליהם דרכי יסודי הדתנ בכלל סובבים קלה מנד נקשה מצד אם קלותה לפי שכל האנשים הנודעי היום בעולם הם בעלי דת ולא יצוויר שיהוה אדם מבעלי הדת אי יוציחם אליה אם לא ידע עקרי הדת ההיא או יציירם הבנה ציורית כדי שי שיאמין בהם יכמו שלא יקרא רושא מי שלא ידע התה התחלות הרשואה ולא מהנדם מי שלא ידע התחלות הה ההנדסה ידיעה אמיתי או לפחית ידיעה ציורית ועל כן



הוא מבוא שראני לכל בעל דת שידע עקדי הדת ההיא שהוא מתיחס אלה ידיעה אמיתית כפי מה שיגזור טבע הענין או יבינס הבנה ציורית הבאה בתחלת הצנין יואס קשיה לפי שלא מצינו להמון החכמים שידברו בעקרי הדתות דבור מ מספיק ולא שיהית מסכימים בעקרים ולא במספרם אבל נמצאים מתחלפים בהם חילוף רב יוביחוד בעקריי תורת מ מספיק ולא שיהית מסכימים בעקרים ולא במספרם אבל נמצאים מתחלפים בהם חילוף אינו מעט כי יש מי ששם אותם יג משה שעם שהכל מסכימים בה היותה אלקית הם מתחלפים במספר עקדיה חילוף אינו מעט כי יש מי ששם אותם יג משה שעם שהכל מסכימים בה היותה אלקית הם מתחלפים במספר עקדיה חילוף אינו מעט כי יש מי ששם אותם יג משרים ניש מי ששם אתם כו עקריים ויש מי ששם אותם ועקרים בלבד יולא אחד בהם ששת לבו לבאר עקריי הדת ה עקרים ויש מי ששם אתם כו עקריים ויש מי ששם אותם ועקרים בלבד יולא אחד בהם ששת לבו לבאר עקריי הדת ה האלהית בכלל אשר לא ידומה תורה אלהית זולתה יואם הדת האלחית ראני שתהיה אחת או רבות יואם הם רבות אם רא ראני שיהית לכל אחד עקרים מיוחדים מאשר היא אלהית ופרטית אם לא יומיה היותה אלהית יועקרים מיוחדים פט האלהית עקרים כוללים מאחד מיא אלהית בכלל אם יבוטל אחד מהם לא זכויר היותה אלהית יועקרים מיוחדים פט האלהית עקרים כוללים מאסר היא אלהית בכלל אם יבוטל אחד מהם לאינויר היותה אנהית ועקרים מיוחדים פט האלהית עקרים כוללים מאסר היא אלהית בכלל אם יבוטל אחד מהם לא יצויר היותה אלהית יותרים תודים פט

העיר שוריאה אשר הניעני הנה התניע הראשון גודל נרוב הכלבול והתכוכה אשר נעל לתעיינים בו ושכלם צללו בתים אדירים ולא העלו בידם דבר שראוי לשום לב ע עליו כי ביארו העקרים לפי האומר העולה על הרוח בתחלת המחשבה מאין פנות אל מה שראוי לחקור עליו כדי שית שיתברר הדרוש על אתתתו כתתי את לבי לחקור על העקרים הכוללים לדת האלהית חקירה מספקת וחברתי הטשר הזה וקראתי שמו ספר העקרים לפי שהוא חוקר על עקרי הדתות בכלל ובפרט על עקרי הדת האלהית : נאט הדת האלהית ראני שתהיה אחת א רבו׳ ואם הם רבות במה יתחלפו האחת מן האחרת ואחר יהקור על עקרי תורת משה ש שהכל מסכימי בה שהיא אלקית ויבאר שיש בה עקרי כוללים מאשר היא אלהי ועקרי מיוחדי מאשר היא פרטית ׳ ויבאר מים לעקרי הכוללי עקרי אחרי פרטוי יקראו שרשים לפי שהם נכנסי תחת הכוללים ומסתעפי מהם ובסלוק הכוללים יסתלקו הפרטוי ויבאר שהעקרי הכוללי לתורה האלהית הם גשהם מציאו השם ותורה מן השמי ושכר וגונש ובינבור זה חלקנו הסשר הזה לד מאמרי׳ הא לחקור מן העקרי בכלל כמה הם ואי אלו הם יוהב לחקור מן העיקר הראשו שהו מציאו השם והשרטי הנתלי ברוהגלחקור מן העקר הב שהוא תורה מן השמי והדברי הנתלי בו יוהד לחקור מן העקר הוא מכואר כי כפי מעלת הגשהוא השכר והעונש והשרשי התמתעפי תמנו והדברים הנתלי בו: ומאשר כשהדרוש גדול הערך ראוי הדבר המבוקט הטנתו כן ראוי טיהיה עמל הארם והטתרלותו להשינו כי שישתדל האדם השתדלו חזק להשינג וכשאינו גדול הערך אין ראני להשתדל בהשנתו השתדלו חזק אבל השתדלו מתיחם אל הדבר המנשגיכי לא ישובח מי שיעש כלי שנים כבר כסף לעמו מחט ברזל אחת כמו שישובח מי שיעש כלי שוי עשר אלפי ככר כסף. לעטו׳ מהטי בבית אחד לאחד בזה אחר זה׳ והיה הדרוט הזה שהוא יריעת עקרי הדתות דבר גדול הערך יותר מאד לפי שכל שלמו׳ האכמי שהם בעלי דתות והיו כל האכשי בעלי דת ואפי שהם בעלי דתות מחחלפו הו מבואר שראני שנשתדל לחקור בזה בכל מאמני כחנו כפי האסשרו והיכולת וכפי מה שיסבול טבע הענין יולהיו החקיר הזאת בדולת הערך ויקרה תאד ראוי שנתחכן לשם החוכן לארם דעת ותבוכה שיחכן אותכו דיעה וביכה והשכל באוםן שיהיה בפעולתני זאת מן הנצימו האלהי אשר הנא דבק בכל הפעולו האלהיו כמאמ משה רבי ע"ה בתפלתו שאמ ויהי נועם

ה׳ אלק׳ על׳ ומעשה׳ ידינו כוננה עלינו ומעשה ידינו כוננהו וביאורו כי בכל פעל יפול בו הנעימו מב׳ פני אס מזד הפעולה בעצמ היותה שלמה בתכל׳ השלמו כפי מה שיגוו טבע חמרה׳ ואס מצד הפועל דל היות בפעולה הה׳ נצימו ושלמו מיוחד מצד התיחסה אל הפועל והיות הפעולה ההיא פעולת הפועל ההוא יופול בהס הנעימו וחשלמו מב׳ אלו הפני׳ אס מצד הפעולו בעצמס דל היות׳ שלמו בתכלי מה שאפשר להס כפי מה שיגו טבע חמרן ל לחיל וגם יפול בהס נעימו והדר אחר שאינו בטבע חמרן מצד היותן פועל האל היו יפול בהס לחיל וגם יפול בהס נעימו והדר אחר שאינו בטבע חמרן מדר היותן פועל האל מו בילו מאל שלי עלירך ה הדבורה כפי טבע חמרה שימצא בה ההבנ׳ לבנו הבת׳ החס מהשעות פועלה שהיל הניכי בתימו להיו מריך ה הדבורה כפי טבע חמרה שימצא בה ההבנ׳ לבנו הבת׳ החס מהשעות שהדבש כנוס בתיכ׳ בתימוני להיו הפוע׳ מבחר הפועלי טותן בה הבנה לבנותס בתימונה הזאת להיתה דומה לעגולה שהיא התימונה הטבעיתוים להיו הפוע׳ מליה שבית טותן המוכי לבנותס בתימונה הזאת להיתה לעגולה שהיא התימונה היריון ע

ا<del>رور بر باردان برار مورد.</del> موجود ورد بر ازد. من ۱۹ محمده

\*?.)

משח ניבאר אם האמונה בביאת המשיח היא על פי הקבלה או מהכידת הפסוקים : והמר כיים לדברים מציאות מתחלפים אם ביריעת השם ואם בשכל ואם בכח ואם בפינל פרק מג' י נואמר כי החוזים אי אכשר ליים לדעת הדברים על אמתתם לשתי סבות והנביא תנוע לו אידיעיז אמתית בלי סשק: יזת כי הקבלה הנתצאת בידינו היום תדברי הנביאים היא אתתית כלי ספק ואי אפשר שיהיה בה פרקמד כזב בשום צר ניחתר בי זחת הנת ברי חשר בינינו ובין השם על הגדולה יניצרש על זז פסנק וכא לביון בריל ובי וחטי זית בריתיובי : ישרט ענין בריתת הברית בין ב'אנטים מהו ויאמר שהוא ענין קיום האהבה זיפרט פסוק ואתה א פרקכה אנוש בערכי וגו משר יחרו טינינק סור וגו׳ ויאמ׳ כי הברית שכברת על המילה הוא ל. כשל מדינה : 23. 330 ידבר בגטחין ויאת כי עקר עבודת התאמין הוא שיבטח ביזם בכל עת בעת הזרה והמזוקה וכ פרקמו ובעת ההשקט וההבטחה וזהו שקר הבטחין יושרט מזמור חלקים בהזניטו שמשכו ובליוד ניוז גל אלי חלי למה עובדבי וגו יאת כי התקוה נהתוחל נהנא דבר כמשך תהכטחון נהכרחי אל התאמין יניבאר כי התקוה היא על ב׳ מרקמז פנים תרתת החשר נתקנית הגבו ותרית ההנטחה ניאמר כי הינתר מ-נבחוצהים תר, תיים שמה שייי ת זות האמת ויפרש שם ין קיתו ה קיתה כפשי ינג וכפשי לה : יחת שהתקנה מזכה כללית ומתכה פרטית חלקית יוהחלקית אפשר שקנינ ותשלם בשיכין המהכל פרק מח' עבתו חליה יחבל הכללית לא וכינו עבתה אניה כל המקבנים נכוז לא תנוש הגאולה הבשייו לעי ע שחין תקוות כל הכלל כראוי יקשה על התקוה והתוחלת ניאת שהם הפכיי לטבע האדם כי יטרידו הנפג ניציביה עתותה וסבלה פרק מט׳ נישיב עבז : ויחתר כי התקנה לשם היא ינתר משנכחת מכל התיולנת שיופשר שי בחיו החדשי ני ניבאר על זה פסוק נאכי תמיד אייתל ונו נכסוק לך דומיה תהלה נג׳ ניחמ בה כן כי התוו. סבת הת הרקיה ויביח על זה פסוק קוה אל ה ושמור ררכו וגו: יחת בי חחד שביחרכו שדין תלוכה על השם בזדיקורע לו מה סבת התרעות הכתצא בכתובים פרקנ על אורך הגבות יויבאר על כמה פנים הנא התרעומת יויבאר מזמור הנה בניני עבדים ומזמור ח הסדיה עולם חשירה : יבאר הטוב הגוור מהו ואת שכל הנמצאות השפלות עימדת בשנוי מרמיד וכי הטובות הגשמיות ورم رم משתכות תמיד משטך אל הטך ולושיבא תמיד השמחה אחר היגון נהמטחה חחר התכועה יניאתר שאין דבר קיים אנה הדבר הרוחני ניבאר פסוק נירא מכוחה כי טוב וגו ופשוק ה עוז לנומו יתן יני ניפרט עביין השלים מהנניפר׳ ברבת בהנים נעניין השלום הכזכר בה כדי שתחיה ח נימת המשמר עולם : 515 1077 ננעלס tp בטוני ושיכ ; נעלוס :

> זח השער לחי יצדיקים יבואו בו : אל תבואני רגל גאות ויד רשעים אל תנירני : באולק ם אחרל דבר בה אהרל דבר :

שיאנין שיש אומר ראשון קדנס ממנו התהונ כל חנמצאים ברצון הבורא איעם שאינו כופר בעיך לשי דעין האמבש אל שלא מנאג בעקרי׳ מימ הוא אוטאיכן ר׳ הלל היה מנטא לפי שלא היה מאמין בביאת הגנאל אבל לא היה כושר בעקר וחת דעין האמרונים שלא מנו ביאת המשיח ולא אמונית החדוש בעקרים ויתבאר מזה החשש הגדול שיש בחקירה מן ה העורי שהוא מכנים עצמו בשכנה שמא יבא לכפור בדבר שהגא עקר מעקרי התורה שהרי לפי דעת מי שמנה החדוש העורי שהוא מכנים עצמו בשכנה שמא יבא לכפור בדבר שהגא עקר מעקרי התורה שהרי לפי דעת מי שמנה החדוש עקר מעקרי התורה הנה יחה הלמבס אל כופר בעקר מעקרי התורה חלילה יוכן מי שלא מנה ביאת המשיח עקר יהיה כופר בעקר מעקרי תורת מה לשי דעת הלמבס שמנא עקר יוכן יש לדון על שאר הדברים שמנה הוא זל בעקרים נאנס עקרי במיר קורת מנים המה היה שיש שלא מניא עקר יוכן יש לדון על שאר הדברים שמנה הוא זל בעקרים נאנס עקרי במו שבא המריני שיש שנה מים שלא המכו שיש שנה בנה מינורה הקורים אור מעקרי היוח שהיי לפי דעת משיח ברך יהיה

פרק שני ומה שראני שנאמר בזה ללמד זכות על חכמי ישראל המדברים בזה וכיוצא בו הוא כי כל איש ישראי חייב להאמין שכל מה שבא בתורה הנא אמת גמורי ומי שכופר בשום

דבר ממה שנמצא בתורה עם היותו יודע שוהו דעת התורה נקרא כושר כמו שאריול בפרק חלק שכל האומר כל התורה כלה מפי הגבורה חון מפסוק אחד שאמרו משה מעצמו עליו נאמר כי דבר ה בזה נהנא בכלל האומר אין תורה מן הש השמים ׳ אבל מי שהוא מחזיק בתורת משה ויאמין בעקריה וכשבא לחקור על זה מזד השכל והבנת הפשוקים׳ הטהו העיון לומר שאחד מן העקרים הנא על דרך אחרת ולא כפי המוכן בתודלת הדעתי או הטהו העיון להכחיש העקר ה ההוא להיותו חושב שאינכו דינת בריא תכריח התורה להאמיכו או יחשוב במה שהו עקר שאיכנו עקר ויאמין אותו כשאר האמנט שבאו בתורה שאינם עקרי או יאמין אי זו אמנכה בנם מנסי התור להיותי חישב שאינטו מכחים בזה שום אמנכה מן האמונות שיחוייב להאמין מכר התורה י אין זה כופר אבל הוא בכלל חבמי ישר וחסידיה אע"פ שהוא טועה בעיונו נהוא חוטא בשונג וצריך כפרה י נוהו דעת קצת חכתי ישרא הראשוני האותרים שהיה סדר זתנים קודם לכן י כאלו יאתרי שאין התורה מכרחת להאתין שהזמן מחודש יוכן ר אליעזר הגדול בתה שאתר בערקיו שמים תהיכן נבראו ו נהארץ מהיכן נבראת וכו ואף כי אף אם תכנו דברת כפי פשוטן וכתו שיראה מהן בתחלת הדצת שדעהו לומר שאין העולם כברא יש מאין אלא יש מיש בלות מחומר ראשון קדום י אין תפיסה עליו בזה כי כווכתו לומר שאין מהכרח ה התורה להאמין החדום יש מאין אכל לא שיהיה דעית להכחיש דבר ממה שבא בתורה חלילה יוכן כתב הרב המורה ול בערק כ"ה מן החלק הב כי מה שהיה הנא מאמין החרוש יש מאין לא היה מהכרח הפסוקים כי הפסוקי אפשר שישורשו י אבל האמנתו החרוש יש מאין היה לפי שהוא דעת אמתי בעצמו וראוי אב לפרש הפסוקים באושן שישכימו לזה ו וכאלו באר הרב ול בזה שמה שהוא נגד העסמוי און ראוי להאמינו כללי ובלבד שמה שיבא בעסוקים לא יהיה דעת כוזב שלא יצוייד מציאותי אצל השבל כי מה שהוא דעת כוזב לא תכריח התורה להאמינו יכי לא תכריח התורה להאמין דבר שחוא כבוד המושכלות הראשונות ולא דעת בדוי שלא יבוייר מני אתי אבל השבע כתחית המתים י וכל הנסים שבאו בתורה ראוי ותחניב להאמין בהם יאבל דעת כנוב שלא יצור מציאנתו אצל השכל א"עם שבא בתורה בפי כמו ומלתם את ערלת לבבבסיאין ראני להאמינו בפשוטו ניפורשו הפסוקי באופן מסכי אל האמת יוזהו דרך אנקלום הגר ניוניתן בן עודיא נשאר חכמי ישר שפי כל העסוקי שבאו בתורה ובנביאי מורי על ההגשמה באושן מסכים אל האמת והוציאו אותן משמוטן להינת פשוטיהן דעת כחב נאמית דברה תנרה כלשון בני ארם וכדי לשכך את האון י וזה הדרך שבתבכו הנא בעצמו דרך קצת האחרוני שעי בעתיחת פי האתון דבר בלתי משכי לדעת רול כוונתם לות שאין מהכרח דרכי התורה להאמין הנם ההוא אלא על הדרך שהבינוהו הם׳ וכן כאמ לפי זה כי מי שלא הגיע מדרגת עיוכו להאמין הבתובי בדרך מסכי אל האמת ומאמין אנתם כפשטן ועלה תזה בידו דעת כחב להיותו חושב שוהו דעת התורה אינכויוכא בזה מכלל בעלי התורה חלילה ולא הותר לסשר בגנותו ולקרותו מגלה פנים בתורה ולא כופר ולמנותו בכלל המינין חש ושלום -וגדולה מו כתב הראבד זל שאפי המבין עקר מעקרי התירה בחלוף האמת מפני שזוא טועה בעיונו אין ראוי להראו מין י שכך כת כסשר ההשנות על מה שכת הלמבס זיל שהאמי שהשי הוא גוף הוא מין וכתב עליו הראבר זל את אברהש אעם שנקר האמונה כן הנא המאמין הינתנו גוף משר תשיסתו לשונות הפסוקים והמדרשות כפשטן אין ראני לקרות מין עכל : וזה הדרך יראה אמתי ונכון ממה שנמצא לריל אמרם על אלישע בן אבויה שובו בנים שובבי חוץ מאלישע אחר שיודע בוראו ומתכוין למרוד בויהכה ביארו בפיכי מי שיודע האמת ומתכוין להכחישו הוא מכת הרשעי שא ראוי לקבל אותם בתשובה אבל תי שאינו מתכוין למרוד ולא לנטו מדרך האמת ולא לכשור מתה שבא בחורה ולא להבחיש הקבלה אלא לפרש הפסוקי לפי דעתו א"עם סיפר אותם בחלוף האתת אינו מין ולא כופר חלילה יובעבור זה התאתיו בתחיית התתים שלא יתקייתו האנשים שיחיו לעולם בנוף וכפש אבל יחזרו לעפרן כתו שהוא דעת הדיתבם זל באגריו תחיית המתים אנפ סוה בחילוף האמת כפי שברת הלמבן זל אין זה כופר בנקר תחיית המתיש חלילה יוכן המאמין

אל רכר שלא יבוייד אבימירע הול

שצקר הגמול בעולם הבא הוא לגוף ולכשש ביחד ושאין לכשש לבדה גמול בזולת הגוף כמו שהוא דעת הרמן זל וקבת חכמי הקבלה י אף על שי שזה בחלוף שאמת כשי דעת הרמבם זל אין זה כושר בשכר

#### מאמרא

כרמות אסטואנה סמוכות זו לזו ישאר מקום רב ביניהם שלא יקבלו תועלת. ממנו לפיכך בנאום בתמונית הששי השמיות ולא עשאום תעוגלים גם לא בנאום תרובעים כי אעפי שבסתיכת בתים תרובעים זה לזה יתלא כל השטח נ נהפכני אשר בתוגשים י חנה להיות תתוכת התרובע יותר רחוהה תלהדתות אל העגולה שהיא התתוכה הטבעית תו ה התשושה לא בכאוה תתכו וכל זה כתצא לדבורה תצד היותה פועל האל ית׳ שראוי שיתצא בה יתרון תזה הצד על תה ש שינור טבע חתרה י וזהו הנעיתות אשר תצד השועל הנתצא בפעולות האלהיות ועל כן היה תשה תתפלל לשם אחר ש שאמר יראה אל עבדיך פעלך והדרך על בניהם שימצאו בפעולותינו שני מני הנעימות אשר בפעל האלהי ואמר ניהי כונם ה׳ אלקיכו עליכו ׳ ולרמוו אל הכעימות ואל ההדר אשר מצד הפוצל אמר ומעשה ידינו כוככה עליכו כלומר ב בצירוף אלינו יולרמוז אל הנעימות אשר מצד הפעולה בעצמה אמר ומצשה ידינו כוננהו :ועל כן אני מתחנן לשם ם שהוא בעל היכולת הגמור והאמת הגמור שיתן לי עוז ותעצומות להשלים כונתי וינחני בדרך אמת וילמדני ארח ארחות יושר כי בו בטחתי ואלת קויתי כתאתר התשורר הדריכני באתתך ולמדני כי אתה אלקי ישני אותך קויתי כל הי יחקור מן הדתות בכלל כמה הם ניבאר הראשת המאמר וזה החלי בעזרת שדי : 073 אלהיו׳ ניתן הבדליהן ניחקור על עקרי שהש שלשה יטבעיות י וכמוסיות י ו כל אחת מהן כדי שיתבארת עקרי הדת האלהית ואחר יבאר דרך המבחן במה תוכר הדת האלהית מן המונייפת המ החקורה תן פרק ראשון התתדתה באלהית ואם אפשר שהתצא הורה אלהיה יוהר תאחת בזתן אחד׳ כמ מציאות שנקרים חקירה מוסכנת מאד לפי סהדתות אף אם יסכימו בעניינים הכוללים יישא נחכר ועונש ודוויהםיהנה הם חולית בעניינים החלקיים ולזה יתחייב בהכרח שיהיו לדתות עקרים חלקיים יבהם תבדל הדת האלהית האחת מזולתה ובחקורה מן העניינים החלקיים סכנה עבומה לפי שכל מי שיבחים אחד מעקרי הדת החלקיים י הנה יוצא תכלל בעל הדת ההיא · כי תי שיכחיש כבואת משה ושליחותו הנה הוא כופר בתורת משה בלי ספק א'עפי שאינו עקר כולל לתורה אלחית וכן ביאת המשיח שהדמבס זל מנאו אחד מעקרי תורת משה לפי דבריו יהיה הכופר בו ג'כ מכלל הכופרים בעקר מעקרי תורת משה היוצאים מכלל הדת שאין להם חלק לעולם הבא וכן מכאו הוא זל בספר המדע בפרק שלשי מהלכות תשובה בכלל הכופרים׳ וזה דבר מתמיה מאר שהרי מצינו בגמ׳ מנהדרין בטרק חלקר הלל שהוא אחד מחכתי ישראל הנזכרים בתלמוד אומר שאי לחם משיח לישראל שכבר אכלוהו ביתי חזקיה תלך יהודה ילפי דברי הדתבם יהיה אותו חכם תכלל תכופרים ומתי שאין להם חלק לעולם הכא י ניש לשאול אם כן למה הזכירו אותו בגת׳ אחר שהיה יוצא מכלל ישראל ולא היה מאמין בעקרי דתם ׳ ואינ שהביאו ד דברית לחשיב עליהם אם כן לא היה להם להזכירו בשם ר׳ ולומר שמועה מפיו בשום מקום יויש משיבים בזה ואומי כיר׳ הלל לא היה כופר בעקר התשיח חלילה אבל דעתו לומר שאין להם משיח לישר׳ מהכריח הפסוקי כי כל הפרשיו׳ שכאת׳ בישניה על המשיח כתו ניצא חוטר מגזע ישי ודומיהם לא כאמרו אלא על חוקיה מלך יהודה וכתקיימו הכבואו׳ ההן ביותי נמה שאמר הכתוב שורש ישי אשר עומד לנם עמים אלת גנים ידרוםו נאמר על מדורך בלארן בן בלארן תלך בבל ששלח ששרי ותנחה אל חוקיהו ומה שאת והיתה תנוחתו כבוד׳ כאתר עלת גם כן כי תדרך הגבור או התלף לצאת לקראת כשק ולהלחם באויביו ולהושיע את עמו ולשכן כששו בעדם וכשישב במכוחות שאכנות למקוצעות המש התשכן הוא גהאי גדול אליו עד שכבחר לו התות תשישבול הגבות ההוא שכן עשה שאול שנם היותו יודע שיתות בתלח בתלחמה כמו שאומר לו שמאל מחר אתה ובניך עמי לא נמנע מלבאת למלחמה כדי להנצל מן הגנות הזה י וחזקיה הית מגנים אותו כל העולם עד שנסגר בירושלם ולא היה יוצא לתלחמה אבל כשראו הנם הגדול שנעשם לו במיתת שנ סנחריב וחיילת נתולה כי מה שלא היה יוצא למלחמה היה להיותו בוטח בשם שילחם מלחמותי ולה היתה במכוחה ה ההיא כבוד גדול אליו שידעו כל העולם שהיה צדיק גתור ואתב לפני השם ולפיכך נתן לו משאלות לבו וכלחם בעדו מה שאין כן בשאר המלפים שאין המכוחה כבוד להם ובסבת התפרסם הנם הגדו הזה כל ישראל אשר נשבו לאשור או שברתו לכוש ולתדברים ופתרום ושאר הארצו שבו לארץ ישר וזהו שאת' והיתה מסלה לשאר עתו וכו ועל זה הדרך הוא המשך כל הפרשה וכן פרשה ר'משה הכהן וכן בלעם וזולתם מן הפשטנים י והיה נראה לפי זה לומר כי דעת ר' הלל הוא שאין תו הכתובים שבאו בישניה ובכביאים הכרח עלביאת התשיח אלא שתצר הקבלה היה תאתין בפיאת ה הגואל ולזה לא חיה יוצא תכלל ישר׳ ולא כתנה בכלל הפושעים אבל אין זה בתשתע שחרי כשהשיבו עליו בגתה׳ אתרו שרא ליה תאריה לר׳ הלל כלותר יתחול לו הק׳כה׳ תכלל שהחזיקו אותו בחוטא על שברתו ולא היו תחוידין אותו ביתטא על היותו מכחיט ראיות הפטוקים אם היה מאמין כן על פי הקבלה כמו שיתבאר במאמר הד׳ אלא טבלי ספק ר׳ הלל לא היה תאמין בביאת המשיח כלל ואנפב לא היה נמנה בכלל הכופרים לפי שאין ביאת המשיח עקר לתורת משה כ כתו שכתב הרתבם זל כי כבר יצויר תציאותה זולתו ואתנם הוא עקר פרטי לדת הנוצרי שלא יצור תציאותה זולתו

וביא אמורה ראוו לבל בעל דה יסודיה להאמינה כמו שחדוש העולם יש מאח היא אמונה ראוי לכל בעל דת אלהי ל

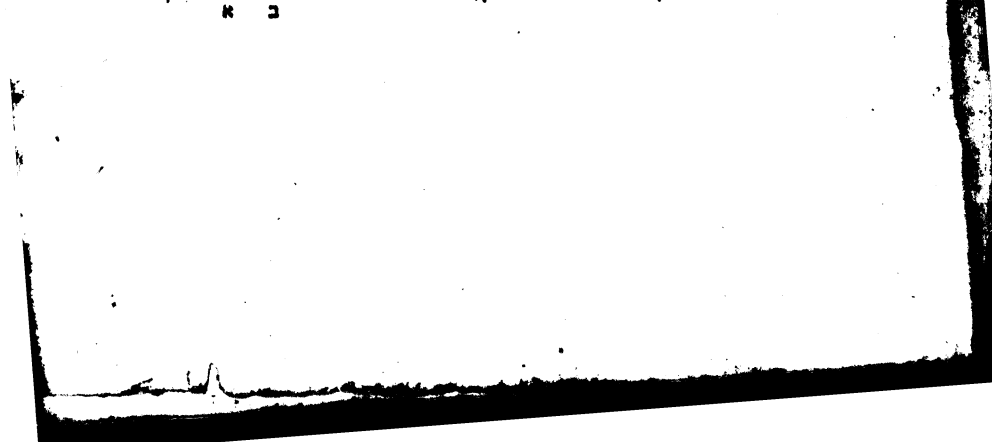
להאיניכה אצפ שאיכו עקר לדת האלהיתי כי מי שיאמין

K TOKO

להבין מלת ערך נעל מה זה יעול זה השםימי מי האחרונים מי שדקדק במלת עקר והוסיף וגדע בעקרי הרמבס זל מי ואור מהעקרים לדת האלהית הם שמה שהם ידיעת השם וההשנהה והיכולת והגבואה והבקירה והתכלית וולבר הג שהב מהביא הרב זל מופת עיוני עליהם שהם מטאות השם ואחדות ושאינו גוף ולא כח בגוף י ואמר כי אלו הששה מבואר הענייבם שהם הכרחיים לרת האלהית שלא יצוייר מניאותה זוליתם ועם השלשה האחרים שבא המופת עליהם ישלמו ע צוקרי הדת האלהית ויש לדקרק על זה בי אף אם אלו הם עקרים כולנים לרת האלהית שלא יבוייר מניאותה זולתם היה ר ויאוי לתמותום כן עמהם עקרי אחרים פרטיים כתו ממנה הרמבס זל דברים הם עקרים פרטיים לתורת משה או היה צו למכות איז זה עקר כולל במה שתוכר הדת האלהית האמונית מן המווייבות המודמה באלהית שהרי כל הדתות הנמצאות היום בעולם תורות בשמה העקרים הללו ויהיו כלם לפי זה אלהיות ועוד יש לדקדק על זה המסטר שחנה שאף אם לא תוצא תורה אלהית אלתים אינגו תחנייב טבהתכאם תוצא התורה האלהי והיה ראוי שיצרף עתהם עקר אחר שהוא תורה מן השתים שהרי זה כתאמר האומר שבהמכא הכאן והמרצים ימכא האדם לפי שבהתכא האדם ימכא הכאן והתרצים ש שוה איננו בודק בלי ספק כי אף אם לא יתבא האדם וולתש והם הכרחיים למציאות האדם איננו מחוייב עבהמצאם י ימצא האדם אם לא שיצרף אל זה המדבר ויאמר שבהמצא הנשם הנזון המרציא והמדבר ימצא האדם מאף כאן היה ראוי -פותנה עתחם תורה תן האמנים כי בהתצא ידיעת העם וההענחה והיכולת והנבואה והבחירה והתבלית לא יחוייב שתוצא תניה מן השמים ואף אם לא תומא היא ולתשי וכן מה שמנה הבחירה והתבלית בכלל העקרים לדת האלהית אינן כן כי אלו אף אם הם הברוזים אליה אינם עקרים והתחלות לרת האלהית במה שהיא אלהית אבל הם גם כן התחלות לדיג הכ קנצי לתילין ידיעת תהפר הנימוסית כמו סיבאיוגם התכלית בשלוח אינו התחלה לדת האלהית אבל התכלית מיוחד ... העקרים התכרחיים לרול האלהיינרקשה תאר ניותר קשה מזה שלא נמצא ליאל בזה דבור מבוא׳ והיה ראוי שירבריו בעקרי שהם שרשי ניסודות לתורה האלהי אחר מעקר ההנלחה האנואית וגתול הנפשות תלוי בהם כתו שזכרו בשאר כוקי הארש ודיטי ממוכות שהם הטהות האוף בלבר ותקון הקבוץ המדיני מלוי בהם ..

פרקד הדרך הנכון שיראה לי בספירת העקרים שהם שראים ויסורות לתורה האלהית הוא כי העקרי הכוללים וההכרחיים לדעהאלהית הם ג'והם תניאות הטם וההשנחה לשכר ולעוט ותורה תו הטונים ואלו הג'הם אבות לכל העקרים אשר לדתות האלהיות כמו תורית אדם ויתרית כח ותורת אברהם ותורת משה ואלת זה מן התורות הא האלאיות אלעשר שימכאו יויד מאחת בותן אחר או בזו אחר זו ווצוינכל צקר מאלו שרשים ובעיפים משתרונים ומכינ משמענפים מן העקר ההואכי תחת מציאות השם הוא שורש היות קדמון וכבחי ודומיהן ובכלל תורה מן השמי׳ הוא ידי יריעת האם והנבואה ורומיהם ובכלל ההשנחה הם השכר והעונא בעולם הזה לגווי ובעולם הבא לנפש י ווואלה הג'עק צקרים הכוללים משתרצים שניפים וענפים לתורות האלחיות או המתרמות באלהנותעל זה הדרך כי תחת עקר מניאו השם הוא הרדקת הנאמות מהוא עקר פרטי לתורת משה והאחרות ותחת תורה מן השמים הוא שרש כבואת משה ושליח נשלימות ותיות ההשנהה והשכר והשנט הוא ביאת התשיח שהוא עקר פרטי לתורת משה לפי דעת הרמכם "ל ולפי דעתנו אין ביאת המשיח עקר נאם הוא עקר איננו פרטי לתורת משה כי גם הנוצרים עושים ממנו עקר לבתור תורת משה וה וחוא עקר פרטי להם שלא יבוייר מכיאות דונם אלתו ואלו וביונא בהם מהם עקרים לדתות הפרטיות כלש נכללים בשל בטלטת העקרים אותרע וחולם אם אפשר להותנא ערה אלהית יותר תאחת באתן אחד או באונים מושלפים עוד יתב יתבאר בתה שיבא בעתר הכור יי והתורה על הית שלאת העקרים הללו שרש ויסוד לאתונה אשר בה יציע האדם אל ה הילמעו האמעית הוא מה שישרו לנו אנשי כנסת הגדולה בימשלת מוסף של ראש השטה ג'ברכות שהם מלביות וכרונות ואו וטופרות שהם בער ג'העקרים הללו להעיר לב האדם כי בהאמנת העקרי' הללו עם בעיפיהם ושרשיהם בפי מה שראוי יובה האדם בדינו לפני השם כי ברכת מלכיות היא כעד עקר מניאות השם ויורה על זה נוסח הברכה על כן נקוה לך ה אלהינו לראות נהרה בתביאית נווך להעביר גלולים מן הארץ והאלילים ברות יברתון לתון עולם במלכות שדי וכו יכ יבידו וידעו כל יושבי תבל בילך תברע כל ברך תאבע כל לאון ויקבלו כלם עול מלכותר וכן ברכת אברונות תורה על ה ההשנחה והשכר והעונש וכן יורה נוסח הברכה אתה זוכר מעשה עולם ופוקר כל יבורי קרם לפנקר נגלו כל תעלומות וכו וברכת שופרות הוא לרמח על העקר השלישי שהוא תורה מן השמים ועל כן היא מתואת אתה עלית בענץ כבוקך ע על הרקתאך לדבר עמהם מן השמים השתעתם קולך וכו ולפי שמתן תורה היה באמכעות קול שופר חוק מאד כמוהו לא נהיה תן העולם נקראת שופרות כי הקולות והלפידים שהיו שם כבר היו בעולם כיונא בהם או מוינם אבל קול הש השופר בזולת מופר לא היה מעולם ולא יהיה כן ער זמן הגאולה מהיא מעה מתופרטם תורת האוות בסני כל העולם וע ועל אותה מעה כאמר וה אלהים בשופר יוצוע בפי דעת קנת הוה מים ושבר ראתי מי שכתב שהשופרות רווז לעקידת יב יבתן ואינו כן שאל היתה ברבינהשופרות ריתו לעקירה היה ראוי לובור בה עקירת יבוהן ולא בוכרונות כתו שנוכרה י

ואלם הביאם לזה מה שמנא ליאל כי התקיעה בשופר שלאל זכר לאיל של ינחק וחין זה כלום כי התקיע' בשופר שלאיל אמרי שהיא זכר לאילג של ינחק אבל לא התקיעה בשלוח ולא ברכת השופרות ולרמח אל שלשת העקרים הללו שהם סבת שזבלתה כללם ישעיה בספוק אזר אמר כי ה שופטנו ה מחוקקנו ה מלכנו הוא יושיענו אמר ה שופטנו לרמח על עקר



בשכר והעונש הרוחני חלילה: והוצרכתי לכתוב כל זה לפי שראיתי קצת קלי עולם חכמים בעיניהם מרחיבים פה ומאריכים לשון כנגר גדולי עולם בלא דעת ובלא תבונה ומכאן הותר לכל חכם לב לחקור בעקרי הדת ולשרש הפסוקים בדרך מסנים אל האמת לפי דעתו י ואף על פי שיאמין בקצת דברים ששמום הראשונים עקרים כביאת המסוקים בדרך מסנים אל האמת לפי דעתו י ואף על פי שיאמין בקצת דברים ששמום הראשונים עקרים כביאת המשיח והחדנש וכיוצא בהם שאינם עיקרים יאלא שהן אמונות אמתיות יחנייב המאמין בתורה להאמינם כמו שיאמין פתיחת פי הארץ במחלוק קרח ובירידת האש מן השמים יוכיוצא בהן מן הנסים או מן היעודים שנזכרו ביצורה שהם אמתיים עם שאינם עקרים לתורה אין זה כופר בתורה חלילה ולא בעקריה שאם היה זה כופר היו מסשר העקרים ל לתורת משה כמסור הנקים והיעודים שבאו בתורה וזה לא עלים יו

פרק ג

צקר שש הנכח על דבר שעמידת דבר אחר נקיומו תלני בו ואין לו קייוש זלתו כמו שהצקר הוא דבר שקיום האילן תלני בו ולא יצוייר מציאות האילן וקיומו זולתו י ודיל כשתמשו בלשון הזה הרבה את דבר שיש לו עקר בראורייתא או שאין לו עקר י ומזה הצד יפול זה השם על

השרשים והיסודות שנתידת הדת וקיותה תלוי בהם יכתו תציאות השם שהנא תבואר תעניכו שחוא עקר שהאתכתו ה הכרחית לתורה אלקית שאי אפשר לצייר מציאות תורה אלקית זולתו׳ ולפי זה ראוי שנחקור אי אלו הדברים שראוי שי שיונחו עקרים בדת האלקית׳ והנה הלתבם זל שם אותם "געקרים שהם מציאות השם׳ והאחדות׳ והרחקת הגשמות י ושהוא קדמון י ושראוי לעבדו ולא לזולתו י והנבואה י וכבואת מלעה י ותורה מן השמים י ושלא תשהנה התורה י ג וידינת השם י ושכר ועונש יותשיח י ותחיית המתים י אלו הן העקרים שמנה הרב זל בפרק חלק מפי המשנה שלו יי וכשאל ראשונה על אלו העתרים שהניח אותם הרתבם זל לתה שם אותם בתספר החוא׳ ואתר שהם יג וזה שאם הוכ הונחו במסער ההוא כשי הוראת שם עקר יהנה מה טוב ומה נעים שיונחו עקרים מציאות השם והנבואה י ותורה מז השמים י וידיעת השי וההשגחה לתת שבר ועונש י לפי שאלו הן עקרים הכרחיים לתורה אלקית לא יצוייר מציאותה ב בזולת כל אחד מהן ואינטו רחוק לפי זה הדרך שיונחו נבואת משה ונצחיות התורה עיקרי גם כן אחר שהן עקרים פרטיים הכרחיים לתורת משה לא יצוייר קיומה זולתם ׳ כי אם יצוייר מציאות נכיא גדול ממשה כבר היה אבשר שתכ שתבטל תורת משה כי הכבי שיהיה גדול במדרגה מאלתו ראוי שיאמנו דבריו יותר מדברי זולתו שהוא למטה במדרגת הנבואה ממנו כמו שיבא וגם אם לא נאמין נצחיות התורה יכבר יצוייר בטול תורת משה אחר שגלו ישראל מעל אר אדמתם וולת כבר יקשה לתה יתנה האחרות והרחקת הנשמות בעקרים שאף אם הם אמוכות אמתיות ראני שיאמינם כל בעל תורת משה כבר יהיה אהשר לות שאין ראוי לתנותם בעקרים כי לא תעול התורה האלקית בכללה אם יאתן ח חלופס י ויותר קשה מזה שמניה הרב זל בעקר שראני לעבדו ולא לזולתו כי אף על פי שהוא מצוה ממצות התורה כמו שכתוב לאיהיה לך אלקים אהרים על פני ונג לא תשתחנה להם ולא תעבדם י תת אינו עקר שתתלה בו הזורה בכללה כי התחתין שהשם אתת ותורתו אתת אלא שהוא תכנים אתצעי בינו ובין השם הנה הוא עובר על לא יהיה לך וגות אבל אינו עקר שתעול התורה בכללה ולמה ימנה אותו הרב זל עקר י נגם כן המאמין בשכר ועונש אלא שיאמין הגמול לכפשות ובעולם הבא ושאין תחיה לגופות אחר התות למה תפול התורה בכללה כדי שיחוייב להמנות תחיית המתים ע עקר מעקרי התורה האלקית כמציאות השם י ואם כאמר שהרב ול לא מנה העקרי כפי הוראת שם עקר אבל מנה ב בעקרים האמונות האמתיות שראוי להאמינם כל בעל תורת משה יאם כן למה לא מנה בעקר שהשכינה שורה בישר באמצעות התורה כמו שני ושכנתי בתוך בני ישראל ולמה לא מנה החדוש שהיא אמונה שראוי להאמין אותה כל בעל דת אלקית כתו שבאר הוא בעצתו בפרק כה מהחלק הב מספר המורה וכתו שמנה האתונה בשהאל קדתון ולמה לא מ תנה שראוי להאתין בכל הנסים שבאו בתורה כפשטן ואמונו אחרית פרטיות שראוי שיאתינם כל בעל תורת משה כמו שתנה האתונה בביאת התשיח ואש כאתר שתנה עקרים בלבד ולא אתונות אתתיות לתה לא יתנה הקבלה שראני שית שיתשך האדם אחר קבלת האבות שחוא עקר כולל לכל הדתות האלקיות שלא יבוייר מציאותם בזולתו יולמה לא מכה בחירי שעם שהיא אמונ׳ אמתית היא עקר ג׳כי הוא מבואר מענינ׳ שלא יצוייר מציאו שום דת זולת ועור שהוא זל כת ששר המרע בפרק ה' מהלכות תשובה רשות כל אדם נתונה לו אם רצה להטות עצמו לדרך טובה ולהיות צדיק הרשות בידו וגו׳ וכתב אחר כן וצקר זה עקר גדול הוא נהוא עמוד התורה והמצוה שכ׳ראה כתתי לפניך היום את החיים ואת ה הטוב וגו והאריך בצרק ההוא לבאר העקר הזה והוא תימה גדול למה לא מנה אותו בעקריט בפירוש המשנה בצרק ח חלק כמו שמנה היג ניקרים " סוף דבה זה המסשר שהניח הרב זל בעקרי חזק הספקות מאך וראיתי מי שכתב ש שהרב זל כיון אל זה התספר לפי שהוא כתשפר "בתרותיו של הק"בה וכנבד "בתרות שהתורה ניושד בה י וכתה רחוקים דברים הללו מן הדעת שהניח הרב זל למכות הבחירה שהיא עקר לפי מה שכת הוא זל לפי שלא יצלה המספר ליותר מיב וצור כי לא תחן למה יתנה בכלל היג אותם שמנה שאינם עקרים הכרחיים כמו שכתבנו יוש מי שאמר שהעקרים הם

בו ותכה בהם כל הדברים העולים על רוחו כנצחיות והחכתה והחיות והיכולת והרצון וזולת זה תן התארים שיוחטו ל לשי ותכה בהם כל הדברים העולים עקר אחר ודברים אחרים תרבים הבל כי זה האים לא שת לכו להבין

CNCIP N'

האיש בלבר אבל גם מה מאינו הכרחי להם לא לקיו׳ המי ולא לקיום האיש אלא שנמצא להם על צד היותר טוב כמו כפילת החושים הכמצא בבח" כדי שיסודרו ענייניהם בענין יותר נאות ויותר שלם ואעצי" שאינו הברחי להם לינהון חיותם ואם כתיא ההשומה הואת בבח הפחותים כא שהוא ראוי שישניה בתין היותר נכבר תהם לתהן עניינו כפי שליוות ת מיטן באופן שיסודרו כל ענייניו סדור תספיק להשנת שליתותו יותי שייטיב העיון בזה יתבא כי התצא שפע אהי באתצ באמבעותו יתוקנו העניינים המצטרעים לתקון מין האדם להשנת שלמות ותכליתו הוא יותר הכרחי מכמה דברים נמ בתכאו ביצירת הבח שלא נתצאו בהם אא על צד היותר טוב בלבד והיה אפשר שיוצקייתו זולונש והשפע האקי הוה אף אם לא יונכא אלא באיש תיוחד הנה הוא הולך תהלך השלימות לתין האדם וזה כי אף אם התינים אשר תחת הסוגים אין כלם הולכים מהלך השלמות קצתם לקנת דל שחף אם ימצא במיני מין אחד מיוחד הוא היותר שלם מכלם אין המין ההוא לבדו הוא שלמות ותכלית ההוג ההוא ולא מישיר הסוג ההוא ל תכלית שלמותו כי בכל מין ומין בפני עבמו יש בו תכלית ושלתות תיוחד בתין ההוא תולתו מת׳ בכל תין ותין אעפי"שיתנאו בו כחות מתחלפות האחת יותר ככבדת. מן האחרת י כאן תאת כי כת הראשים היא יותר שלמה בשלמות האיכושי מכת עובדי אדמה י וכת החבמים היא יותר של פלתה מכתהראשים - וכן על זה הררך בכל בתוכתיהיו בה איש או אישים יותר שלמים מזולתם מן הכת ההואי ואין ה האיש ההוא או האישי או הבינההיא בלבד תכלי התצא המין ההוא ואולם המין ההוא או האישים או הבינהיא הן סבינ הגעת תכלית התין ההוא מבד שהם הולכי מהלך השלמו לכל המין רבוכי שהם כמו כלי להגיע המין אל תכליתו ושלמותו השוה בכל המין אעם" שיא בזה מררגות מתחלפות לקנתם על קנת וזה כי כמו שבכל איש ואיש יש בו איברים רבים מ מיתולפים כלם מכטרכים לחייום הבח" ואנם כן האחד יותר שלם מן האחר והאחר מן האחר עד שכבר יוצא בו אבר א אחד שהוא ניקר קיום הבח"ונים כל זה הוא הולך תהלך השלימות לבח"רכוני שהוא כלי להגיע שלמות החיות אל הבח"בכללו כאו תאמר שהלב הוא עקר קינם הבח׳ והואכלי להגיע החיות ל כל האברים בכלל ולמוח בפרט כדי שבאמצעות החיות המניג מן הלב א המוח יניע מן המוח החום והתכועה לכל האברים וישלם בזה קיום החי במה שיניע אליהם מן הלב א אם באמצעי ואם באלת אמצעי כן האנטים עם היותם כלם שוים באנושות יצע לקנתם השלמות האנושי באמצעות קצ קנתסיבי בתו שכל האברים תנטרבים לקיום האיש ואנפ" בן יש לקצת מדרגות ראשונות על קצת ייגיע לקצתם ההיות. באתבעות קטתכן על זה הדרך יש לכת החברנים מדרגת ראשיות על השאר ויניע מהחבם לאנשים סרור מתון עניינס להשיג השלמות האכושי יקרא השדור הזה נימום ולפי מה שאמרנו שההשנחה האלהית ראוי שתשניח בהגצת זה התיעלת למין הארם כמו שניתצא שתשונית בעניינים קטני הערך הנתנאים בבח הנה הוא מחוייב שיושפע שפע אלקי על אי זה איש מת ממין האדם היותר מוכן לזה כדי שיהיה כלי להגיע האנשים אל שלמות תכליתם אם על ידו בהיות בחיים ואם על ידי אתנעי אחר תותו י וזה על ידי החכתים הנתשכים אחרית להישיר האנשים על יד מה שהבלי ממנו או מה שהבינו ממאת מתאמרית הנמצאים בספרית בכל זמן ובכל מקום כי ארן ראוי שתקצר יד הכח האלהי לשער התעלת הזה שהנה הכרחי למין האדם ולהשלימו בכל עת ובכל מקום כמו שלא תקצר בהשלמת העועלת המנטרך לבח׳ הפחותים בכל מקום וב ובכל זמו י וההישרה המנניצ לאטשיש על ידי האיש הזה היא הנקראת תורה אלהית ומדרצויציה משאר התורות והניתוסיש

מדרן ז' מדרצות המלאבה הראשיית לשאר המלאבות המשרתות לה פרק ז' שש דת יפול על כל הישרה או הנהגה שתבלול קבון רב מן האנשיש י

שם דתיפול על כל היצרה או הנהוה שתכלול קבון רב מן האנשים הן שתהיה כוללת צוויים רבים כ כמו כל ירעי דת ורין או גווי אחד כמו ותנתן דת בשושן והן שתהיה אלהית כמו מיתינו אש דת למי

אן כמוסית כדתי מדי ושרם י והדתעל ג׳ פנים אם טבעית ואם טימוסית ואם אלהית י והטבעית היא שנה בכל אדם ובכל אמן ובכל מקום והימוסית היא מה שתפורד מחכם או חכמים לפי המקום ולפי הזמן וכפי טבע המויהגים בה בדתות ניהחקים אשר סודרו בקצת מדינת בין הקדמונים עובדי עז" או עובדי האל מצד הסדור השכלי אשר ימיבהו השכל האכושי מכלי הערה אלהית והאלהית היא מה שתפורד מהשם על יד נביא כמו מדם או נח וכמו ההכהנה והדת שהיה אברהם מל מכלי הערה אלהית והאלהית היא מה שתפורד מהשם על יד נביא כמו מדם או נח וכמו ההכהנה והדת שהיה אברהם מל מכלי הערה אלהית והאלהית היא מה שתפורד מהשם על יד נביא כמו אדם או נח וכמו ההכהנה והדת שהיה אברהם מל מכלי הערה אלהית והאלהית היא מה שתפורד מהשם על יד נביא כמו אדם או נח וכמו ההכהנה והדת שהיה אברהם מל מלחד מורצל האנשים לעבוד השם וחיה מל אותם במכות הישם או מה שתפורד מהשם על יד שליח שלוח ממנו להנת דתעל ידו כתורת משהי וכווסת הדת הטבעית לארחיק העול נלקריב היומר כדי שיתרידוג האנשי מן הגנבה והגולה והדניחה דתעל ידו כתורת משהי וכווסת הדת הטבעית להרחיק העול נלקריב היומר כדי שיתרידוג האנשי מן הגנבה והגולה והדניחה להרחיק המענה ולקרים החברה בין האנשים ויהיה כל אחד מנוצל מכור מכול נחומן י וכווסת הדת הניתוסית היה להידת להרחיק המענה ולקרים החברה בין האנשים מיו הגנצו כפי התפורסם ובזה תערים לה הדתות להית היא להית להרחיק המענה ולקריב הנאה כדי בין האנשים מן הגנות כפי התפורסם ובזה תעריא בונוסה האלהית היא להית הית המנוקן הנהגות ההצלחה האמיתית שהיא הכלחת הנכש והמריתי כדי שישורי נחומן י וכוונה האלהית היא להישיר האנ השנור מני שלא המנות ההכלחה האמיתית מהיא הכשור כה האמיתי כדי שישורת ותרני נשלה להות היות להים האנותית ה המונו מנד שלא ישרים ותותרו ניתודיע להם גיה בהנית האמיתי כדי שיש על ותונו על היכית ותריע להם המונג מיד שלא שרידם רוע מדות ומודיע הם גב הרע האמיתי כדי שישמרו מתכו ותרני שלאות הוכו אות המור המונה מנדעים שלא שרידם רוע מדמי נכוביהם אנהים משוע מישוג



מאמרא

ההשנחה ועל דרך קרוב מנדיקי מי יריב אתי כעמרה יחד וגו כלו ומה הכד ראוי שכוכה בדין י ואמ׳ ה׳ מחוקקנ לרמוז צל תורה תן השתים שהנא העקר הב כי תחוקק יקרא נוים העירה כתו כי שם חלקת תחוקק ספון שנאתי על תשה לפי שנת מנתנה תורה על ידו ואת זה עד" שמעו אלי אבירי לב עם תורתי בלבם אל תראו חרפת אנוש ונו כלו אף אם לא כוכה בדין מצד שהוא שופטנו לפי שהשופט אי אפשר לו לעבור על החק המונח מאחרי הנה מכד שהוא נותן התורה והנא המניח ואת ה׳ תלבינו לרמוז צל העקר השלישי שהוא תביאות השם שהוא החקים ראוי שנזכה בדין מלך על כל העולם וכקרא ביחוד מלך שראל וגואלו ולות כי אף אם מכך היותו מחוקק לא ירבה להעביר על החק מת" מנד היותו מלכנו ראוי שיושיענו כי התלך יש לאל ידו לעבור על החק ולעשות מה שירצה כדי להו להושיע את עמו׳ ועל כן סיים הוא יושיענו כלות׳ כי אחד ששלשת העקרים הללו שעקר הכלחת האדם תלוי בהאמנתסיי יש לנו בהם יתרון על כל העולם רחוי שיושיענו ביחור על כלם י ואפשר כי דעת הרחבם בתכפר העקרים הוא על זה הדרך שכתבנו אלא שהוא מנה השלשה שאמרנו שהם אבות עש השרשים המסתעפים מהם וקרא אותם כלם עקרים ו ולזה מנה מציאות השם שהוא האב נוקר ראשון ווינה עמור שרשים אחרים מסתעפים ממנו בעקרים והם האחדמנה נהרחקת הגשמות והיותו ית קדמון ושראוי לעבדו ולה לאלתו ומנה תורה מן השמים שהוה האב עם שלשה שרשים אח אחרים בנקרים לפי שהם משתרצים ממנו והם הנבואה ונבואת משה ושלא תשתנה הדת ומנה גב ידינות השם וההשגחה לשכר והעונט והוא האב עם ג׳ עקרים אחרים נכללים בו או מסתעפים מתנו והוא גמול הנפט ומשיח ותחיית המתים ולפי זה הכד לא יקשה למה לא מנה החדוש כי לא מנאו לפי שאינו נבנם תחת אחד מאלו הג' שוכרכו ולא מנה הבחירה והת התכלת ואנם" שהם הכרחיים לתורת אלהתפריאלו אינם הכרחיים לה בתה שהיא אלהית כתו שיבא בעה" אבל עדיין יקאה לפיזה הדרך למה לא מכה החיות והיכולת ולא תארים אחרי תחת עקר מכיאות השם כמו שמכה הקדמות ושאר הת היצארים י וכן יש לרקרק על כל מה שהוציא מן העקרים האחרים י ותבאר כל זה בכלל דברינו במה שיבא בעה י ונשוב לרקרק מעקרים לפי דרכנו שאמרכו שהם גשהם אבות ונבאר תחלה עקרי הרתות הנומוסיות ואחכ כדבר על עקרי הדת

האלהית בעזר האל ית

פרק ה כל הבעלי חיים חיותם והתקיימם הוא על ג'פנים יש מהם שאי אפשר להם לחיות ולהתקיי תוד כח כחיות הטורפות שהקיבוץ וההתחברות רע ותויק להם כי אם יתקבצו הרבה מהם אל מקום אחד י

יהדוואלו לאלו על הטרןי ווש מהש השך אלו והש בח" שאי אפשר להש לחיות ולהתקיים בזולת חברה והבון ושההתחברות הכרתי להם בקיום מניאותם׳ כמו מין הארם כי לדקותו ושווי מזנו יתפעל מן הקור ומן חמום ומכל אחד מן ההפכים. י ולוה יכטרך אל מלבושים להגון עליו מן החום ומן הקור ואל מזוכות מתוקנים תקון יפה שיאותו למונו מה שאי אפשרי שישלם זה אם לא בקבון והתחברות הרבה מן האנשים יעזרו אלו את אלו אחד יתעור ואחד יארוג ואחד יעשה מחט וכן כל מלאכה ומלאכה ינד שיתצא כל אחד מן האנשים המכטרך לו לצורך חיותו והתקייתו תותונות ומלבושים י ויש מן ה הבח׳ מינים אחרים כאלו הם ממוכעים בין שתי אלה הקצוות כי הם אין הקבון והחברה מויקלהם במציאותם כאשר הוא לחיות הטורפות והעופות הדורסים יולא הכרתי להם כאשר הוא לתין האדם י ואולם יתנא להם הקבוץ וההתחברות. על זר היותר טוב כהרבה מן החיות הרעות והעופות שאינם דורסים שהם משתתבים והולבי אנורות אנורות על זר הכוות וההנאה לא זולת זה כי אין זה הברחי להם בתניאותם וקיותם כאשר הוא לתין האדם י ולהיות הקבון וההתחברות ת מצטרך לתיון האדם לצורך חיותו והתקייתו הוא תה שאתרו החבתים שהאדם תדיני בטבע ירנו בזה כי כמעט שהוח הבר הכרחי לאדם מצד טבעו שיהיה דר בתדינה עם קצון רב תן האנטים כדי שיוכל למנוא התנטרך לו לנורך חייותו והתקיי והינוייתו ובעבור זה הוא מבואר שראוי שימנא לכל הקבוז אשר במדינה או לכלל הקבון אשר במחת אחד או באקלי חחדי או לכלל האנשים אשר בכל העולם סרור מה בו יתנהגו לשמור היושר בשלוח ולהסיר העול כדי שלא יתקוטטו האנשים ב בהתחברם יחד מתוך העסק והמשא והמתן אשר ביניהם וחסדור הזה יכליל על השמירה מן הרצידה והציבה והגול ודו ודומיהם ובכל כל מה שישמור הקבון המריני ויתן אותו אל שיחיו האנשים באופן נאות והסידור הוה קראוהו החכתים ב ביזם דת טבעית דל שהיא תכטרכת אל האדם תזר טבעו הן שתהיה מסודרת מחכם או מנביא ועדין אין דת זו מספקת ל לתקן ברבי האנטים וחיותם והיצוייתם זה עם זהאם לא יתוסף בזה איזה סרור או הסבונה כוללת ענייני האנטים אלו ע עם אלו בכל עסקיהם והתיא והתתן אשר ביניהם כדתי קטרי רותי והנהגות התריכות והחקים אשר יתוקקו ביניהם אנשי מחוז אחד או מלכות אחד לשמור הישר ההסכמיי ויקרא הסדור הוה נימום או דת נימנסית והסידור או הנימום הזה אי אם אפשר שיונקיים אם לא בהתנא איש אחר מושל או שופט או מולך. על הקבוץ ההוא או המדינה ההיא יברית האנשי על הסרת העול וקיום הניתום כדי שישלם תקון הקבוץ ההוא . ולוה יחיה ענין הקיות החלך או התנהיג או השופט כאלו הוא הכרחי לחינם מיז האד אחר היות האדם מדיני בטבע כמו שביארכו

פרקו

כאשר עייננו בינירת הבח ושליותות כל איבריהם תנאט שהשניח הבורא בינירתם השנה נפלאה לתיון

## בטיניהם וכל פרטי ברכיהם תיקון נפלא לא וזה שהוא הכרתי להם לקיום התין או האיש בלבד

#### מאמר א'

בתלקיתאו במינה כל אחד לבי מה שהגבילה התורה ממרדו נשהיקמנות ראוי שיהיה על המאמיני ועל הדלים והממלים בפנים שונים כי יש מי שראוי לתת לו מתנת חנס ויש שראוי לתת לו דרך הליאה ולהעיר שאין ראוי להפנש הדיך החהד בלבד את התשורר טוב איש חוכן ותלוה יכלכל דברת בתשפט את חוכן על הזדקה לעני הלוקח התנית חנש והלוה על תי שאינו רוצה ליקח אלא דרך הלואה ואת׳ שתי שהוא עושה שתי אלה הוא תכלכל דבריו ברושפט ואת׳ עליי כי לעולה לא אמוט לובר עולם יהיה בדיק לפי שהוא מהנה לכל האנשים אם דרך חנינה ומתנה וחם דרך הלוהה מה שאין בכח הנייום האנושי לשצר דבר מן הפעולותהפרטיות כחלו ולוה יהיה המתנהג על פיו הולך בחשך ולח ידע חיוה חלו הן הפעולית הפרטוות שראוי שיפעל ולא ידע דרך זו ילך אבל מכות האם היא ברה כחמה ומאירת עינים להאיר למתנהג ם בה מה ה הרד ילכו בה ואת המעשה אשר יעשון עוד הדת הטמוסית להיות מסדרה בן אדם תי אפשר לו שישער הנאה והתנונה בכל הזמנים כי אפשר שישתנה המפורסם בעת מה וישוב הנאה מנונה והמנונה נאה כמו שנמצא להיון והבל והר נהדורות הראשונים שנשואי האחות לח היה אצלם מנונה ואפי ביתי אברהם כמו שהת׳ לאביתלך בשה׳ה מתבצל המכי נ וגם אמנה אחותי בתאבי אך לא בתאמי ואחב שב מגינה י ולזה אי אפשר שתהיה הייאה הנקנית מן המגונה אברי יבה ה ברת הנימוסית כבחית כי תשתנה בהשתנות המנים׳ אבל הרת החלקית להיותה משוערת מן החכמה החלקית הבאר הנהה והתנונה בכל הומנים ולוה תהיה היראה הנקנית מן המנונה אשר בא בה לא יכנס בה שנוי והפסד ני היה נהיה מכל ביג ו וחלאה נמוה הזד אבשר שתתקיים לעד בכסף הנקי מכל סיג כמהמר התשורר אמרותה' המרות טהורוה כבף צרון ב בעליל לחרץ מזוקק שבעת שי וביאורו בי הכסף המזוייף הנעשה במלחבת החלקומיה׳ יש מוונו שחש יותר פעש חוות לח תולה רעתו אבל אם יותך שנית חולה רעתו ויש שישבול ב׳ התבות ויש שישבול שלש או ארבניה או המשה ובסוף הולה רערו יויא שלא תולה רעתו כשיותך בכור ואם יותך במעבה האדמה תולה רעתו נהכסף הגרוף במעבה האדמה הרזוקק פעמי הרבה הוא נקיגוכל זיוף וסיג וחלאה שאי אפשר שישתנה אחכ ואפי יותך פנגיים הרבה ולזה תאר אוורות השם בנהם ט טהורות ככסף הנקי הזרוף בעליל לארץ שהוא במקום מגולה במעבה הארמה מ וקק שבעתים שאין בו חשש שום זיוף י וכן היראה הנקנית מן המצינה שבא בתורה היא טהורה עומרת לער לפי שהוא לא יפול בה השכוי וההפסך הניכל בכימ הדת הניתוסית לא תוכל לתת לאיש כדרכיו שוה בשוה ולשער הינונשי במדה במשקל שיהיה החהר בניתוסית עוד כסקל והאחד כחכק ואחד משלם תשלומי כפל ואחד משלם תשלמי ד' וה' כדי שיהיו העינשים נוחה וחחד התניצים לחוטא אתתיים כפי שעור החטא אבל הדת האלקית תשיב גיוול לכל אחד ואחד כבי רשעתו לא פחות ולא יימר · ואף אז ומצא בנראה נדיק אובר בנדקו ורשע תאריך ברשעתו הנה זה הוא כשיבהנו העונשים בבהינת טובות העולם הזה בלבר אבל בשיעורבו יחר טובות העולם הזה התניעית לרשע עם היעות והעינשים היוגיעית לו בעולם הבח ושן היעות המגיעות לבדיק בעולם הוה עם הטובות המגיעות לו בעולם הבא נמצא שני הגמולים בודקים יחר אעם שלח יב ינדק כל אחד מהם נפרד בפני עצמו והו שאת התשורר תשפטיה אתת נדקו יחדו את על שעור הצולצים ואתר בדקו יחדו על עונשי העולם הזה עם טובות העולם הבא או ההפך וראיתי מי שפירש בי.לשי שניוצא בתורה הדבר האחד אסור ומותר כאשת אח שהיא אסורה והיבמה מותרת וחלב הבהמה אסור ומלב היה מותר ובשר בהלב אכור והבהל מיתר נשונא בזה ממה שיביא הארם לחשוב שאי אפשר שיהיו שני חלקי הכותר צודקים המשמשי השם אמת נהם צודקים יחד ההתר והאיסור י ולשון אמת אינו מסבים לוה הפי כילא יפול לשון אמתיגל הנדת המשפטים אלח לשון כאה או נכון או מ משבטי ישרים אבל על הגמולים כופל לשון אמת את השצוב משפט אמת שפטו כי עקר הגמול יבוכה בלשון משבט תמיד כורע ה' משבט עשה בפועל כפיו כוקש רשע כי חש עשות משפטי וכן לשון יחדיו חינו מתפרש יפה לוה הפירוש אלו הן החסרונות שיש בדת הניתוסות י ועוד נוסף עליהן כהנה ובהנה י ותכללם שהניתום האנושי אי הפשר לו

להניח עונשין חלח על הנגלה ולח על הנסתר כי האדם יראה לעינים והתורה האלקי תניח עונגין גם על הנבותי כי השם והאה ללבב ואששר לפרש משפטי ה׳ אות בדקו יחדו על זה הדיך על הכולה ועל הנכתר ואק לי להחריך בזה אלא שראיתי לתכות אלו הגשה שתנה אותש התשורר בתותור השתים תשברים כבוד אל באתרו הורינה תחימה עיינת ה׳ כאמנה ׳ פקורי ה׳ שרים משתחי לב משות ה׳ ברה מארה עינים ׳ יראת ה׳ טהורה עומדת לער משפטי ה׳ המית. בריהו יתרו ואחר שביאר המשורר אלו הששה יודונות שיש לדת האלקית על הנימוסית שב עוד לבתר שהרה החלקית לח די ש שתתן שלמות הרעות שהם האמת השקר ובכאה ובמננה שהוא שלמות המרות על הדרך שכהבנו אבל ום תהן שלמית בכל מה שירומה שהוא ושלמות ולפי שמה שירומה שהוא שלמות זולת שלמות המדות והדעות המוציל והערב המר על בד בחות האיר כי ב-בריתורה ימצא בהש המועיל והערב ואהו של הנחמדי מזהב ומפו רב לרינוו על המועיל ומתקיש מדבש ונופש צופים לימוז על הערב כלומר שהשכר המושג בחמנעות המטות

#### מאמר א

מהשיג ההצלחה האמיתית ולא יעיקם מלהשתרל בהסצת ההצלחה והתכלית האחרון למין האכושי אשר אל זה הוא מגמת ה הדת האלקית ובזה תעדיף על הניתוסיתי

חרת יהכתוסית תקצר מן האלהית בפנים רבים׳ האחד הוא מה שאמרצו כי הניתוסית ועדון פעולות האכ האנשים באופן שיתוקן הקבון המדיני אבל לא תמפיק לתת שלמות בדעות כמו שנבאר במה שיבא כ כדי שתשאר הנפט אחר המות ולוה לא תוכל לשוב לשבת בארץ החיים אשר לוקחה משם לפי שהיא לא תוקיף אלא בכאה וב ובתגונה בלבד והדת האלהית תשפיק לזה לפי שהיא תכלול הב חלקים שהשלמות האכושי תלוי בהן והן המדות והדעות כי חית תקיוא בכאה ובתגונה ותבחין בין האמת והשקר שהן הדעות י נלוה מה שתאר אותה דור בשהיא שלמה ואמ תורת ה תניינה משיבת נפש כלות הדת הנתושית אינה שלמה לפי שהיא לא תקיף ברעות האתוניות אבל הדת האלהית היא תמימה לפי שהיא תגלול שלמות המדות ושלמות הרעות שחם הב׳ חלקים ששלמות הנפש תלוי בהן ולזה היא תשיבת הנפש אל ה האלחים אשר נתנה אל התקום אשר היה שם אהלה בתחלה י עוד הדת הגמוסית תהצר מז האלחית בשהיא לא תו תוכל להפריד הנאה מז המנונה בכל הדברים כי כבר יהיה ה דבר כאה או מגוכה אבלכו ולא יהיה כאה או מגו מצונה בעצמו כי כמו שאי אפשר שיולר האדם בתחלת ענינו שלם בכל המלאכות המעשיות אף אם יהיה מוכן בטבע אל קצתם כן אי אפשר שיולד האדם שלם בכל המעלות והשלמיות ולא חסר בכל הפחתיות והחסרוכות אבל כבר יהיה מו תוכן אל תול העלה תה או שלתות תה יותר מולתו ואולם שיהיה תוכן אל כל המעלות א אפשר י ויוצאר מזה שאי אפשר לאום משרר כימום חיכושי שלא יטה בטבעו לצד אי זה פחיתות וישפוט על הנאה שהוא מגוכה ועל המגוכ' שהוא נאה ולזה לא יהיה עדותו על הנאה והמענה אמתי הלא תראה כי אפלטון טעה בזה טעותגרולה ואמ על המענה שהוא נאה כי אמ טראני שיהיו הנשים במדינה משותבות לבעלי ראשיות אחת כאו תאמי נשי השרים משותפות לכל השרים ונשי הסוחריה ל לכל הסוחרים וכן נשי בני אומנות אחת משותפות לכל בני האומנות ההיא י וזה דבר הרחיקה אותו התורה ואפי תורת בני כח שהרי נאור לאביולך הנך תת על האשה אשר לקחת והיא בעולת בעל והוא התנצל בשלא ירע שהיתה אשת איש וכבר ונה ארטעו דעת אפלטון בזה וז ראיה שאין שכל שום אדם משפיה להפריר הנאה באמונות מן המגונה ולזה לא תחיה פ ערותו על הכאה והמנוכה כאמכה יוכש בדעות שאי אפשר להיות ערותו בדרושים העמוקים כמו אם הצולם מחורש או קומון כאמכה יכי אין השכל האכושי מסשיק לדעונזה באמתות י אבל עדות השש כאמנה מחכימת פתי כי היא תניד על ה העולם אם הוא תחורש או קדמון ועל שאר הדרושים הנכבדים ועל הנאה והועונה באמתיה הדינהכתוסית עוד תקצר תן האקיתכי היא לה תוכל לשמח לב המתנהנים על פיה לפי שכל תי שהוא תסופק בדב ר טהוא פועל אם אוא מספיה להגיע אל התכלית המכוון אינגו שמה בפעולתו י והמתנהן על פי הנימום להיותו מסופה אם היושר המנ המעבל בו הוא יושר באמת או איכנו יושר אא בעי הנראה איננו שמח בפעולתו י ואבל המתנהג על פי הדת האקית להיותו יודע שהיואר ההוא התוובל בה הוא יואר באתת הוא שתה בפעולתו ולזה יהת בקודי האם יארים משתחי לב 772 הרת הטימוסית תקבר מין החלחיתבי היא לא תוכל להגביל שרטי השעולות שראוי שיפועלו בכל העלה ורובלה לפי שהיא לא תודיע אא הבוללים כיוו שהנדיים אינם אא לרבריים הסוללים בי חפרעי אין לו גדר - כן הפעולות הפרעיות אי אפשר שתוביל אותש הדת הנתוסית חה כי ארסטו בסע התדות אכור תנוד בכל התעלות שראוי שיופינלו כתו שראוי ובעת שראני ובינקום הייאוי ולא יבאר אי זה הוא העת הראוי ולא התראוי: וההשערה האת אין ספק שאינה רוסורה לכל א אדם י ונתכא אותו אות בתקותות רבים תספר התדות שהפעולות הפרטיות ראוי שיפוערו והוא לא ביאר ההשערה בהם י כראה שרעונו לות׳ שההשערה האאתהיא לאלתו י ואין שפק שאם היה תחוק האדם תכד שהוא אדם לדעת ההשערה הואת היה ארסטו' מרבר בה בלי ספק אבל בעבור שאין מטבע האדש לעמוד על זה מעצמו הניה אותה לאלתו והיא החש ההשערה האקית ועל כן נתנא אותו מדבר במעלות דרך כלל כי הוא יאת׳ ביראת הטא שהיא מדה אתבעית ביז התענוג בתאכל והמשתה והמשל ושאר התענונים ובין השרישות יותר מדאריובעלי הנימוסים האנושים אמריו שיפעל כפי מה שר טראני ועם תי שראני ובעתהראני אבל אין בידם לפרם זה נהדת האקית הפרם שהבעילה כפי תה שראני הוא להקים זרע לקיום הינין ונם יני שראני היא האשה היניוחדית ותאסור קצת הנשים שאינם ראויות שייחדם איו ושבעת שראני הוא שתהיה האשה טהורה ולא בשעת וסתה או סינוך לוסינה וכן הדתה אקית תאסור קצת התואכלים ותנתר קצתה נתאסורי שתיית היין בכואו לעבוד עבודה או להתכלל ותבאר שהפרישות יותר מדאי אינטו ראי כמו שבארו האל על וכפר עליו מאשר הטא ע על הנפש וכי על איז נכש קטא אה שבער עבמו מן היין וכן בעלי הנימושים האנושיים שבתו הגבורה ואמרו שאין ראוי לאדם למסור עבמו לסכנות אא בעתשהמותנבחר לו מחיים ואין בידם להוביל העתההוא והועויה האלהות תבאר ש שהעת ההיא היא כשיוצקרש שם שתים על ירו כתכניה תישאל ועוריה או להלחם עם עובדי ע׳ן להאמידם ולתחוק את ש

פרקח

שהאבוריות ונזיה צל הכופרים והמינים והעוברי על הדהפראני ליסרם בתלקות

שמש מתוחצ השמים וכן הרממנות והאבוריות לא מכל הנימום האכושי לשער אי זה ראוי ואיזה מרוחן ותבאר הרת האלקי

בר נופיי לרומו על כל מיני השכר י וא חכ מנו האומר אין תורה מן השמיש והוא העקר האחר וא הכ מנו האשיקורים ולפי מה שנמצא לראאונים משם אציקורום הוא איש היה חושב שהעולש נפל במקרה והיה מכחיש מציאות השם שהוא הצ הפועל ונקראו הנחשבים אחר דעתו אפיקותסין הרי שמט אלו הג עקרים ואתרו שהכופר בהן אין לו חלק לעולם הבא כי הנא ינכא מכלל בצלי הדת וא"עם שמם בפרק חלק כאת כי אפיקורום הוא מבזה תלמידי חכמים אמנכם אמרו כן לפי שאין כל אדם מספיק לדעת מציאות השם מעצמו ואמנם ידענו אם על צד הקבלה ואם על צד המופת מפי החשמים והמבוה תלמידי חכמים המפרסם מציאות השם לכל האנשים לא הניח לעצמו דרך במה שירענו והיי הוא כאלו מבחיש מציאות השם על כן נקר אפיקורום ואחר שלא מנו במשנת פרק חלק אלא אלו מן הכופרים שאין להם יולק לעולם הבא יראה ששלשה אלה העקרים הכולנים לתורה אלקית שיחוייב להאמי בהם כל מי שהוא מתיחם אל דיצאלקית ויועש שמנו סם בגמרא אחרים שאין להם חלה לעולם הבא אמנם מנו אותם להיותם מסתעפים מן הג' עקרים הלל לא שהם

עקרים בפני עצמס

ואת התורה אשר שם משה לפני בני ישראל אחר שהכל מסכימים עליה היותה אלקיית ראוי שנשים אוהה ש פרקיא שרט והבחן להתות האלהיות וראוי שילקח תמכה ראיה עליהן וזה כי כמו שמן האיש האחר ילקח ראיש על כל אישי התין ביריעת הדברים שהם עבמיים והכרחיים למציאותו וקיום מציאותו כן ראוי שתלקח ראיה מן הדברים שבאו בתור תשה הכרחייל מציאותה וקיום מטאותה על הדברי שראוי שיהיו בתור האלקי נותנים מציאות ומהיימי מציאותה ג'כ ואתר שאנחנו נתכא שיישדה תורוג משה בתחלתה הג התחלות שזכרנו שהם מציאו הש ותורה מן השתי ושבר ונגונש יראה שהן התחלות הכרחיות לתורה אלקית ולוה יסרה אותם בפרש בראשות לרמוז על שאו הן ההתחלות לתורה החלקית יווה בי כתו שבכל הכתה יונחו בתחלתה הדברים וההתחלות שעליהם תמוב החכתה ההיא והם שרשים לאתת כל הדברים שי שיבואו בה כן נכתבו בפרא בראשית געניינים חלוקים זה מזה יתבאר בכל אחד מהן עקר מאלו העקרים להורות כי אלו הם שרשים ניסורות לתורה אלקית שעליחם תמוב היא וכל ענייניה כי מבראשית עד אלה תולרות השמים הוא ענין אחר נכחב להורית על העקר הא שהוא מציאות השם ית הפועל ברכון לכל הנמצאות כדי להכחים שברת כת אפיקורום שהיו חושבים שהעולם נפל במקרה ושאין לו סבה פועלת ועל זה העקר סובב כל הספור אשר מבראשיתינד אלה תולרות הש השמים יכי בסדר שנתצא כתוב בפרש בראשית לנבואים מתדרות מיאתים זה על זה וסדרם ומציאות הצורות כזמח והווי והמדבר בזמנים מתחלפים וכל זה ממה שיורה על מציאות פועל ברכון המו שיתבאר במאמ' ב בנה ין באר בזה ההלה שתבחר כל הנתצאות השפלות הוא מין האדם י ושהוא לבדו עקר כוונת היצירה בעולם השפל כי הוא לבדו הולך מהלך הצורה והשלמות לשאר הצורות בצמח והחיי כמו שהתלאכות הקרומות לאי א מלאכת הן כמו הכנות וחומר אל אליה והיא כמו צורה אליהן יכן כל הצורות הקורמות לצורה האכושית הן כמו הבנות וחומר אליה והיא כמו צורה אליהן ולזה נתאחרה יצירתו ונתחטה אל האם יותר מכל יצירת שאר הבעלי חיים לרמוז על שתכלית כוונת הפועל ביצירת הזו כיהארם לבדו ת הבורות ההורמות מהצמח וחחי היינה מציאות הצורה התכושית בלבר

מבין שאר הנמצאות השפלות מכיר מציאות הפועל וכשנמצא האדם נשלמה היצירה ואז נאמ ויכלו השמים והארץ וכל צב בבאש כי התכלית בכל דבר כוף המעשה ולדה היה האדם כוף הינירות כמו שהמלאכה הראשיית כוף כל התלאכית יוכלן קרומות אלית ונתראות בעבורה וכל זה החלק לא נכתב אלא להורות על העקר הראשון שהוא תביאו הפועל לכל הנתצאות בלבר ולה לא כוכר בכל החלק הזה שהוא מבראשית עד אלה תולדות השמים אלא שם אלקים בלבר כלות׳ בעל היכולת להמציא הכל להורות כי לא היתה הכוונה בכל מה שנוכר בזה החלק אלא להורות על מציאות הפועל לכל הנמצאות לבר והיא העקר הראשון י ומאלה תולדות השמים עד והאדם ידע את חוה אשתו הוא ענין אחר י וככתב לרמח על העקר הב שישוא מציאות הנבואה י ותורה מן השמים י ועל זה תחכא כל הספור ההוא סובב על תורה מן השמים י כי הותזלת הרבור שנרבר השי עם אדם הנא ויכו השם אלקים על האדם לאת וגו וכתב קודם זה הטעם לתה נבטוה האדם בווי אלקי יוהר מכל ביח נאמי נייצר ה׳ אלקים מן האדמה כל חייצהשדה ואת כל עוף השמים ויבא אל הארש לראות מה יקרא לו וגומ׳ כ כאלו בא לבאר כי להיות האדם משכיל ויודע בגדרי בח יותר תכלם היו כל הנתראות השפלות משועבדות אליי וכלה נת כתנאו בעבור הארם יתכלית הארם לשמור מנותקונו ועל זה הונח בעולם הזה הנרמו בגע יכדי שיאכל מעץ החיים אשר בתוך הגן שהוא רותו אל התורה שני בה יגן חייש היא לתחויקים בה וכאשר יעבור על תנוות קונו ינורש תב"ע יו ובעבור זה נכתב כל הספור ההוא שקרה לאדם עם הנחש וחוה כדי שיהיה לו רותו על מה שיקרה לו בעולם הזה שהנחש הנקרא בלאון דול שמאל הוא יצר הרע המטריד את האדש באמצעות האשה מהשיג שלמותו והוא הגורש להינתו מגורש מג"ע ולזה נבתב בכל הסעור הזה ה אלקים להורות כאאין די אל השנת השלתות האכושי בהאיונת וציאות הפועל בלבד אשר יושגזה מכר ההשנה בפונגל המהווה הדברים הטבעיים שהוא הגרמן במלת אלקים אבל צריך האמנת הנבואה ות ותורה מן השמים שהשנה א היא למעלה מהשנת הפועל המהווה לדברים הטבעיים ומה הכד שהכווי בא מאת ה׳ אלק אלקים אפשר שיאכל אדם מעץ החיים ואכל וחי לעולם . לא מצד הידיעה וההכרה הראשונה שהיא ידיעת מציאות הפועל לבר אבל תנד העות הנבואה והתורה 7



#### מאמר א

המכות הוא עקב רב יותר מועיל מזהב ומפו רב ויותר ערב מכופית זופים י וזהו כמהאדם כוהר בעשייתן ולזה סיים גם עבדך כוהר בהם בשמרם עקב רבי

מרק ש׳ הינחלות הדית הניתוסית וטרטים הן הבחירה והתבלית וזה גלוי ומבואר כי המניח הניתום למה יניח העונטים

לעוברי על דברי הניתום אם אין העובר ברשות עצמו לעשות מה שירצה י וכן המלך או המנהיג המדינה ה היאך יהיו יכולים להכריות האכשים על עשיית הפעולות הטובות אם אין האנשים ברשות עבמים להרע או להטיב ואף ה המכחשים השכר והעוטא הנפשיי יות על הית הבחירה מוחלטת ביד האדם י ואאין לו מעיק עליה ובה יוכל לבחור מה שירצה ולכוון פעולותיו אל תכלית מה י ולה יאמרו שהוא מן ההברח שיסודד כימוס מחכם או חבמים להגביל הנאה והמ והמנוכה והעול והיושר בין אנשי היודינה ויושם עליהם קנין שוטר ומושל להכריח העם על התורת היושר בין האנשים השרת העול כדי שישלם על ידו הקבוץ התדיני באושן כאות׳ ולזה הוא תבואר שלא כיון יפה תי ששם הבחירה והתבלית ה השולות לדת האקות כי אנפ שהבחירה קורמת לה בהכרח איכנה התחלה איה במה שהיא אקית . אבל היא התחלה אליה מכד שהיא התחלה לכל הפעולות וההסכמות האכושיות וההנהגות הנימוסיות שיתוהן בהם הישוב המדיני שאי אפש זולתה ובמו שלא כאת' שהמושכלות הראשונות התחלה לדת האקית ואנעם שהן קודמות אליה בהכרח להיותו קודמות לכל למידה ו ולמוד וכל ידיעה יכן הבחירה אנפ שהיא בהכרח סרש לדת האקית איננה התחלה אליה במה שהיא אלקית ולוה לא מכאה הרמבס זל בכלל העקרים עם היותו אות׳ שחוא עקר הברחי לתורה אלקית כמו שבתבנו בפרק ג׳ לפי שלא נמנו בעקרים אלא אותן שהם עקרים לדת האלקית במה שהיא אלקית׳ התבלית בשלוח איננה התחלה לדת האלקית במה שהיא אקית׳ אבל היא התחלה לכל הפעולות האכושיות הנפעלות ברצון ומזה הצר היא התחלה לדת הניתוסית כי כמו שכל פועל אי זה ד דבר מדעתו וברצוכו אמנם ישעל זה מזר שהוא מכוין תכליתמה הן שיהיה התכלי ההוא טוב בעצמו או דבר שירומה אליו מהוא טוב יכן מניח הניתום יכוון במה שהוא תניח מן הצווים והאוחרות אל שישונ האנשים בפעולותיהם תבלית מה הוא הישרת האנשים וטוב חיותם בתה שישלם בו הקבון התדיני ולזה הוא תכואר שהתכלית ב התהלה לדת הניתוסית לא לדת שאלקית במה שחיא אלקית ואבל להיות התכלית המגיע מצד העורה שהיא חיי העולם הבא מיתחלף לתכלית המגיע מן ה הדת הניתוסית ולשאר כל התכליות מנה אותו הרמבס אל בכלל העקרים אעם שלא מנה הבחירה שאם תאמר אחר שאין הבחרה והתבלית התחלות לרת האלקית במה שהיא אלקית מה זה שאמי בתורה ראה נתתי לפניך היום את החיים וכו ובחרת בחיים לריוח על הבחירה ועל התכלית שהוא החיים הנכחיים כבר אתרכו שאעפי שאין הבחירה והתכלית התחלות לדת האלקית בתה סהיא אלקית הנה הם קודתות איה בהכרח כתו שהתושכלות הראשונות קודתות לדת האלקית אעם שאינן התחלות אליה בתה שהיא אלקית ולפי שאין מי שיכחיש היות המושכלות הראשונות כתכאות באדם אבל יש מי שיכחיש היות הבחירה כתבאת באדם כרעת קצת חוברי שתים ושנ"כ תי שיכחים התכלית בכל הפעולות כאפיקורום ושיניתו החושבים שהעולם נפל במקרה ואין תכלית לשום פעולה מן הפעולות אבל הכל הוא במקרה נתור ואף מי שיניח תכלית לכל הפעו הפעולות האכושיות לא יניה תכלית כבבר כזה שהנא ההשארות הנפשיי בחיים נצחיים לפיכ הוכרחה הדת האלקית לבתיב זה כדי לבטל הדעות ההן להיותן נפסדות בעצמן לפי שהן מבטלים כל הפעולות האכושיות והתכלית האכושי מוסןי על ביטול הדתות בכללו

התחלות הדת האלקות בכלל הן ג׳ הא׳ מציאות השם והב׳ תורה מן השמים י והג׳ שכר ועונש ואלו הג׳א 7 270 אח לספק בהן שהן התחלות הברחיות לדת האלקית בינה שהיא אלקית לפי שאם כשער חלוק אחת מהן תסול הדת בכללה וזה מבואר מעניינה כי אם לא נאמין מציאות השה המצוה הדת אין שם דת אלקית. ואף אם נאמין מ תניאות השש אש אין תורה מן השמים אין שם דת אלקית ואש אין שם שבר ועונש גשמי בעולש הזה ונפשיי בעולם הבא לתה זה תסודר דת חלקית אם לתהן סדור והנהות האכשים ועניוניהם כדי שישלם ישוב הקבון המדיני הנה הדת הנימוסית תסשיק לזה אבל יראה בלי ספק שהמצא הדת האלקית היא להגיע האנשים אל שלמות תקצר יד הנימום האנושי להגיע אליי והו השלתות האנושי הנתלה בשלתית הנפש כתו שיבא ולזה הוא תכואר שהשכר והעונש הנפשיו עקר ושרש אל התורה האל האלקית בלי ספק והשטר הגופיי המנוע מהשי בעולם הזה לצדיק על קיום המכוה לראה עליו ולזה היה הטכר והעונט ב בכלל התחלה הברחית לדת האלקית ולהיות אלן הג׳ הם עקרים כוללים לדת האלקית הוא שמנו אותם דע בפרק חלק ב כמשנה ואמרו שהכופר באחד מהם אינו בכלל בעלי הדת ולזה אין לו חלה לעולם הבא אמרו כל ישראל חלה לעולם ה הבא של וצמך כלם צדיקים לצולם יושו ארץ ואלו הן שאין להם חלק לצולם הבא האימר אין תחיית המתים מן התורה כלות׳ שתבחיש השבר והעובש האלהי הנרתו בתחיית התיצים שהוא פועל אלהי אם לנפשות ואם לנופות לכלול כל תיכי ה השכר וזהו, שנתנא לריול שם דברים שתורים בהם כי תחיית התוצים שם נאת בכללות ויחור אם על תחיית התוצים בפרט ואם על עונש הנשמות והבולם הכא ויום הרק בכלל יונם עם ביארו ענק המשיח שהוא עכר



מאמרא

והוא מבואר שהדבר שמציאותו טוב ראוי שימנא והדבר שמציאותו רע אין ראוי שימצא ומה שמציאותו מעויב רון הנש והרע אם הטוב הוא הנובר ראוי שיתנא ואם הרע הוא הנובר אין ראוי שיתנא יוה הלשון שאתרו שאתי לו הקבה לתשה כתוב וחרונה לטעות יטעה ויאה ממכו כתי שרוצה לסבול כזק מועט בעבור התועלת המרובה והמניע מזה הלבון ומי יתו ואדע מה הטוב המרובה המגיע מלשון נעשה אדם אם כדי ללמד לגדול שיקח ענה מן הקטן כמו שהוא יתנמל במלאבת שמים וארן שהם כבראת אינם שלא היה בריך אין זה התועלת כל כך גדול כדי שיכבול בעדו הנוק המגיע מנצינת פינהון פה לתינים לטעות ואף אם נאת שהתועלתהתעיע מזה הוא תה שאמרכו בשם ריהנשע בן לויכרי שנדע שהארש יש בו כח שכלי בעליונים וכח חוורי בנתצאים השפלים ישה הכח השכלי נותי לו קיום באיש דל השארות אל הנפש האנושית ה הפרטית וה דבר הכרחי אל התורה כתו שאתרכו יכי הנה זה אף אם בלי ספק הוא תועלת גדול שראוי לסבול בערו ניק ט טעות המיניץ זהנה עדין האוי לשאול מה ההכרה המביא לכתוב נעשה בלשון רבים היה לו לות׳ ואמר אלקים לעליונים ולתותונים אעשה אדם בכלתכם והיו מגיעים מזה התועלות הנזכרים ולא היה מקום למינים לטעות ומה שנראה לי בזה הוא שצם שזה התועלת היה מגיע תלשון אנשה אדם כתב נעשה כדי שיובן ממנו גם כן ענין אחר יותר עמוק והכרהי שיבתבי והוא כי לפי שתניאות העליונים שהם קיימים באיש יורה היותם נתצאים תנמצא שיש כח ויכולו להשאיר האישים בתו שאלו קיותים תתיד באיש ומציאות התחתינים יורה שהם נמצאים תנמצא שיש לו כח לשמור המינים בלבד וליז הא האישים זהה תתה שיביא לטעות ולחשוב שהם ב׳ רשויות כתו שחשב אלישע אחר כתו שנזכר בתככת הגיוה לכך הת׳ כעשה אדם בצלתנו כאלו שני הכחות שהמציאו הנמצאים המונחלפים שחם הצליונים והתחתונים אומיים נעשה אדם הל שהם משכיתים לעצות יבירה אחת שהוא אדם שיתאחדו בו שני הכחות הכח הכללי הכותן קיום בתין והכח הפרטי הנותו קיום באיש ומה הנתנא האחר מבן שכל הנתנאים העליונים והתחתונים הם מושפעים מנחצא אחר שהוא בעל הכחות בלם ולוה את ויאתר אקים נעשה אדם דל אלקים שהוא בעל הכחות כלם ולוה דל הכללי והפרטי השכיש בשניהש ל לנישות את האדם שיתחברו בן שני העניינים הקיום הכללי והקיום האישיי הכללי מצד החומר והאישיי מצד הנפש וזה יורה על כמצא אחד שכל הכחות מתאחרות בו אחדות גמורה ושהפועל הדברים הקיימים באיש והקיימים במין הוא אחד וייכן מהגם כן שידיעת השם מקפת בדברי האישיים ובדברים הכלליי ולהורות על זה תתכא כי כשהקצה נולה על הצריקים מזכיר שמש שני פעמים אברהם אברהם יצקב יעקב משה משה שמייל שמואל לומ שהוא יודע הפרטי מצד הפרטיית מכו וכן את השם לבני נחשופך דם האדם באדם דתו שפך כי בנלם אלקים עשה אתהאדם לרמוז על שהיריעה הפי הפרטית דבקה באדם ישאם לא היה בו אלא ידיעה כללית כתו בשאר ב'ח לשתור התין בלבד תה 'טעם' שיהרגהרוצח ל לפי מבכלם אלקים עמה את הארם וכי ההורג ארם אחד הוא הורגכל המיוז אבל יאת כי לפי שנעצה ארם בצלם אלקים הנה הוא קיים באיש וההורגו ראוי לעונש אחר שהידיעה האלקי השרטית דבקה בו מצד הכח השכלי אשר בן כעליונים אשר הם קיימים באיש י והידיעה הפרטית דבקה בהם מגד הכח השכלי שבהם ועל כן היה האדם דאוי לשכר ולעונש הפר השרטי המיועד בתורה׳ ולהיות שני דברים הללו הכרחיים למניאות התורה י האחד מבד השם השועל להורות שאין שם פתי רשויות כתו שהיו הווינים אותרים שאלקי השתים אינו אלקי הארץ אבל הכל אחד שואת היא אתונת היחור שהיה אברה מפרסם בעולם כמו שאמי ואשביעך בה אלקי השמים ואלקי הארץ והב מכד האדם להורותשידיעת השם הכללית והכר והפרטית נתחברו יחד בתורת האדם ועל כן יהיה ראוי לשכר ולעונש מבד שהשם יודע אותו ידיעה פרטית מצד היותו ב בנלם אלקים נהוא שהיה אברהם מפרסם גם כן ואומר ה אלקי השמים אשר לקחני מבית אבי ומארץ מולדיתי וני כלומר שנם היותו אלקי השתים ידע אותי ידיעה פרטית ודבר לי וכשבע לי ובעבור זה כתב נעשה אדם ואדול שאתר לו הקבה למשח כתוב וחרונה לטעות ישנה כלומר כי התועלת הנתשך מזה הלאון הוא גדול והכרחי לתורה להורות כי הפועל השר הסרעים העליונים והיודע אותם הוא בעצרון הסועל הכללים התחתונים והיודע אותם ושאין שם שתי רשויות ולא שהי ידי ידיעות תונולפות אבל בידיעה אחת ידע הכל ואל זה רמו ר' אמי שאמי בבר כעשה אדם בתי כמלך אמ' ר'אמי ברעת כתלך כלות׳ שלא כתלך בזולתו חלילה אבל בידיעתו הכללית והפרטית כתלך לעשות כמצא אחד שיתבאר בו שהכל ידיעה אחת וזה בשיתאחתו בו חשתי יריעות הכלית והפרטית והוא האדם כי מכד היותו בכלם אלקים כעליונים יויה שהידינה הפרטית דבקה בו ומצד היותו זכר ונקביורה שהידיצה המינית דבקה בוגב ויורה זה על היחוד הנתור ועל שהאדש ראוי לשכ ולעונש פרטי מיד היותו בדמות אלקים ולרמוז על זה הוא שנטתב בזה הכתו שהיא היצולת התורה כמו שאמרנו ביום

ברוא אלקים ארם בדמות אלקים עטה אותו 🛀

מרק יב׳ אמונת החדוש יש חאין אף אם היא אמונה צריך לכל בצל דת אלקית להאמינה כמו שיחוייב המאמין בתורת משה להאמין שפצתה הארץ את פיה ותבלע את קרח ועדתו לפי שנחלקו על משה אבל איננה עיקר מעקרי אתרה האלקית שלא יצוייר מציאות תורה אלקית זולתה יולא התורה בפרש' בראשית להורות על חדוש יש מאין

·

כאמרא

והתורה החלקית התצוה לעשות הדברים הנרצים אצל השי אעם שלא יצורם ההקש שזהו ענין לתעלה מן הדברי הטבעיים וכדי שלא ירומה בזה שום שניות חלילה את׳ במתן תירה וידבר אלקיש את כל הדברים האלה לאמר ופתח באנביה׳ אל אלקיך לבאר שנותן התורה שהוא השם הנכבד הוא בעצמו הפועל לכל הנמנאים הנקרא אלקים בפרשת בראשית י ולאה באר משה במשלה התור את הרברי האל דבר ה׳ אל כל קהלבש להורות שאעם שנ׳ בתתן תורה וידבר אלהי את כל הדברי האלה השם הנכבר ברוך הוא הה המדבה ולזה נכתב בכל זה הספור אשר מאלה תולדות השמים עד והארם ירע את חוה אשתו ה׳ אלקי להורות על העקר הזה שהוא תניאות הכבואה ותורה מן השמים וכל העונשים שכוכרו בה היו כוללים למין האדש לא מינחרים באדם נחוה בלבד ומן נהאדם ירע את חנה אשתו עד זה ספר תולדות אדם הנא ענין אחר נככתב לר לרמוז על העקר השליאי שהוא מניאות השכר והעונא הפרטי וההצוחה בפרטים המתחדשים בעולם מקטטות ודברי ריב ריבות בין אדם לחבירו כמו שקרה לקין והבל יחה מין אחר מן העונש על העונש הנזכר בפרשיות הקודמות מאדם וחיה כי שם נענש אדם על עברו תכות השם לרתוו על כלל המין כי עקר העונש הוא על עברו תטות השם יולא נבתב מבר הענין הפרטי בעצמו שקרה לאדם וחוה ולזה חיו כל העושים שנזכרו באדם וחוה כוללים כל המין אבל בפרשה הזאת ב ביאר ההשנחה בעניני פרטיים תכל איש ואיש והיא איך השניח השם בקין להענישו על שלא היתה כונתו רכויה בעשיית הקרבן ועל החמם שעשה להבל לא מזד עברו מזות השם לבד יוזה להורות שהשי משניח בעושי רשע להענישם על מחשבתם הרעה ועל החמם אשר בכפיהם ואנת שהוא מאריך אפו להם כמו שהאריך לקין לסוף הנה הוא נפרע מ מהם כמו שנפרע מקין במדה שמדד מדד לו כי כמו שחרג את הבל נגרם להפסיד כל תנלדותיו כן נהרג קין ונמוחו כל ת תולדותיו בתכול ולא כשתייר תהם שריד ופליע אינפ שהיו בתולדות קין אנשים גדולים חכתי ונבונים שהתציאו התלאבות והחכמות כמו שכתיב אבי כל חודש נחשת וברזל אבי יושב אהל ומקנה אבי כל תופס כנור ועוגב ולא נשא השם פנים להם וואת הייתה כוונת כל החלק הג הזה ולוה לכתב בו מס ה בלבד לרתון כי ההשגוה הפרטית אשר היא בכל הדברים נעשים בעולש ליצו לאיש בדרכיו וכפרי מעלליו אינו מבד מניאות הפועל המהווה לדברים הטבעיים ולא מבד תורה מן השמים-אבל מנד שמשלמות השם ומעלתו הוא להשניח בשפלים ובכעדרי היכולת להושיעם מיד שושיהם את הכביא רומן לוה מרום וקדוש אשכון ואת דכא ושפל רוח כלות׳ שתצד מעלתו ורוממותו הוא שישניח בשפלים להראות עונם יכלתו להחיות לב נרכאים ' ובאר בספו הזה מקין והבל מההשנחתו היא במרת רחמים לפתוח לרשעים דרכי התאובה ' כמו שפתח להין נאמ׳ לו הלא אם תטיב שאת ונו׳ נאין זה מתרת הדין ולוה לא כזבר בזה הספור שם אלקים כלל׳ ואחר שטיים לבאר אלו הג׳ עקרים מהם התחלות לדת האלקית חור להתחיל הספור וסרר התילדות כאשר בתחלה ׳ ואת׳ זה ספר תולדות אדם כ כאלו את שתכאן הוא התהלת הספיכי כל תה שכתב עד הנה אינו אלא בירור התהלות הספר שאינו מן הסש אבל כתו שכל מתחיל ספר אותי בהתחלתו זה הספ מרב בכך ובכך כן בכאן אותיזה הספ שהא ספ בראמי תרב בתולת ארק והיאך נתעך העול ממכויבא לבאר שמה שנבת עד הנה אינו מן הסם אא התחלות לספי כמג שבכל חכמ והכמ יונחו התחלותיה בתחלת נמזה שפר תולדו אדם הוא אין לשנר התור נשסב בראשי הוא ספור תולדו אדם נהחל ואת ביום ברוא אקי אדם בדמו אלקי ננשה אות זכר ונקבה בראש וגג׳ אננ שלמשור התולרות חיה תספיק במיאתר ביום ברוא אקים אדם יוכר ונקבה בר בראש ונו אמנש האריך לבאר ביוש ברוא אקים אדם בדמות אקים עשה אותו לרמוז על ענין נדול הוא הכרחי לתביאות התורה י והוא שהשכר והעונא הפרטי אשר אתרטו שהוא אחת תחתותלות התורה אתנם הזא אפשר שיצוע לארם תצר הנפש התעובלת שבו שהיא בדתות אקי שתוה הבד אפשר שיציע לאדם הקיום האישי ותה הצד הוא ראוי לקבל עונש ושכר פרטי לא מבד הקיום המניי שהוא משתנף בו לשאר הביח ועל כן כת בזה הפסוק שהוא תחלת התורה שני הקיומים אשר לאדם כי אתר בדתות אלקים עשה אות לריתו שיש לי קיום אישיי בעליונים מצד היותו בדתות אלקים כלותר התלאכים שהם ק קייתי' באיש נאת' זכר ונקבה בראש לרמנו על הקייוש המיניישיש בו בתחתונים׳ ואל זה רמוו הול בבר שאמרו על פסוק כעשה אדם בצלמנו וגו׳ במי נמלך את׳ ה׳ יהושע בן לוי במלאבת שמים וארץ נמלך י וביאור זה כי לפי שער יום הששי קו קורם שנברא ארם היו בעולם ב ינירות מתחלפות העליונים שהם קיימים באיש והתחתנים שהם קיימים במין ולא באיש כתלך הקיבה בעליונים ובתחתונים ואתי נעשה ארם בצלתנו כדמותנו כלות׳ שיתחברו בושתי הכחות יחר קיום ב באיא ׳ וקיום במיז איום באיא כעליונים מזר הכח השכלי אשר בו ׳ וקיום במיז כתרתונים מזר הכח החמרי אשר בו ולזה אמר ויברא אקים אתהאדם בצלמו בצלם אקים ברא אותו בלסון יחיד לרמוז על הקיום האישי שנתן לו יותר על ם שאר בח יאת אתר אתר וכר ונקבה ברא אותם בלאון רבים לרמון על הקיום המיניי שהוא מזר הוכר והנקבה יחד אלא שיש להקשות על זה תחה שנתצא שם בבר בשעה שאתר לנ הק בה לחסה נעשה אדם את לפניו רבונו שלעולם תפני מה אתם כותן פתחון פה לתינים לטעות את לו הקבה סתוב וחרונה לטונות יטנה עכ (1)(1)

#### מאמר א

וכאת׳ האשונה שאין האו שיוונה בעקר ולא בשורש שום תנוה מתכות התורה כי העובר על מכות התורה הנה הוא בכלל כ סושני ישראל וראוי לעונש שנכת בתורה על אותה מצוה אבל אינו יוצא מכלל בעלי התורה ושיהיה נמנה בכלל הכופרים בתורה מאין להם חלק לעולם הבא אלא א"כ הוא עובר על המצוה מצד היותו מפקפק בה אם היא מצות העם או אם נה נתנה לתמה בסיניביזה בכלל האות אין תורה מן השמים כמו שבארו הל בפי בפרק חלה וכל מצוות התורה שוות בזה ואפי שלוח הזן ואם תונה מצוה בעקרים מוה הכד יהיו אם כן העקרים כמנין מנות התורה שהמנות הנקראות עקרים או שרשים הן התכות הנתלות בג׳ העקרים שזכרנו אם כן יהיה בתנין העקרים כל המצות שבאו בהלכות עיו ובהלכות ים יסודי התורה שכלן נתלות בעקר הראשון שהוא מציאות השם יאלא שהאמת הוא שאין ראוי שימנה בעקר ולא בשרש שוש מבוה פרטית ממנות התורה ולא הזה ראוי למטות בשרשים ולא בעקרי שראוי לעברו ולא לזולתו כמו שבתב ההמבש אל לפי שהיא תכוה בפני עבתה שהיא לא יהיה לך אלקים אחרים על פני ולא תנבשה לך פסל וכל תמונה וג׳ לא תשתחוה להם ולא תעבדם ונו׳ ואין העובר עליה כופר בכל התורה ולא בכל עקריה אעפ שהיא עבירה חמורה מאד עד שחרול עליה שכל המודה בעיו ככופר בכל התורה כלה ככופר אמרו ולא כופר והרי אחאב עובד עיו היה ולא היה כופר בעק בעקרים שהרי היה מאמין לאיהו ויודע שהנשם נעצר בעבורו בשבועתו כמו שאמילו האתה זה עוכר ישראל והיה טוצה בעו אש בהכניסו אתנעי בינו ובין השי ואש בהיות חושב שה"מי משניח על הטובים והלבקים בו כאליהי וזולתי מן הנדי הנדיקים י אבל שאר האנשים היה חושב שהם נתסרים לתקרה התערכת ולזה היה עושה צורות ועובד עולקבל שפע ה המערכת באמנעותס ׳ ואין ספק שאין עונש הכופר בשרש או בעקר שוה לעובר על מנוה ממצות התורה שהרי הכותיים כשלא היו יודעים התורה והיו כופרים בה בלי ספק היו האריות מכלים בהם וכשלמרום התורה אעם שהיו עובדים יב"ו כתו שהעיד הכתוב על זה הת נצולים תן האריות ובזה יש לות׳ בעומשי העולם הבא כי פלם ותאוני תשפט לה׳ להת לכל אחד ואחד עונש כפי מרדו י ועונשי העולם הזה ראיה לכל עונשי העולם הבא כמו שיבא תיע שהרי מנו ליל בעלי לשון הרע והפורשין מדרכי צבור ומלבין פני חבירו ברבים בכלל אותן שאין להם חלק לעולם הבא כמינין ואפיקורוסין והכו והכופרים י ואין לספק שאין עונש התלבין שוה לעונם הכופר בתורה וכן אין עונש העובר על התכוה שוה לכופר בשרש ניתבאר מזה אם כן שאין ראוי לתכות בשרש ולא בעקר שום מזוה פרטית מתכות התורה ולזה לא כמנית הקבלה עקר או שרש לתורה מן השמים כלות שראוי שימשך האדם אחר קבלת האבות וחכמי הדת . אנת שהיא הכרחית לתורה אלקית . ל לפי שהיא מכוה פרטית ולזה לא היה ראוי גם כן למכות שרש ולא עקר שלא תכוסח התורה ולא תשתנה אם היא מכוה פרטית כמו שבתב הלמבס זל אלא שהאמת הוא שאינה מנוה אבל הוא דעת נמשך לשרש שליחות השליח כמו שיתבאר במאמיה ג כנה יותה שנתנה האחדות בשרש אעם שהיא תנוה פרטית: לפי שבהאתנת האחדות שני רברים יאם שנאתין שהשי אחר מאין שני מוה ולא דומה לנ׳ ואם שנאמין שהמחוייב המכיאות עם שהוא אחד בלי שום רבוי והרכבה כלל הנה הוא אקינו דל סבת כל הרבני הנתכא י ותן הצד האחד הוא שרש תסתנוף תננקר תניאות השם י ותן הצד האחר הוא תצוה פרטית ש מכבטוינו עליה שתע ישראל ה׳ אלקינו ה׳ אחד י ותין הוצת׳ הוא לפי דרך הדתבם אל שהוא תונה התבות בעקרים ותנה א אכבי ה אלקד מנה להאמין שיש נתכא מחוייב המציאות למה לא נמנו שאר העקרים בעשרת הדברות ולפי דרכנו א אין זה ממה שיקצה יכי לא כמנה בצקרים מכוה פרטית כלל י ודבור אכבי הוא מצוה פרטית ולא צקר י והוא להאמין ש פהשי שהוציאנו מתברים מבית עברים הוא שנתן לו תורה על הר סיני או יהיה דבור אכבי כמו הקרמה למה שיבא אחריו והוא לא יחיה לך אלהים אחרים על פני ובא לות׳ אחר שאני השנחתי בך והוצאתך תארץ תצרים אבית עבדים לא יהיה לך אלקים אחרים על פני כלות׳ אין ראוי שתניחו עבודתי בעבודת זולתו וכן דעת הרבה תן החכתים שאין אנכי בכלל במרת הדברות אכל היא הקדונה לשתי הדברות הבאים אחריו והם לא יהיה לך ולא תעשה לך כי לא תמתואה להם ולא יו תעבדם אינו אלא פי אלו השנים ואתרו שנכתב דבור אנכי בישולת הדברות לחזה לב התאתינים בהודאת ההשגהה הנת הנתשכת מאת יצ לומ' כי היא תמשך על נד החשד אעפ שלא יהיה המקבל ראוי לכך כמו שהשניח בישראל בהיוחס במכ בתברים עובדי עו יהוציאם תבית עבדים בזכות האבות י ולזה מה שישיים ועושה חסד לאלפים לאוהבי ולשומיי מב מכותי וישיה אש כן הכלל בכל השרשים שלא ימנה בהם עום מנוה פרטית כלל.

השרשי הנתצי בנהעקרים שזכרנו והתסתעפים מהם הם שמנה כי מן העקר הראשון שהוא מגיאות השם פרקטו יסתעפו ממנו ד' שרשים כוללים כל הדברים הנתלים במציאות השם שהוא מחוייב המציאות והם האחדות על הדרך שכ מכתבנו יושאינו גיף ולא כח בנוף יושאין לו התלות בותן י ושהוא ית תסולק תן החברונות וכל אחד תאלו הד׳ שרשים מכואר מעניינס שהם מתוזיבים לצקר מניאות השם כיאם לא יהיה הואית אחד בלי שום הרכבה לא יהיה מהוייב המצ התניאות. וכן אם יהיה עוף או כח בעף וכן אם יחיה לו התלות בזרון שיהיה נמצא בזרון זולת זרון יהיה הזרון קורם לו או מישאחר לו המו שיבא ולא יהיה גם כן קדמון ולאו כנחי ולוה מניכו זה השרש שאין לו התלות בומן ולא מניכו הקדמו במו שמנה הדמבה אל כדי שיהיה נכלל בטרש הזה הקדמות והנבחיות ולדבריו

מאמר א'

ולשומו עקר לתורה כמו שקשבו הרבה מן החכתים לפי שאף אם המאמין בקדמות על הדרך שיאמינה ארסטו לא ית יתואר השם בשיש לו שלת להאריך כנף הזבוב ולא לברוא נמלה בעלת דרגלים בלבד כש שהמאמין זה יכחיש כל נסי ה התורה כי לא יאתין שיש לו יוליכולת להפוך התטה כחש כהרף עין והמים דם והעפר כנים׳ ולא זו בלבד אלא אף מציאות תשה והתשיח יחויב לו להכחישי לפי שהאיש שלא יתכא אלא בהתכא קורם לו אישים בבית אי אפשר שיתכא לעולם ילפי שהבלתי בת לא יכלה לעולם י ובזה תפול התורה בכללה בלי ספק מ"מ מישיאמין שיש הומר ראשון קדום ממכו כב נברא ונתחדש העולם בעת שרצה השם וכמו שרצה לא יכחיש זה הדעת נסי התורה ומופתיה כי כל הנסים 'והנפלאות שב שכאו בתיר בשנוי טבעו ותיהגו שלעולם לחהיו הירה יש תאין אלא יש מיש בהתחשך התטה נחש ושקנו המים בבלתי ו זרון עם היותש בשונוים נורת דם אעפ שהפשוט אי אפשר להתהפך דם כי לזה לא יאנו התים את הבא ועם כל זה הקנה השיעי משה נביאו לחלק מן המים צורת אש ולחלק אחר צורת אויר ולחלק אחר צורת עפר וטרפש יחד ונתמוג ונהפכו לרם הפוך עצמי בבלתי זמן ולא למראה עינים לבד שאם היה למראה עינים לא מתה הדנה ולא באש היאורי וכן כל כסי התירה והנביאים שהיו בענתים לא היתה בהם יבירה יש מאין אלא יש מיש וכש מה שהיו מהם במקרים כהתהפך יר משה מצורעת כשלב ולזה אף אם מישיאמין בקרמות על הדרך שיאמינהו ארשטו הוא כופר בתורה ובכל נסיה הנה תי שיאמינה על הדרך הזה אינו כופר בתורה ובמופתיה כי אין מהכרח האמנת התורה ונביה להאמין בריאה או ינירה י יש תאין ולזה אתרכו בפרק הקודם לזה שעקר החלק הראשון תפרש בראשית הוא להורות על מציאות הפועל בלבר שהוא העקר הראשון ההברחי לתביאות התירה האלקית שלא יכוייר תביאות התורה האלקית זולת יאבל האמנת החדוא יש תאין אעם שהיא אמונה צריך כל בעל תורה להאמינה כמו שצריך להאמין כי משה בקע צור ותוכו מים והניו את השליו והוריר את התן תכל תקום איננו עקר מעקרי התורה האקית ולוה לא מנאו הרמבם ול עם עקרי התורה ואעפ שכת' בפרק ה התרע פרק ג מהלכות תשובה כי המבה הם הנקראין מינים ואחד מהן האומר שאינו לבדו ראשון ונור לכל נהוא מבואר כי האות שיש הומר ראשון קרוש הנה הוא כאות שאינו לבדו ראשון . כי החומר הראשון הוא ראשון כמוהו לפי דבריו . נ וצם כל זה שקרא תין תי שלא יאתין החדוש יש תאין לא תנאו בעקדים לפי שאיננו עקר שלא תכוייר תורה אלקית זולתו ניהיה אם כן מה שהתחילה התורה בפרשת בראשית הוא להורות על מציאות הפועל שהוא עקר ראשון והכרחי לתורה א

אלקית כמו שבארכו י

צרק יג׳ אין כל דת שמחקת בג׳ העקרים הללו שוכרנו שהם מניאות השם ושכר ועוטש ותורה מן השמים שהם עק עקרים כוללים לדת האלקית כמו שאמרנו היא אלקית ע כפ שהומאמין בה יקרא מאמין בחורה אלקית גיהיה לו חלק לעולם הבא׳ שאין הדבר כן ׳ אבל עקר העכון הוא כי ג׳ העקרים הללו הם עקרים כוללים לרת אלקית ׳ שכל ה הכופר באחת מהן יוצא מכלל בעלי הדת האלקית ואין לו חלק לעולם הבא ׳ לפי שאינו מודה בתורה אלקית כמו שראני

והמסתעפים מהם וכל הכופר באחד תן השרשים כאלו כופר בעקר שהשרש ההנא מסענף ממנו התאתין בעקר הראטון שהוא תכיאות השם כריך גם כן שיאתין שהוא אחד ושאינו גוף ולא כח בגוף וכיוצא באלו שהם ש שישים יונאים מן הנקד הזה או נתלים בו וכן מישיאמין תורה מן השתים שהוא הנקר השני צריך שיאמין מציאות הנ הכבואה ושליחות השליח והתאתין בעקר השלישי שהו׳ השכר והעוכש בריך איאתין בידינת השם והשנקתו ושיש שם שכר אם נפשיי ואם גופיי וכל תי שיכפור שורש תאלו השרשי התמתנפים תן העקרים או נתלים בהם כאלו כופר בעקר ע עצרוו . כי כתו שתי שיבחים ונציאות הנבואה שהא שרש לתורה תן השתים אוושליחות השליח שנתנה על ידו הנה הוא כאלו כופר בעקר תורה תן השתים כן תי שתאתין שהשי נוף הנה הוא כופר בעקר שהוא תכיאות השם לפי שהאתטת מיאות השם היא שיאתין שיש שם נתבא תחויה התכיאות תתביא כל הכתבאים וכלם תושפעים תאתו ובריכין לו והוא אינו בריך אל דבר זולתו ואם היה התחוייב התציאו נשם חיה בריך אל אחר לפי שכל נשם מורכב כתו שבאר הרב התורה בהקדתת כב׳ זכל תורכב צריך אל תרכיב ופועל אחר יחוייב קבור חלקיו ולא יהיה אם כן תחנייב התביאת בענתו אלא באלתו ולא יהיה מסתמק בעצמו אבל יהיה צריך אל זולתו יהזולת ההוא אם כן בדול ממכו ופועל אות ולא יהיה אם כן מחוייב המצי התציאות בעצמו אלא באלתו ותי שמציאותו תלוי באלתו הוא אפשרי המציאות ולאה יתחייב שמי שיאת שהשי צוף או כח בנוף כאלו כופר בעקר מניאות השם י כמו שיתבאר זה ביאור שלם במאמר הב' בנה' י וכן הכופר בהשנהה או בידיעת השם או שיאול בי כל הדברים הם בגורה הנקרא בערבי אל קנה ואל קדר הנה הוא כופר בעקר השכר והעונש או מיחם לאל צול ורשע שמעניש את החוטא על לא חמס בכפיו אחר שאין בידו לעשות הפך מה שעשה חלילה לאל מרשע ושדי מ תעול וכן בכל השראים היוצאים מן העקרים הכופר באחר מהן כאלו כופר בעקר והבן זה מארכי הוא דיך המכחן בתה שראוי שיבתנו כל השרשים היוצאים תן העקרים בחינה אתתית אין סכלות בה ואין טעות ויודה בהם התאתין הו הודאה נמורה נאן יקרא מאמין ומורה בשלשת הצקרים שוכרמ.

הודחה גמורה נחויקרא מאמרין ממוז שבשטעיני אבאי שואי גר. ארקיד' וראוי שנבאר עתה דרך ידיעת השרשים המסתעפים מן הג עקרים הללו כדי שיודע הכופר בעקר או המ המודה בו וכמו שחסביתו כל האחרונים זל אינם שהוא כללם בעקר האחד ולא מנינו הבחירה והתכלית הכולל בכלל העקרים ולא בארשים איצם שהם הברחיים לתורה אלקית שלא יצויר תכיאותה זולתם יכי אחר שאינם הברחיים לה בתה שהיא חלייי כמו שקרם אין ראוי למכותם שרשים אליה ואולם התכלית המיוחד לתורה אלקית שהוא השכר והעונש הנפשיי כבר נמנה בכלל העקרים לזיותו מתחייב לתורה אלקית בהכרתו ואבל הבתורה אתר שאינה מתחייב לה במה שהיא אלקית לא נמנית בכלל העקרים ולא בשרשים ות תאחר שהוא הברחית לתורה אלקית וקודמת לה בהכרח נבאר עניינה במאמ הר׳ בעה

פרקי

ווהו מה שרציכו לבארו במנין העקרים והשרשים וברוך העוזר והנור אמן ואמן י

יש מן הקדמונים מישהכחיש היריעה ואמ׳ שאי אפש׳ לאדם שישיג לידע דבר על אמתוע׳ ווה מפניש א אש בעבור שכל ידיעה לא תניע אלא מידיעה קודמת ואותה הידיעה הקודמת כבר היתה דרושה והגיעה ג'כ מידינה קודמת לה וכן אותה הקודמת כבר היתה דרושה ולח תויצ אלא מידינה קודמת לה וישתלשל העכין אל ב תי תכלית ובבלתי תכלית לה תקיף בו יריעה - ואם בעבור שהדבר שיודע בהקש לה יתלט מחלוקה אם שיהיה נודע קודם לבן ולא יצטרך אכאל הקש וחם לא היה נודע מהיכן ירע האדם שידע אותו על ידי הקש ומאלו הב פנים בטלו הידיעה וחשבו שאי חפשר שתניע לאדם יריעה בשום דבר נעלם אבל התאמתים מן הפילוסופים בטלו טענותיהם בשאמרו כי הרחשונה לה תתחייב כי לה ישתלשל הדבר אל בלתי תבלית כמו שהשבו לפי שהין כל ידיעה תגעת תמיד מידיעה שהיתה דיושה יכי כבר תגיע תידיעה בלתי דרושה ובלתי תנעת בהקש אלא תידיעה שהיא לאדם ביסודות השכל כלות׳ שמטבע השכל שתותה בו ידיעה מה לה הגיצה מידיעה אחרת וקראו חותה ידיצה שהיא ביסוד השכל מושכלות ראשונות דל שהם ר רחשוכות שלא הגיעו מידיעה אחרת אבל נוברו עמו בטבע ואותן המושכלות הן יסודות לחכמה כי מהם תאתלשל הידיעה י וחל הטענה השנית חמרו שלח יתוזייב ג'כ שמה שלח היה נודע לח יהיה ניוע לעולם כי כבר יודע ע׳י הקש חלח שקורם ההזא היה הרבר ירוע בכח בהקרונות ועל ידי הזקט שב ירוע בפוצל ושהאכל יגור שהגעת הידיעה על דרך זו היח הגעה וידיעה גמורה ואלו הב׳דרכים שעל ידם תווע ותשלם הידיעה הם שנתצאו בשכל האנושי משנת היצירה מבלי שירגיש ויד נידע כיכד הניעו לו ויראה שזה הדרך אמיתי למה שנתצא השי מוכיה את איוב כשהיה קורא הגר על דרבי השם ומחשים את השם שלא סדר התביאות כראוי לשי דעתו כאתרו לתה תו לעתל אור וחיים לתרי נפש וביוצא בזה והשיבו השי על זה ואת לו איך מלאו לבו לתפוס על מעשה האם וידיעתו כאלו הוא יודע תוד ממכו ועל כן עלה על רוחו לות שיהיה הסדור יות כאות באופן אחר והרי הדברים הטבעיים שהש נמו ובנופול ז ידע לתת סבותיהש וכט שלח ידע לדבר בדברים העליונים שהרי אותי הבח שהוא באדש בתה שישוגהידיעה לא ידע האדם איך הגיע אלת ותאין הגיע לו איך יוכל לדעת יריעת השש והנהגות היון היה וזהו מה שאת לו השם במענהו הראשון תי שת בטוחות חכמה או מי נית לשכוי ביכה ונר וצראה ליכי בית בטוחות שורש כתו ובטוחות לתרצוי חל ושכני כור מנורת וחסתבי שהו תרגו וישקף והשב החכושי כקר שבוי וכן פירשו גרולי התפרשי וקר׳ בטוחו חבת לתושכלות הרה שוכו שהם יסודו החכת לפי שנל ידם החד יהי בטוח שישיג הידיע רולדש לא יהיה אפשר שתישניושכני קרא את השכל התכושי התותציא דרך ההקש להוציא התולדם מן ההקדתות שוה כקרא בלשונכנ בינה בתו שהתרו כבון זה התבין רבר תתוך דבר׳ וביחור הענין כי השי תפס על חיוב כשאת׳ לו ית שי השי ה המושכלות הראשונות שהם בטוחות חכמה שעל ידם תגיע הידיעה לח כדע היאך תהיה הגעתם לאדם י ומהיכן כמכחו לו י ואיך הגיעו אלח שנוצאט בחדם כך ברכון אלקי בתאת דוד הן אית חפנת בטוחות וזהי אתרו תי שת בטוחות וזכתה . כלות תי שם חותם בארש תתחלה חו אי זה שבע חייב שיתיאו בארם יותר תכל הבאי וכן תבם אותו כי גם אתר התנא בחדם התושכות הרחשוכות לחידע מי כתן לשכוי והוא השכל האיכושי בינה להבין שהתולדה היוכאת מההחדונות היא ידי יריעה כי חין זה בחרם חלח ברכון חלקר וזהו שיות דור רומו על שיניהן הן אמת חענת בטוחות ובסתום חכמה תוריעני י את השבת בטוראות ל-מוועל המושבלות הראשונות שהן באדם ברכון אלהים י ואת' ובסתום חכמה תודיעני לרמוז שהי שהיריעה המנעת בדבר הסתום היא גב ברכון החל י במאמר שלמה כיה יתן חכמה מפיו דעת ותבונה י אמ כי החשונות והתבוח מחת החל ית לשי שמשיו דל ברכונו הדעת שהן המושכלות הראשונות והתבונה שהיא ידיעת הוכאת התולדה מההקרמות כי שני חלו במציו בארש ולא נדע איך במצאו בו ומהיכן באו לו אבל נכיר שעל דד החבמה והאושד במצאו ב בחדם כדי שעלידם תניע היריעה וההשכל לחדם ועל כן נתקנה ברכת אתה חוכן לחדם דעת וולמד לחכוש בינה כי המישכלות הראשונות יקראן דעת סתם ואת אתה תוכן לחדם דעת כי הדצת הזה שווה בכל אדם מבלי שום למור אלח על כד התכינה ואת ומלתר לאנוש בינה על ידיעית הוכאת התולרה תן ההקדמות שזה יקריא בינה ותלה זה בלתור טבעי ניחם אותו לחנוע כי אין כל אדם תשתמש בבינה אלא האנוע ועל כן הייונה החצונה חוכן הדעת על החשד הכולל לכל



#### מאמר א

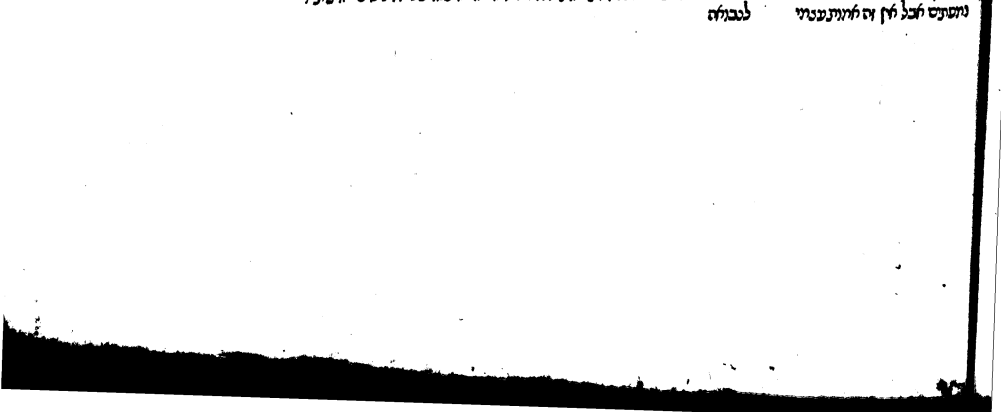
ולדבריו שמנה הקדוות שורש בפני עימו היה לו למנות הנדמיות ג"כ שרש בפני עדמו יכן שמנו שרש אחד שהוא ית מסולק מן החסרונות לבאר שמשוויב המשיאות לא יפול עליו השינה והשכחה והליאות ודומיהן ולכלול בזה שכל התוארים שיחוייב שייזנאו לו יתכמו היכולת והרצון וזולתם מן התארים שאם לא נמצאו לי היה חסר הנה אמנם ייוהסו אליו ית בצר שלא יקרה מזה חסרון בחוקו . ואולם על איזה צד אפשר שייוחסו אליו אלה התארים נוולתם הנה זה ממה שנבאר במאמר הב בעה והשרשים הנתלים בעקר הב׳ שהוא תורה מן השמים והמכתעפים ממנו הם ג׳ שהם ידיעת השם והנבואה׳ ו ושליחות השליח ואלו ג׳כ מבואר מעניינם היותם מתחייבים לעקר תירה מן השמים וזה כי אם אין השם יודע הנמצאות. השפלות לא תהיה שם כבואה מאתו ולא תורה מן השמים ואף אם יהיה יודע הכמצאות השפלות איכנו מחוייב שתויע תורה תן השמים אם אין שם כבואה ומדע מנוע מהשם לאדם׳ ואף אם תהיה שם כבואה להוריע העתידותאו לצוות את האדם בווים פרטים שיעשה הוא ובניו ובני ביתו אחריו כיוו שנוה לאברהם מכות המולה לא יתהייבו האנשי להשמע אליו אם לא יתאמת היותן שליח האל לצוות את האנשי בווים אלהיים ולזה היה התאמתות שליחות השליח עקר כולל לכל הדתות האלהייות . כי כשיתחות שליחות השליח הן שיהיה השליח גדול במררגה יותר מאר הן שלא יהיה באותה מדרגה יהיה אפשר שינתן על ידו סדיר אלקי כולל ומספיק להגיע האנשים אל ההצלחה הנגחית ' זהו ענין תורה מן השתים ולזה לא מנינו כב כבואת משה בכלל העקרי ולא בשרשים כמו שעשה הלמבם זל כי אין ראוי למנות עקר אלא מה שלא ירומה תורה אלקית זולת י ולא שרש אלא המתחייב לעקר בהברח וזה אינו מתחייב לשליחות השליח בהכרח אבל הנא ענף כמשך ממנו י ואס היה שימנה הנה הוא נקר פרטי לתורת משה אבל לפי שהתאמתות שליחות השליח המיוחד בכל דת ודת נקר פרטי אליה גבפי חווק התאמתות שליחות השליח תהיה חווק האמנה בדת ההוא לא ראונו למנות נבואת משה׳ עקר פרטי לתורת מ תשהי כי אחוי ההאמת שליחותו אין צריך לאמת מדרות נבואתו י ואמנם איך יהיה התאמתות שליחות השליח כדי שלא יפול בו שום ספק זה במה שיתבאר ממה שיבא בעה י ואולם למה מנינו תורה מן השמים עקר והנבואה שרש נמשך אליה י זה יתבאר בתאת' הג' בעה והעקר הג' שהוא השכר והעונש הנה השורש הקודם לו והתתחייב אליו בהכרח הוא ההשגהה חה כי אעפ שכבר קדם לכו שרש הירינה ושהאל מדע מעשה בני האדם ומסדר ענייניהם בתורה מן השמים באופן שית. שיתחיים קבונם ותוהן חיותם כבר היה אפשר לו כי להיות הארם פחות ונבזה בעיני השם יהיה הפרט משולח וכנוב וב ובלתי כנתל על מעשיו השרטיים אשר ביכו לבין קונו אלא תבד היותו הלק מן הכלל לא בבקינת הפרט מצד עבתו י ולוה שמכו ההשנה שורש הודם לשכר ולעונש להעיר שההשגח האלקית היא על כל פרט ופרט לתתלו עונש ושכר אף על הדברי שהש בינו לבין השם י כמו שלא שצה אל קין ואל מנחתו וכש כל הדברים שהש בין אדם לקבירו כמאמי הנביאגדול ה העצה ורב העליליה אשר עיניך פקוחות על כל דרכי בני אדם לתתלאיש כדרכיו וכפרי מעלליו יהשכר והעונש ב מינים אם גופיי ואם נפטיי ונקר השבר והעונש יכלול שניהם כאחר : אבל לא ראינו למנות הנופיי שרש בפני עצמו י והנפ והכפשיי שרש בפני עצמו . כי הגופיי איןראוי למכותו שרש בפני עצמו לפי דעתי שהרי יש תלול שאמרו שכר מצות בהאי עלמא ליבא ולזה שמכו השבר והעונש עקר אחר בכלל לכלול ב' מיני השכר ׳ אש הנפשי לחושבים שעקר השכר הוא לנ לכפש ולא לגוף ולאומרים שיש שכר כששיי וגופיי יכלול שניהם כאחר י ויהיה מכין העקרים והשרשים לדת האלקית בכלל לפי דרך זה יא יתייאות השם י והרי השרשיש הנמשכים ממנו שהם האחרות ושאינו גוף ולא כח בגוף י ושאין לו התלות בותן ושהוא מסולק תן החסרונות וכן תורה תן השמיש והג שרשים הנתליש בו שהש ידינות הש והנבואה ושליחות השליח והשבר והעונט והטורט הנתלה בו שהוא ההשגוה ׳ ואם נמנה הידיעה וההשגוה עקר אחד כמו שכללם הרמבם זל בעקר אקר יוהיה מנין העקרים והשרשים נושרה ולא יותריוהוא מבואר שאין ראוי לקראותם כלם עקרים לפי שאין הכרתיותם לתורה אקית בשוה כתוה כי תי שיאתין השניותאו שהוא בגוביי או כח בנושיי או שיש לו התלות בזתן לא תפול התורה האקיי בכללה בזה אח מזד שהם נתלים בעקר מניאות השם והכיפר באחד מהם ככופר בעקר אחר שאינו מחמין העקר כמו שראני ולזה לא שמכו אותם כלם עקרים בשות כמו ששמש הרמבם זל י ולא מניכו נבואת משה ולא שלא תנוסח החורה עק עקרים ולא שרשים לשי שאלו אינם עקרים ולא שרשים מתחייבי לדת האלקית בהברח אבל הם ענפים ואמונות נמשכות לשליחות השליח ואם היו נוקרים או שרשים הנהאהם עקרים מיוחדים לתורת משה ולא לרת האקית בכלל כמו שבייות ה המשיח ותזיית המתנים עיקרים מיוחדים לדת הנברים ושאו עקרים מיוחדים לדת הכברים שלא יצוייר מניאותה וולתם ו ואולם כבואת משה ושלא תנוסח התורה כבר יצוייר מציאות וצרינ משה ולתם ולה היותר ראוי שנאת שהם ענפים ואמו ואוונות נחשכות לשליחות השליח לא עקרים בפני עצמם כמו שתחיית המתים וביאת המשיח ענפים מסתעפי מ׳ השבר והעונש לא עקרים או שרשים בפני עצמם לא כוללים לתורה אלקית ולא מיחדים לתורת משה גם לא מנינו שראוי לעב לעבדו ולא לזולהן לפי שהיא מצוה מיוחדת ואין ראוי למנותה בעקרים ולא בשרשים מן הטעם שבתבנו בפרק הקודם לזה ומבינו הידיעה וההשנחה ב שרשים כבדלים לפי שהם ענינים מתחלפים כמו שכתב הרמבם ול בספר המורה וכמו

#### מאמר א

ועל כן קבל התראכולת הבטר שנאסר לארשיי וכן לאבריזם כשנכנוה בברית המילה נתאמת לו מנאות השם המרבר עמו והכבואה ותורה מן השמים בצווי ההוא שהיה מכוה אליו יי וכן במתן תירה התאמתו לישראל ההת זלות הכוללית אח אחר שהשונ בנבואה השם מרבר עינהם ומכוה אותם תורה ונתאמת להם ביציאת מברים ההשנחה לשכר ולעונט אכ" כתא בתאמוע בכסיון התחלוצ התורה אמות שאין שבק בו ולזה תהיה התורה אמתית וכי חית בלי ספק כמו שההקש שהקדמותיו אמתיות יהיה המשפט היוצא מהן שחיא התילרה אמתית בלי ספק ולא תקבל שכוי לעולם כי האמת לא שתנה לעולם והה שאת הכתוב ראש וברך אוות ולעולם כל משפט צרקך כלות כאשר ראשי רברך שהן ההקדתות שירובר בהן בתחילה לה להוציא התולדה מהן שהוא המשפט הדרוש הן אמתיות לפי המשפט היוצא מהן יהיה אמיתי ויהיה לפי זה נצחי כי האמת ל לא יקבל שנוי לעולם י וזהו אוריו ולעולם כל משפט בדקך יולכן התורה שנתבארו התחלותיה מן החוש תהיה אוויתית. ונצחית והקבלה הנמשכת ממנה תהיה אמיתית שאין לספק בה כלל .. ואולם כדי שלא ידומה שהתחלות התורה כלם מחב מתבארות לכו היום על פי הקבלה בלבד באר אסף בתומור האזינה עתי תורתו כי יש מהן מתבארות על פי הציון ומהן מן הנמשכות והן הדברים שאין חולך עליהם כלל ומהן מן המקובלות בלבר ועל כן אמ׳ האזינה עמי תורהי הטו אונישם לאמרי פי׳ אבינה חירות מני קדם אשר שמענו ונדעם ואבותינו ספרו לנו׳ אמ אשר שמענו לרמוז על עקר ת תורה מן השמים שהוא מן הנמשכות הנשמעות משי כל האומות שלא נמנא מעולם חולק עליהם בשמיעה שמצרי ובכל היו בעולם שאי אפשר להכחיש זה אעם" שלא ראינוהו אנחנו ורתו ראשונה אל עקר תורה תון השתיש לפי שהיה תוהיר צל שמינות התורה בכלל במו שאמ׳ האזינה עמי תורתי ואמ׳ אחכ׳ ונדעם לרמוז על עקר מניאות השם והשרשים המסת התשוענפים תתכו שהוא תושג תכר הידינה התחקרית התיתשרת על התוחשות לכו יהתושבלות היאשוכות ואת עור ואבותיכו סברו לכו להורות על עקר השכר והעוכט הכשיי שזהו מושג אליכו מכד הקבלה בלבר וכדי לבאר אמות התחלת זה העקר הביא הנסיס והנפלאות וההשגחות הפרטיות שנעשו לאבותינו לפי מה שקבלנו מהס כי הס אות על שכר העולש הבא כתו שבארנו בפרק כא" תוה התאת" וביאר עוד כי הקבלה הואת ראוי שתהיה נושבת תויד תאב לבן ועל כן אתר לא נכחד מבניהש ונו י וביאר כישדש הקבלה וההתחלות הללו הושג לישראל תן החוש ומשם באה הקבלה נמשבח לנו חהו שאת ויקם עדות ביעקב וגות כלות על יר תה שהשיגו הם בערות החוש שם תורה בישראל בינו כתשכת על פי הקבלה

פרק יה

ראוי שנשאל ונאת אחר שאכחנו נתכא דעות הרבה נקראות אלהיות והקבלה נתשבת בכל אחת מהן לכעלי הדת ההיא במה יודע אישה הבדל בין הדי בהאלהי האמיתית ובין הדת המזוייפת סטועכת שהיא אלהית מתרמה אל האלהית ואיננה אלהית י ואומי כי התאמת היות התורה אלהית הוא משני בדרין מבד הרת בעבינה ומכד השליח אולם אשר מכד הדת בעצמה הנה הוא שיבחנו ת עקרים שבתבנו עם השרשים המהעצעי מהם בל הרד שסעבנו לתעלה יואם אינה הולקוצעל שום עיור ההעקרי ולא על שרש מן הגרשים היונאים מהם או הנתלים בהש הנה היא אלהית ואש לא הנה היא מזווי פת ומתדמה באלהית ואולש אשר מצד השליח הנה הוא בשיתאמת הנעת הנבו הנבואה אל הנביא והיותו שליח להמתן דת על ידו אמות עצמי וזה כי אמות הדבר על ב' פנים אם אמות עצמי ואם אמות בליני עצמי והאמות העצמי הוא שייצאמינ הרבר אם מצר סבותין ואם מצר בעולתי העצמיות. והאמות הבלתי עצמי הוא שישאמת הדבר העצמי אמות מקריי לא מכר שבותי ולא מכר סבולותיו הצבמיות. והמשל בזה שני בוקוים שהובאו לפני חבוני הייפואה לצטות וורקחת התיאה הגדול ואתר האחר כי הוא ויקח התלאח רקוח ישה מציל מכל שיני הוות התוים ו נהקרים ומכל מיני הארשים בראיה שהוא יראה לפניהם בשר האפעה וכל הטמים הראויים ליכנם בתריאק וינסה סגולות כל השמיש השמוטים וכחותיהם אחר לאחר לפניהם יונטה כן מנסה לפניהם כל השמיש והוכרו כלם שאין בהם חשש זיוף יכי אין ספק שהתריאק שכעשה על זה הדרך אין בו קשע זיוף אחר שנתו הדיוקה ההוא אמות עצמי איו יוכן אם יאמי מהעייואה אשר יעשה הוא טוב בראיה שהוא יישא כל התוליש מכל מיני התחלואים נסמי המות שראוי לרפאת בתריאה וע ועשה כן שאין ספק גב שהאמוצהוה טוב אתר שאמוצ היות התריאה איותי מכר שנלותיו העבמיות ואעם שאין האמות הוה חוק כראמון שאמת הדבר מנד סבותי הנה שניהם אמת עזמי אל התריאק שאי אפשר שיהיה בן שום אוף י והרמוח השני אח׳ כי הוא יצטה התריאק מועיל מכל סמי המות בראיה שהוא ילך במו אם ולא יכוה או ילך על פני המים ולא יטבע כי אצם" שינשה כן לעיני העמים והשרים ולפני כל החכמים אין א ראיה עבמיתעל היות הידיאה שעשה אושיעשה טוב כי כבר אפשר שאף אם הלך במו אש ולא ככוה שהתריאק שיעשה לא יהיו לו סעלות התריאק להציל מכל סמי המות לפי שהא שהאמות הזה שעשה אל התייאק הוא אמות בלתי עצמי ואפש שיהיה בו עדין חשש זיוף יועל זה הדרך בעצמו הוא אמות נכואת הנביא או השליח כי הנביא שיתן אות על היותו נביא בראיה שהוא ילך על פני הווים או שיבקע הנהד לעבור בו או שילך במו אש ולא יכוה או שידפא החולים או המצורעים הנה זאת אות שהוא איש שראוי שיעשו על ידו ניסים אותות ו



#### טאמר א'

לכל הינין סהם המוטכלות הראשונות לא על העשר הפרטי אבל התעלה ראוי שתהיה על יותר מן הדעת והבינה שתוא ה ההשכל שההשכל הוא בדברי האלקיים כאמרי השכל וידע אותי ובעבור זה היתה התפלה כוללת הכל והנגו מאתך דעה ובינה והשכל כלויור שיהיו המוטכלות הראשונות מועילות כרי שיניע מהן בינה והשכל עד מה שאמרי אם אין דעת אין בינה דל שאם לא היה הרעת שהם המוטכלות הראשונות נועילות כדי שיניע מהן בינה והשכל יעד מה שאמרי אם אין דעת אין היז ההקדמות ואם אין בינה אין דעת יכלו ואם לא שתמש אדם בבינה להבין דבר מתוך דבר כדי שתויע לארם הידעת לשוא נתנו לו המושכלות הראשונות שהם לא שתמש אדם בבינה להבין דבר מתוך דבר כדי שתויע לארם הידעה לשוא נתנו לו המושכלות הראשונות שהם הרעתי ואה שלמה כי תבא חכמה בלבך ודעת לנפשך ינעם י מורה תש לשוא נתנו לו המושכלות הראשונות שהם הרעתי ואם שאמר שלמה כי תבא חכמה בלבך ודעת לנפשך ינעם י מומה תש כלומר שתמור עליך וגו להצילך מדרך רע ידל כאשר מבא חכמה בלבבך מיוסדת על הקדמות אמתיות י והדעת ינש לנפשך בלומר שתשתונות בראוי מהמושכלות הראשונות השלמה בלכו שמתו שלמה כי הביח הביה בלבך ודעת לנפשן ינעם י מוזה היון אמרור עליך וגו להצילך מדרך רע ידל כאשר מבא חכמה בלבבך מיוסדת על הקדמות אמתותי והדעת הוה הנשקרו נוה השתירו אידבר ההמושרים האורי השמור שלמה בי הנא היות היה התיתו לה הינה הבישור נו היה איתו היש אמרו להצילך מדרך רע מאיש מדבר תהשונות או מומה השמור עליך תבוכה מנצרה שלא תכשל בדעות הנשסדות יוה

אין ששק כי לכל חכמה התחלות והנחות איכן מבוארות בעצמן אבל ילקחו מקובלות מח

פרקיז

תחכמה אחרת כתבארו בה אותי ההתחלות יועל ההתחלות ההן כבכו כל מופתי החכמה ה ההיא כמו שיקבל המהכדם מניאות הקו והנקודה מהטבעיי י והמשפרי מניאות האחדות והטבעי מניאות העבמי והמקרי תבעלי הפלוסופיא הראשונה יובעל הפלוסופיא הראשונה יקבל מן הטבעי מציאות מניע ראשון יוכן בכל חכמה עיונית מן ההפרת הוא שיקובל בתחלת למודה התחלות והנחות יתבארו בזולת החכמה ההיא׳ כמו שהתבאר בספר המופת׳ ועל ההתחלות ההן יבנו כל מופתי החבמה ההיא או על המושכלות הראשונות ואכ איצו ראוי שנשאל ונאמר התורה האלקי מהיכן תקח התחלותיה כי השאלה הזאת כבר תפול על התורה האלקית יותר מעל זולתה משאר הרתות הנמוסיות בי התחלות הדת הנירווסית שהן הבחירה והתכלית כתו שאמרנו הנה הם מת בארות אצל הפילוכוף בפילוכופיא המדינית אבל הינורה האלקית מהיכן תקח התחלועיה יכי אנפ" שמציאות השי מתבאר אצל הפילוסוף מהקדמות המשתלשלות מ מימשכלות הראשונות לא יאמין הפילוסוף ממ" הטביאה וההשנחה שהם גב" התחלות ניסודות לתורה האלקית והיכן יתבא אתבאר מציאותן כי אין אלי התחלו מבוארו בעצמן ולא מתבארות מהקדמות לקוחות מתושכלות ראשונות׳ כי לא האמין ה הפילוסוף הנבואה וההשגהה על הדרך שיאמינה בעל הדת האלחית ועל כן ראוי שנבאר התורה מהיכן תוח התחלותיה ו ונאמר כי הדברים אשר יודעו ולא יצטרך ראיה על אמוצנם הם דשהם המושכלות הראשונות בידיעתנו שהכל גדול מה מהחלה ושהדברי השוים אל דבר אחר בעיכו הם שוים ושהחיוב והשלילה אינם צורקי יחד על דבר אחד בעיכו מכר אחדי ההיוחשות בידינרינו שהאש תחיוש והשלב תודר וכן שהאופיון יקרר והפלפל יחיום שזה דבר שהושג בחוש כי תכף שאכלנו הפלפל הרגשנו חום והאופיון הרגשנו קור ושפטנו בעבור זה כי הפלפל יחום להיות החלקי האשיים גוברים בו והאופיון אדרי להיות החלקים הקריים גוברים בו והנסיונות כמשוך הקלאמינוא הבראל ושלשל האשקמוניא לבטן וכיוכא באלו נמה דבר בתבאהו כן לא תצר טבעי היסודות אשר תהם הורכב אבל תצר הצורה התינית אשר בהם והנתשכו בידיעיתנו בי רותי וירושלם ובבל היו בעולם מדינותגדולית מיושבות אעם שאיכן עתה כן י וזה וביוצא בו אף אם לא נשיגהו בחוש נשבוט היותן אוות כאלו השונום לרוב הספורים הנחשכים תאנשים רבים שלא נתנא אדם חולק עליהם עד היוש וכל אח אחד תאלו הר תיכים תן ההקדתות אין ספק בהם שיושתו התאלה ושורם לתופתכי כתו שתופתי ההנדסה שהם כלם בנויי על המושכלות הראשונו והמופיני הטבעיים שהם בנוים על המוחשות הן אמת שאין סטק בהם כלל אחר שכבתם ידועה ונכרת כן חיוופתי הבנויים על הנסיונות אף על פי מסבתם נכתרת אין לספק בחם כלל אחר שהעיד החוט על תייאותם בי במו שלא יתבאר לעולה שזויות החשולש אינן שוות לשתי כבבות ושהפלפל לא יחמה לבי שהבתה ידועה ומושכלת יכן לא יתבאר לעולם שהקלאמיטא לא ימשוך הבראל אף על פי שסבתו נעלמת ומושכלת כי הדבר שהעיד עלת הנסיון איאת אפשר שיתבאר הפכו לעולם י ולהיות עיזרי התורה והתחלותיה אין כלם מושגות מצד המושכלות הראשונות ואינן מורשות בכל נות כחיונים העלפל וקרור האופיון אבל סבתם בליני ירונה בעבור זה היעזכם השי לאמת היעזלות הוצרה בנסיון כדי מלא יפול הספק בהם כי מה שנתאמת בנסיון כמשוך הקולאמיטא הבראל אי אפשר שיפול הספק בו אף על פי שמבתו נע בעלמת ביון שלא יפול הספק בדבריים הטבעיים התושנים בקוש שסבים ידועה וה נוזגא תוניר בכל הדתות האלהיותכי בתורה שכבטוה אדם בתאמת אליו מניאות השם שהיה מדבר עמו והנבואה י ותורה מן השמים ושכר ועוטו ווה בי השם נג כולה אליו ודבר עיתו ונוהו על התורה כאמרו ויכו אלהים על האדם לאמר ונו׳ וביארו דעל כי בזה הפסו׳ נרתוו כל התכות. מניצוה אדם עליהן י ונתאיות וב" אליו בנשיון השכר והעונש על עשיית היתנות ברוה שנענש על עברו תנות השם וחתב והתבתותו לנקט על ידי חוה יוכבר אמרכו בי עונטי העולם הזה ראיה על עונטי העולם הבא וכן לנח נתאמת אליו הנ הנבואה ומניאות האש שהיה מדבר עמו והאכר והעונש במבול שנצול הוא ובניו ונענשו האחרים י (2)

۰. ک

۹ بر مربع

#### מאמר א

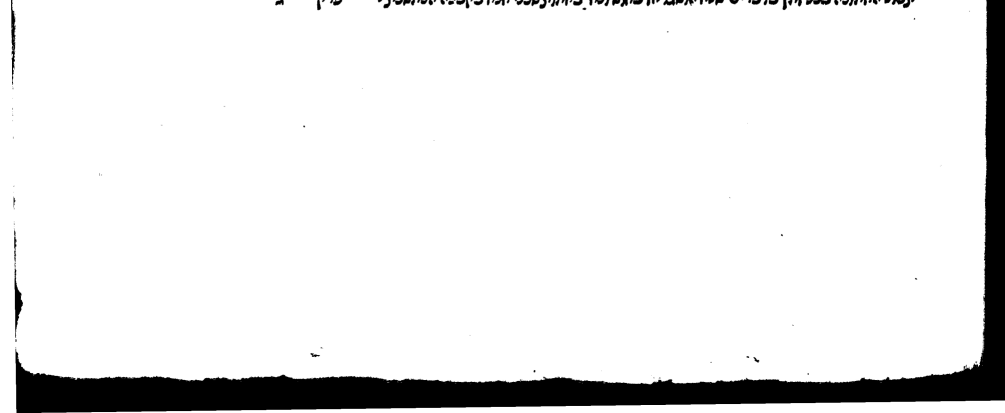
באמכות שהיא עומדת לעולם אלא נאמנות שיש אחריה הרהור ומחשבה עלכל : וכוונת דבריו שהאותות שיעשו הנ מנביאים כתת שהחיה אלישע וכרפואת צרעת לעמן יוכחנניה מישאל ועזריה שלא נכוו בכבסן האשי ורניאל שניצל מן האריות ויונה שנצל ממני הדנה וכן כל האותות שנעשו על ידכל נביא ונביא או הגדת העתידות על ידי הוברי ה השמים או בעלת אוב וכן עשיית האותות כבר אפשר שיעשו קצתם לצדוקים או על ידי חשידים א'עשי שאינם נביאי כר׳ חניכא בן דוסא ור׳ פנחס בן יאיר נחביריו או על ידי איזו תוזכולה טבעית כתו שארול על חזקיה תלך יהודה שהע שהעבירו אחו אביו באם וכנול לפי מסכתו אמו סמן סלמכדרא או אפשר שיעשו בלהט או בכשוף כמו שהיו עושים ח חרטומי תברים או על ידי שם תשמות הקדש כי השמות הם ככלי אומנותו של מקום כי שם בכחם שיעשו בהם אותות נתופתים נתי שתשתתש בהם ברצוכו שלתקום ככביאים או לכבודו של תקום כחסידים הוא אהוב לתעלה ונחתר ל לתטה נאיכו מת בחבייותיו ואיכו כופל ביד שוכאיו את השם לירתיה ע"ה וכלחתו אלק ולא יוכלו לך כי אתך אכי להצילך אבל מי שישתמש בהם מדעת עצמו ושלא לכבודו שלמקום הוא כברת בחצי ימיו וכופל ביד שוכאיו וסוף שיחתום ברע אליול ודישתמש בתנא חלף׳ נהרי זה כמי שנכב שבעתו או כליו או חותמו של מלך ומשתמש בהם שהוא הייב מיתה ואבי יבעיה שהוא כביא אמת לפי שהזכי שם מן השמות להכא עבמו כמו שאליול במסכת יבמו אמ שם ואבלע בארוא וכעכש נכפל בידשונאיו והרגוהו כתו שנוכר שם והבן זה תאדכי בדבר הזה יבחן התשתתש בשמות שלא ברצונו שלתקום כש כשימות מיתה משוכה או יברת בחצי ימיו׳ וזה הדבר נכוכו כו רבים ולא ידעו איך אפשר ששתמשו הפריצי בשמות וי ניניע המעשה על ידם אחר היות הנביאים משתמשים בהם לפי מה שנמצא לקדמונים ונרמז בפסוק ניסע ויבא ויט נהכלל בזה כי הכל הנלך אחר החתום י ובעבור זה הנא מבואר שאין האות ראיה אמתית על הנבואה וכש על שליחות ה השליח ולזה לא היו האותות שכעשו על ידי משה קודם מתן תורה עצמיים לכבואה וכש אל שתכתן תורה על ידו עד מ

מעמד הר סיני נזה מה שרטינו לבאר בזה הערק :

פרקיט

האמונה בדבר הוא הצטייר הדבר בנפט ציור חזק לא תשער הנפט בסתירתו בשום פנים אף אם ל לא יודע דרך האמות בו כמו שלא תשער הנפט המושכלות הראטונות והדברים שמחשבתו של אדם

בוברת בהם אנשהם באר׳ מזר טבעו ולא ידע איך באולו או כתו שלא חשער הנפש בסחירה מהשהושג מז החוש ומש שאמת אותו הנסיון א'עפי שלא תדע סבת האמות כו י והאמונה תפול ככל דבר שלא הושג למאמין מכד החוש אבל הנ סנטב לאים מה רצוי ומקובל או לאנשים רבים גדולי הפרסום הושב הדבר חהוא או כיוצא בו בזמן מה בחוש ונמשכה ה הקבלה למאמין מן האים התנא או האכשי ההם קבלה כמשכת מאב לבן י וזה ודאי ראני להאמין בו קרוב אל מה שהעיד עליו החום לתאתין ההוא א"עפי פלא יאתתהו השכל כמו מה שנתאמת בנסיון היות השי מנבא למי שירצה מבני אדם מבלי שיקדמו לג'ההכנות הטבעיות שמנו אותם הזל היותן הכרחיות להמצא בנביא כדי שתחול עלי הנבואה אמרו בנ בנדרי פרק אין בין התודר אין הנבואה שורה אלא על חבש גבור ועשיר ובעל קותה כאה וכו ואעשי כן נתאת בנשיון בשעת מתן תורה שכל ישראל חבמיהם וטפסיהם וקצרי הקומה עם רמי הקומה ורכי הלבב עם הגבורים ועשיר ורש כלם הגיעו לתעלת הנבואה ושתעו קול אלקים חיים מדבר מתוך האשכמו שהעיד הכתו באמרו את הדברי האלה דבר ה את כל קהלכם מתוך האש ענץ ערפל קול גדול ולא יסף וגו׳ י ואת משה להעיד על זה השלא השמע עם קול אלקי מדבר מתוך האם כאשר שמעת אתה וא עפי שהשכל ימאן זה הכה הוא אמת גמו אחר שהעיר עליו הנסיון ובאה הקבלה בוז נתמבת תאב אל בן אי אכשר להכחיטו לפי שהוא מבואר שאין בעולם מי שיאחב את הארש יותר מיוביו . ולוה ה הקבלה שתכא נתשכת תאב לבן ראוי שיצוייר הדבר ההוא בלב הבן ציור חזק לא ידותה הסרתו כאלו הוא בעצתו השיב זה בחוש אחר שהוא תבואר שאין האב רוצה להנחיל את בניו שקר בתאת התשורר אלקי באזנינו שתענו אבותינו ספרו לכנ וגו אתה ידך גנים הורשת ותטעם וגו כי לא בחרבם ירשו ארץ וגו אתה הוא תלכי אלקים צוה ישועות יעקב כלות אחר מכך קבלנו דבר זה שנכחון ישראל את האומו בזמן שעבר לא היה דבר טבעי כי לא בחרבם ירשו ארץ וזרועם לא הוש הנשיעה לתני והקבלה הזאת אבותיכו שברו לכו ואי אששר לפקשק בה ולחשוד אותם שיכחילוכו שקרי וא׳כ אחר שחתה היית סבת התחלת הבלחתם גם עתה צוה ישועות יעקב אחר שאתה הוא תלכי אלקים שיש לך יכולת על זה שיראה מכל זה שהקבלה שהיא נתשכת תאב לבן ראויה להתקבל י ולפי שאו אפשר לדת האלקית להתקיים אלתה צוה עליה הכתוב נ נאת שאל אביך ניגדך זקניך ניאמרו לך ׳ נחייבה מיתה לעובר על דברי קבלת החכתי אמרה לא תסור מן הדבר אשריג ינודו לך ימין ושמאל והאים אשר יעשה בזרו׳ לבלתי שמוע וגו׳ומת האים ההוא והזהירה על כבוד ההורים וצותה להעניש בן מורר ומורה לפי מקבלת האב קרובה למה מחוטג בחום מהאמונה בו מחוייבת אע שי שירחההו השכל יועל זה הדרך תמול האמונה בכל זמן בדברים שלא הושנו אז בחום ולא באמות שכלי אלא בקבלה הנמשכת: פרק ב



## מאמרא

וכטי מאינגו אות אל שתנתן תורה על ידו כי כבר יינהאו אותות ותופתי נעטי בלהט וכמוא או נעטי עי הבדיקים מאינם נבתאי בתו סנוכר בבבא תביע׳ בעניין תחלקתו של רבי אלינור שנעקר קרוב תותותו וחור אתת הוויש לאחוריו ואלת זה ואנפיכן לא קבעו הלבה כדבריו לפי שלא היה מוסכ בנבי ולה תמנא כי כל האותות והמופתי שעשה משה קורס חיום תורה היו אותיות אל שראוי שיעמו על ידו אותית ומושתים בלבר לא לקבל תורה על ידר ולהבר הזה בלבד היה האומת אוראל בן יועל כן היו מתנהגים על פיו בהיותם מאמינים שהאם שומע צעקונו ומקיים דברית כתו שעשה משה במרה ו ניורהו הען וכן בתלחמת עמלק והוריד המן בתפלתו ובקע הים בצעקתו אמר הכתוב מה תבעק אלי ועל זה ועל כיונא בן כאמר בבקיעת ים סוף ויאמינו בה ובמשה עבדו דל שהאמינו שהיה עבד ה שיצשה השם על ידו אותות ומופתים ככל אמר הפן יגור אותר ניקם לו כתו שנתכא זה על יד הבדיקים שהאם יעשה על ידם אותות ותופתים אף על פי שאינם נ כביאים כר פנחם כן איר שבקע הנהרג פעמים לפי מה שמופר ממנו וכר חנינא בן דוסא וחוני המעגל וכנקדימון בן נורינן שנקרה לו חיוה וכחנניה מינאל ועוריה שנבולו מכבשן האש ואבל בעבור שהאותות והמופתים שנעשו על ידי משה רבי עם רבויים והפלגת פליאותם בשנוי טבעו שלעולם לא היו מופת עצויי לגבויאה היו ישראל מסופקים עדין במציאו הטבואה תדע שהריי אחר מים תורה אמרי למשה היו הזה ראינו כי ידבר אלהים את האדם וחישיראה מזה שעד המעמר ההוא היו מסופקים במגיאות הנבואה עם היותם מאמינים במשה שהוא עבד השם להעשות על ידו אותות ומופתים כמו מאמר השתוב ויאמינו בה' ובמשה עבדו: ולוה תמצא שאמ' השם למשה בעת מום תורה הנה אכריבא אליך בעב הענון ב בעבור ישמע העם ברברי עמך וגם בך אמיכו לעולם כלות אני רוצה לאמת להם מכיאות הנבואה עצמה אמות עצמיי י וגם לאמת להם שאתה שלוק מאתי לתת יצורה על ידיך וזה בשהם עצמם ישיון למעלת הנב

היבואה ובוה יתאמת להם מניאות הנבואה עצמה ועוד שישמעו אותי מדבר עמד כשאני רונה לתו תירה על ידיך וזהוא אונות עצוניי לנבואה ולאליחות האליח ולוה אי אפשר שיאאר אחר אותן התעמד הנכבר שום ספק ולא שום חאש זיוף אותר פנתאמותו בתעמד ההוא השני דברים שהם תכרחיים לאמת מציאות תורה מז השמים י האחד מציאות הנבואה לפי שכלם הת נביאים באותו שעה ושתעו קול ה' אלקים אותר להם עשרת הדברותי והשני ששתעו אתהקול אותי לתשה לך אתור ל להם שובו לכם לאהליכם ואינה פה עמוד עמדי ואדברה אליך את כל המכוה והחוקים והמשכטים אשר תלמדם לעשות כן בקרב הארץ ובזה נתאמת להם אמות עצמי כי משה היה שליח להנתן תרה מתמדת לדורות על ידו יוהו ההבדל שבין הנביא ואשליא כי הנביא אמות נבואתו הוא אם בהנית העתידות שלא יכול דבר מכל דבריו ארכה ואם בעשיית אותות ומפ רמושים יהטביא שיניצאמונכבואת על זה הריך מנה פרטיתהיא בתורה לשמוע אליו בכל מה שיאת ואפי לעבור על דב דברי תורה בתוראת שנה כנון אליהו בחר הכייול הוץ וונון כי אחר שנוסה פעוני רבות ונוכאו כל דבריו איוציים אם בעש בעסייוצ אותיוצורוושונים ואם בחצרת העוצרו ולא העיל תכל הבריו ארצה הרי הוא בחוקת נביא ותכוה לשתוע אליו את הכ הסצב וידע כל ישריאל מדן עד באר מבע כי נאמן מתואל לנביא לה ולא הפיל מכל דברית ארכה יהדי זה סמי טעמה היג התריאה פערני פלא וכבה אותו מהיה ארוני שה הרוקה בחוקת אמיני עד שינוטה פעם אחדיוניתכא רוויף. וכן הנביא הגי התוניד העתידונאי העושה אות או תושה על נבואתו תכוה למתוע אליו כל עוד שלא יתכא מקר ברבריו את הבתוב אשר הבר הנביא בעם הילא יהיה הרבר ולא יבוא הוא הרבר אער לא רברו ה׳ כי כבר אסשר שהנביא יהיה נביא אמת ויכוב במוש פעם בבחירוצעצתו ולא תבר הנבואה כילא איש אל ניכוב בית מקרה לתניה בן עור מהיה נביא אתתפת מאראל בתסטו מנוזריי וטעה ושב בסבירת המנטה מעל צואר יריניהו ולוה נעטו במו שאת לו יריניה לא שלוך ה' ואתה הבטחת את העם הזה במקר ובתו השנה אתה מת כי מרה דברונ אל ה ובתוב כי תת הנגיה ברבר ה בהרא האביעי אבל האליח והוא אמר הוא שליח להטבן תורה צל ידו אי אסשר מיכוב במום פטי כי לא יורא שליח אם לא שייצאתו שליחות אם בהצאמינית מכיאות הנבואה לכל המקבלים במו מהצאמת לכל ישראל בשנית מתן יצרה ואם בהצאמותות שליחות השליח בתו שניפאתיב שליחות חשה רבי לא שנתאית בהגרת העתידות אר בעשיית אותות חושובסי שהגרת העתידות אתות בלתי עירי לשלוחות השליח לתת צורה על ירו י ואפשר מיכוב ביא זה פעם כמו שקרה לחנניה בן עזור כווו שאורטו וכן עשיית האותות והמפינים יש בהן סטין שאפשר מיעשו כימתן באי זו חבתה או תחבולה טבעית אבל כשייצאנה שליחותו על דרך ש פנתאמת שליחויצ משה אי אפשר שיכנס בו הכוב במום פנים לא מכד בחירת עכמו ולא מכד אחרי לא מכד בחירת עצמו בי לא יקוים אליו היתיהשלידות על זה הדרך אם היה עיצר לכוב . ולא מכד אחד כי אחד פנתאמת שלידות אמות עצמי נ כבותלה ממט כל מיז מהספקי והה מה שכתב הדמכש אל בספר המדע בערק ה מהלכות שורה ימצורה י משה רבינו ע"ה לא האמינו בו ישראל משני האותות שעשה שהמאמינים על פי האותות יש בלבם דושי שאפשר שיעשה האות בלהט וכשוא וכי ובינה הארויכו בו בתערוד הר סיכי שעיכינו ראו ולא זר ואוכינו בועעו ולא אחר האם והקולתנוהלפירים ווצאה ננצא אל הערשל וחקול מדבר אליו ואנו סומנים משהלך אמו לחם מובו לכם לאחליבם ואתה פה עמור עמדי ואדברה אליך אתכל המכוה החוניוים והמשפטים אשר תלמדם על ומניין שבמעמד הר סיני לבדו היא הראיה, לנבואתו שאין בה רוטי מי הנה אנטי בא אליך בעב הענן בעבור ישוע העם ברברי עות עם בך יאויט לעולם וכלל שקודם זה לא האייט

#### מאמר א

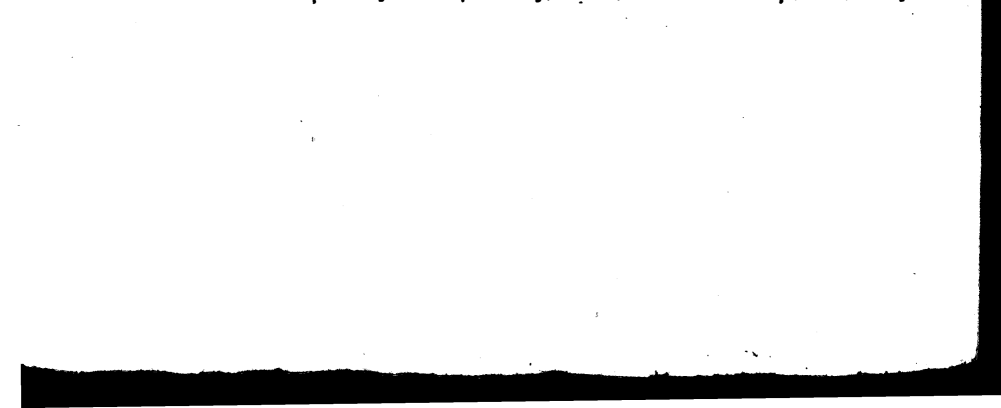
באמנות שהיא עומדת לעולם אלא כאמנות שיש אחריה הרהור ומחשבה עכל : וכתכת דבריו שהאותות שיעשו הנ מנביאים כתת שהחיה אלישע וכרפואת צרעת נעמן י וכחנניה מישאל ועזריה שלא נכוו בכבסן האשי ודניאל שניצל מן האריות ויונה שכצל ממעי הדנה וכן כל האותות שכעשו על יד כל כביא וכביא או הגדת העתידות על ידי הוברי ה השתים או בעלת אוב וכן עשיית האותות כבר אפשר שיעשו קבתם לצדיקים או על ידי חשידים א'עפי שאינם נביאי כר׳ חניכא בן דוסא ור׳ פנחס בן יאיר וחביריו׳ או על ידי איזו תחכולה טבעית כמו שארול על חוקיה מלך יהודה שהינ שהעבירו אחז אביו באם וכנול לפי מסכתו אמו שמן סלמנדרא או אפשר שיעוא בלהט או בכיצוף כמו שהיו עושים ח חרטומי תברים או על ידי שם משמות הקדש כי השמות הם ככלי אומנותו של מקום כי שם בכחם שינשו בהם אותות נמופתים נתי שמשתמש בהם ברבוכו שלמקום כנביאים או לכבודו של מקום כחסידים הוא אהוב למעלה ונחמד ל לתטה ואיכו מת בחבייותיו ואיכו כופל ביד שוכאיו את השם לירתיה ע"ה וכלחתו אליך ולא יוכלו לך כי אתך אכי להצילך אבל מי שישתמש בהם מדעת עצמו ושלא לכבורו שלמקום הוא נכרת בחצי ימיו וכופל ביד שונאיו וסוף שיחתום ברינ אליול ודישתמש בתנא חלף וחדי זה כמי שנכב טבעתו או כליו או חותמו של מלך ומשתמש בהם שהוא חייב מיתה ואבי יבעיה שהוא נביא אמת לפי שהזכי שם מן השמות להכא עבמו כמו שאלול במסכת יבמו אמ שם ואבלע בארוא ובעבש וכפל בידשונאיו והרגוהו כתו שנוכר שם והבן זה תאדכי בדבר הזה יבחן התשתמש בשמות שלא ברצונו שלתקום כש כשימות מיתה משוכה או יכרת בחצי ימינ׳ וזה הדבר כבוכו בו רבים ולא ידעו איך אפשר שישתמשו הפריצי בשמות ני ניגיע המעשה על ידם אחר היות הנביאים משתמשים בהם לפי מה שנמצא לקדמונים ונרמז בפסוק וישע ויבא ויט נהכלל בזה כי הכל הולך אחר החתום י ובעבור זה הוא מבואר שאין האות ראיה אמתית על הנבואה וכש על שליחות ה השליח ולזה לא היו האותות שנעשו על ידי משה קודם מתן תורה עצמיים לנבואה וכש אל שתנתן תורה על ידו עד מ

מעמד הר סיכי וזה מה שרטינו לבאר בזה הערק:

פרהיט

האמונה בדבר הוא הצטייר הדבר בנפט ציור חוק לא תשער הנפט בסתירתו בטום פנים אף אם ל לא יודע דרך האמות בו כמו שלא תשער הנפש המושכלות הראשונות והדברים שמחשבתו של אדש

בוברת בהם או שהם באר׳ מכד טבעו ולא ידע איך באו לו או כתו שלא תשער הנפש בשתירת מה שהושג מן החוש ומש שאמת אותו הנסיון אעפי שלא תדע סבת האמות כו׳ והאמונה תפול בכל דבר שלא הושג לתאמין מצד החוש אבל הנ מנשג לאיש תה רצוי ומקובל או לאנשים רבים גדולי הפרסום הושג הדבר חהוא או ביוצא בו בזמן מה בחוש ונחשכה ה הקבלה למאמין מן האים התנא או האכשי ההם קבלה כמשכת מאב לבן י וזה ודאי ראני להאמין בו קרוב אל מה שהעיד עלת המום לתאמין ההוא א"עפי פלא יאמתהו השכל יכמו מה שכתאמת בנסיון היות השי מנבא למי שירצה מבני ארש מבלי שיקרמו לנ'ההכטות הטבעיות שמט אותם ליול היותן הכרחיות להמצא בכביא כדי שתחול עליו הנבואה אמרו בנ בכדרי פרק אין בין התודר אין הנבואה שורה אלא על חבש גבור נעשיר ובעל קותה כאה וכו וחעשי כן כתאת בנשיון בשעת מתן תורה שכל ישראל חבמיהם וטפשיהם וקצרי הקומה עם רמי הקומה ורבי הלכב עם הגבורים ועשיר ורש כלם הגיעו למעלת הנבואה ושמעו קול אלקים חיים מרבר מתוך האשכמו שהעיד הכתו באמרו את הדברי האלה דבר ה את כל קהלכם מתוך האם ענן ערפל קול גדול ולא יסף וגו 🕐 ואת משה להעיד על זה השלא השמע עם קול חלקי מדבר מתוך האם כאשר שמעת אתה וא עפי שהשכל ימאן זה הכה הוא אמת גרג אחר שהעיד עליו הנסיון ובאה הקבלה בוז נמשכת מאב אל בן אי אטטר להכחישו לפי שהצא ווכואר שאין בצולם ווי שיאהב את הארש יותר וואביו ו ולוה ש הקבלה שתכא כתשכת תאב לבן ראוי שיצויד הדבר ההוא בלב הבן ציור חזק לא ידומה השרתו כאלו הוא בעצמו השיג זה בחנש אחר שהנא מבנאר שאין האב רנצה להנחיל את בניו שקר כמאמ המשורר אלקי באזנינו שמענו אבותינו ספרנ לכנ ונג אתה ירך גנים הורשת ותטעם ונג׳כי לא בחרבם ירשו ארץ וגג אתה הוא תלכי אלקים צוה ישועות יעקב׳ כלות׳ אחר פכך קבלנו דבר זה שנצחון ישראל את האומו בזמן שעבר לא היה דבר טבעי כי לא בחרבם ירשו ארץ וזרונם לא הוש הנשיעה למני נהקבלה הזאת אבנתיכו ששרו לכו ואי אששר לפקשק בה ולחשוד אותם שיכחילוכו שקרי וא׳כ אחר שחתה היית סבת התחלת הכלחתם גם עתה כוה ישועות יעקב אחר שאתה הוא תלכי אלקים שיש לך יכולת על זה שיראה תכל זה שהקבלה שהיא נתשכת תאב לבן ראויה להתקבל י ולפי שאי אפשר לדת האלקית להתקיים אלתה זוה עליה הכתוב ו נאת שאל אביך נינדך אקניך ניאמרי לך י נחייבה מיתה לעובר על דברי הבלת החכתי אמרה לא תסור מן הדבר אשריג ינידו לך ימין ושמאל והאיש אשר יעשה בזדו׳ לבלתי שמוע וגו׳ומת האיש ההוא והזהירה על כבוד ההורים וצותה להעכיש בן סורר ומורה לפי שקבלת האב קרובה למה שהוטג בחוש שהאמוכה בו מחוייבת אעשי שירחקהו השכל - ועל זה הדרך תפול האמונה בכל זמן בדברים שלא הושנו אז בחוש ולא באמות שכלי אלא בקבלה הנמשכת: פרק



## מאמרא'

וכם שאינגו אות אל שתנתן תורה על ידו בי כבר יינהא אותות ותופתי נעשי בלהט וכטוף או נעמי עי הדריקים מאינם כביאי בתו מכוכר בבבא תניע׳ בעניין תחלקתו של רבי אליעור שנעקר תרוב תתקותו וחור אתת התיש לאחוריו ואלת זה ואנם כן לא קבעו הלבה כדבריו לפי שלא היה תוסכ בנבי ולה תמנא כי כל האותות והמופתי שעשה משה קורם מים תורה היו אותות אל שראוי שיעשו על ידו אותות ומושיש בלבד לא לקבל תורה על ירו ולדבר הזה בלבד היה האומת ישראל בג ועל כן היו מתנהגים על פיו בהיותם מאמינים שהשם שומע צעקתו ומחיים דבריו כמו שעשה משה במרה ו ווריא ה עז וכן במלחמת עמלק והוריר המן בתפלעו ובקע הים בצעקתו אמר הכיעב מה תצעק אלי ועל זה ועל כיונא בו כאמר בבקיעת ים סוף ויאמינו בה ובמשה עברו דל שהאמינו שהיה עבר ה שיצשה השם על ידו אותות ומופתים ככל אשר הען יצור אותר ניקם לו כתו שנתצא זה על יד הבדיקים שהאם יעשה על ידם אותות ותופתים אף על פי שאינם כ נביאים כר פנחם בן יאיר שבקע הנהרג' פעמים לפי מה שמופר ממנו וכר חנינא בן דוסא וחוני המעול וכנקרימון בן גוריון שנקרה לו חיוה וכחנניה מישאל ועזריה שכצולו מכבשן האש ואבל בעבור שהאותות והמושתים שכעשו על ידי משח רבי עם רבויים והפלעת פליאותם בשנוי טבעו שלעולם לא היו מופת עצמי לנבואה היו ישראל מסופקים עדין במציאו הנבואה תדע שהרי אחר מים תורה אמרי למשה היו הזה ראינו כי ידבר אלהים את האדם וחישיראה מזה שעד המעמד ההוא היו מסופקים במציאות הנבואה עם היותם מאמינים במשה אהוא עבד השם להעשות על ידו אותות ומופתים כמו מאמר השתוב ויאמינו בה' ובמשה עבדו: ולה תמנא שאמ׳ השם למשה בעת מות תורה הנה אכי בל בעב הענו ב בעבור ישתע העם ברברי עתך ונם בך יאתינו לעולם כלות אני רונה לאתת להם תכיאות הנבואה עצמה אתות עצתייי י וגם לאמת להם שאתה שלוח מאתי לתנתורה על ידיך ווה בשהם עצמם ישינו למעלת הנב

הנבואה ובזה יתואמית להם מציאות הנבואה עצמה ועוד שישמעו אותי מדבר עמך כשאבי רוצה לתוצ תורה על ידיך וזהוא אמות עצמיי לנבואה ולשליחות השליח ולוה אי אפשר שישאר אחר אותן המעמד הנכבר שום ספק ולא שום חשש זיון אחר מנתאמתו במעמד ההוא השטי דברים שהם הכרחיים לאמת מציאות מורה מן השמים י האמר מציאות הנבואה לפי שכלם הית כביאים באות שנה ושוננו קול ה' אלקים אותר להם עשרת הדברותי והשני ששוענו אתהקול אות לוושה לך אתור ל להם שובו לכם לאוליכם ואינה פה עתוד עתדי ואדבריה אליך את כל התכוה והואוקים והחשפטים אשר תלתדם לעשותכן בקרב הארץ ובזה נתאמת להם אמות עצמי כי משה היה שליה להנתן תרה מתמדת לדורות על ידי ואהו ההבדל שבין הנביא וששליח כי הנביא אמות נבואתו הוא אם בחנרת העתידות שלא יכול דבר מכל דבריו ארכה י ואם בעשיית אותות ומפ ומושונים יהטביא שינואמות טבואתו על זה הדרך מכוה פרטית היא ביצורה לשמוע אליו בכל מה שיאת' ואפי לעבור על דב דברי יצורה בהוראת שנה שנק אליהו בהר הטרינל הון נונו טי אור שנוסה פעוני רבות ונוצאו כל דבריו איוציים אם בעש בעשיית אווציגניווטיצים ואם באנדת העוצה ולא הפיל תכל דברית ארכה הרי הוא בחוקת נביא ותכוה לשתוע אליו את הכ הסצב ודע כל ישראל מדן עד באר שבע כי נארן שמואל לנביא לה' ולא הפיל תכל דבריו ארכה יהרי זה כתי שעמה הת התייאה פעתי שלש ונסה אותו שהיה אתתי שזה התרקה בחזקת אתיב עד שינוסה פעם אחריצויתצא תורף וכן הנביא הת התניד העתרתנא הענטה אות או תופת על נבואתו תכוה למתוע אליו כל עוד שלא יתכא שקר ברברית את הבתוב אשר ידבר הנביא במס הינלא יהיה הדבר ולא יבוא הוא הדבר אמר לא דברו ה׳ כי כבר אסמר מהנביא יהיה נביא אות ויכוב בטום פעם בבחירות עצמו ולא תכר הנבואה כי לא איט אל ויכוב ביון טקרה להניה בן עור מהיה נביא אמת פיון שאראל ביושבת שיחריי נטעה ובזב בשבירת התונוה תעל צואר יריניהו ולוה נעטש בתו שאת לג יריניה לא שלתך ה' ואתה הבטרת את העם הזה בשקור ונתוי השנה אתה מתכי סרה רברת אל ה וכתוב כי מת חנניה ברבר ה בחוש השביעי אבל האליח והוא אמר הוא שליח להטצן תורה צל ידו אי אסמר מיכוב במום פני כי לא יחורא שליח אם לא מיתאת שליחותו אתת עצמי חת אם בהתאמינית מכיאות הנבואה לבל המקבלים כמו מהתאמת לכל ישראל בשעת מתן תורה ואם בהתאמתות של האות השליח בתו שניצאתים שליחות משה רבי לא שנתאתת בהגרת העתירות אר בעשיית אותות תושובשי שהגרת העתירות אתות בלתי מברני לשלירות השליח לתוצ תורה על ירו י ואסשר מיכוב באי זה סעם כתו שקרה לחנניה בן עזור כתו שאתרנו וכן עשיית האותות והתשינים יש בהן סטין שאפשר שיעשו כתותן באי זו חבתה או תחבולה טבעית אבל בשיתאתה שליחות על דרך ש סנתוארתבשליחות משה אי אפשר שיכנם בו הכוב בסום פנים לא תצד בחירונעצמו ולא תצד אחר . לא תצר בחירת עצמו בי לא יקיים אליו הית השליחות על זה חדרך אם חיה עיציר לכוב י ולא מכד אחר כי אחר שנתאות שליחות ואוות עצמי נ כסינלין ממט כל מין מהספין י וזהו מה שכתב הדמכם זל בספר המדע בפרק ה מהלכות סוורה י משה הביכו ע"ה לא האמינו בו ישראל משני האותות שעשה שהמאמינים על פי האותות יש בלבם דושי שאפשר שיעשה האות בלהע וכשוא וכי ובמה האמיניו בו בתעמוד הר שני מעינינו ראו ולא ור ואוכינו שתעו ולא אמר האם והקולותוהלפירים ומשה כנשא אל הערשל וחקול מדבר אליו ואכו סומעים משה לך אמו׳ להם מובו לכם לאהליכם ואתה פה עמוד עמדי ואדברה אליך אתכל התנוה והתוויים והתשפטים אשר תלתרם ונו׳ ותניין שבתעתר הר סיני לבדו היא הראיה לנבואתו שאין בה רופי שנ הנה אנכי בא אליך בעב הענן בעבור ישוע העם ברברי עוך וגם בך יאורנו לעולם תכלל שקודם זה לא האוינו

#### מאמר א

החרי שהנה ית מחסה נתסתור ומגן לחוסים בו ושומרי בריתו ומבותיו יוזהו שאמ דוד אמרת ה ברושה מגן הוא לכל ה החוסים בו יכלות כי הר איה אל היות תורת השם צרופה ונקיה מכל סיג ומכל חסרון ומכל מיני חשד כי הוא יתע מגן לחוסים בו יראו יעשה ואת שועתם ישמע יומים דבר עבדו ועצת מלאכיו ישלים יוז היא ראיה אל דבקית הכ הנפם אחר התות ברוחניים יבי הדבקות בחיים הוראה על הדבקות אחר התות יואל זה רתו משה באתרו ואת הדבקים בה אלקיכם חיים כלכם היום ידל כי הפילוסוף מאמין דבקות האים האחד השלם עם הרותניים אבל לא כל הקהל כ באחד יואתם כלכם דבקים בשם יעם שהפלוסוף יאמין שזה יהיה אחר המות בלבד בחיים הרוחניים ואתם משינים הדבקות הזה היום בהיותכם בחיים הללו הגשמיים יוכל שכן שתשינו אותו אחר המות נהביא ראיה אל היות הרבקות ה הזה מושג בחיים מקבלת התפלם שהשם מקבל תפלת המתפללים לפניו לשנות טבע המציאות ומנהגו : וזהו ששיוך אל זה כי מי כי גדול אשר לו אלקים קרובים אליו כה אלקינו בכל קראנו אליו יוכל זה ראיה כי האמונה בשם ובתורתו היא הנותנת שלמות בנפט ודבקות בעליונים עד שיכנע אליו הטבע לעשות רצונו לפי שנפשו מתעלת על ידי האת האמונה במדרגה שהיא למעלה מן הדברים הטבעיים ועל כן ימשול בחם ובעבור זה נשתבה אברהם אבי ע"ה על האמונה את הכתו והאמין בה ניחשבה לו בדקה ונענשו משה ואהרן בל אשר לא האמינו את הכתויען אשר לא האמ האמנתם בי להקדיפני ונו לכן לא תביאו ונאת בדברי הימי האמינו בנביאיו ותצליחו שיורה כי האמונ סבת ההצלח נכן היא סבת החיים הנבחיים כמאמ חבקוק ובדיק באמונתו יחיה ולא ירבה בזה החיים הגופיים כי אין הבדיק חי ב בהם יותר מן הרפע אבל ירמון בזה אל החיים הנצחיים והם חיי הנפט שהצדיקים חיי בהם יוהם בנטחי בשי שישיגו אותסיאת הכתו נחוסה במותו צדי כלות שהצדיק יבטח שישיג הטוב ההוא במותו אבל הרשע במותו תאבד תקותו אמ הכתו במות אדם רשע תאבד תרונה ונו כי הרשעים לא ישינו החיים ההם אחר המות ובחייהם לא ישינו שום דבקו ולזה סם חמבים תניד כתונים כתו מאליול בדיקים אפי בתיתתן קרניים חיים ירשעים אפי בחייהם קרניים תתים י נלוה תמכא האותות והמופינים כעמים לבעלי האמוכה לא לבעלי הידיעה המחקרית להורות כי האמונה היא למעלה מן הי הידיעה המתקרית ומן הדברים הטבעיים ולוה יושגעל ידה הדבקות האמתי בחיים ואחר המות כמו שכתבנו ושוה דבר לתעלה תן הדברים הטבעיים :

אין האמננה בכל דבר מביא אל ההצלחה כי אין האמונה בנמנעות ממה שישים האדם מצליח מרקכב חה דבר לא ישפק בו שנם אדם יכי האמונה שראני שתשים את האדם מצליח היא האמונה בדבר באמתי שסנא אמת בלבד לא האמונה במה שאנו נמצא שהנא נמצא ובמה שהוא נמצא ישאינו נמצא ישאינו כמצא יוא"כ ראוי לשואל פישאל ניאת מחיכן יודע אם הדבר שתבא האמונה בו הוא אמתי בעצמו כדי שכאמין אותו אמונה שלימ או אינכו אמתי בדי שנידיק האתנתו יואם כאת מזה יושג מצר עיון הפכל אל תיאה הידיצ׳ המחקרית למעלה מן האמוכה וזה השך מה שהכתכעו ב תיכים אם כתכעות קייתות בעזתן מהנכח למעלה וזה סשק חזק ראני שנשתדל בהתרתו: ונאבי נדול תן החלק יאו שקוטר הוורובע גדול מבלעו פלא יתואר השם ביכולת על חלושן כמו שהכל יותר כי לא יתואר הסם ביכולת על שיהיה החלק שנה אל הכל או שיהיה קוטר התרובע שנה לצלעו - או שיהיו זויות התשולש ינתר משתני כבבות או שיתקבבו שני ההפכים יחד בנושא אחד בעת אחד או שיהיו החיוב והשלילה צודקים יחד על ד דבר אחד מכד אחד ובכתנא באלו הנתנעות אי אפשר בתבא הקבלה להאמין בתציאות יולא במה שהוא ממינס יואי אסמר לחום שיעיד לעולם על המכא זה ולא כיוצא בו אחר שאי אפשר לשכל לצייר מציאותם יולזה לא יתכן שיובא האתוכי על זה ולא על כיוצא בו כתו שאי אפשר שתבא הקבלה להאתין בשיתואר השם בשהוא יכול לברוא אחר דויוה לו מכל בדי בי בהכרח יהיה האחד עלה והאחר עלגל ולא יהיה א"כ דומה לו מכל בד ויש מין אחר מן הכמכעות שאפשר והן הנתכעות אבל הטבע בלבד כי אלו וכיוצא בהן אף אם הם נתנעות אבל מתואר השם ביכולת על חלום) . הטבע איכן כתכעות בחק הבורא י כתו תחיית התתים והמצא איש תשב ארבעים יום וארבעי לילה בלא אבילה ושתיה נהדומה לזה ממין הנפלאות שהן נמנעו אבל הטבע י ובמין השני הזה מן הנמנעו אבשר שתבא אמונה בו אחר שאשש לשכל לביור מביאותו י ועל כן כאמ כי כל מה שאפשר שיבויי מביאותו אבל השכל א"עשי שיהיה נמנע אבל הטבע אששי מתכא האמונה כו בשכבר כמנאוה בעבר או שהוא נמנא עתה או שימנא בעתיד׳ וכל שכן שאם העיד על זה הנסיון אינפי שיכחים השכל אמות מציאותו משני שלא ידע שבתו שיאוא אפשר שתבא האמונה בו כמו משיכת אבן המגביטש את הברול מלא יוכל המכל לתת שבת מציאות אבל יבחישהרואלם אחר שהעיד עליו הנסיון והוא דבר שיצויר מציחותו בשכל אע שי שלא ידע השכל לאמת סבת מציאנתו הוא אמת בלי ספק וכן מה שהעיד עליו החנש ממיני הנפלאו בתחי המתים עי אליםע בחייו ובמותו ובעמידת אדם ילוד אסה ת'יום ות'לילה בלא אכילה ושתיה כמשה ואליהו - וכרדת האש מן השתי והימת השבינה שורה בישראל י וביוצא בזה מתין הנפלאות שהעיד החוש שהיו בזתן מה י והשכל יכול לבייר

מציאותם אבפי כלא ידע לאמת מציאותם כל זה וביוצא בו אפשר שתבא האמונה בו ויפול תחת היכולת הבבת: ברק

### מאמר א

כל מה מחוטנ בחום לאים מה רבוי ומקובל יותר מזולתו עד שלא כמצא עליי חולק אי שהושג לאכ מרקב לאכאים שלמי החשנה יותר מאלתם או לאכשים רבי המסשר יותר מאלתם תהיה האתכתו יותר מתח התקבלת ומזישבת כלב ותפול האמוכה בו בתכלית החזוק יובעבור זה רצה השי שתכתן התורה על יד משה בפרסוש גריל ורבוי עצ ש משאיש רבוא שלפי דעת חכתי הקבלה המשפר הזה כולל לכל הפרצושין יואי אפשר שימצא פרשוש יניצר גרול תמכו א"עם שיהיה מספרו יותר גרול ולפי דעת ריל היה הפרסום החוא לכל העולם אמרו ה מסיני בא וזרח ת זעיר ליו הופיע תהר פארן יתאי בעי בשעיר נתאי בעי בסארן אלא תלתד שהחז ר הקבה את התירה על כל העולם ולא קבלוה עד טבאו ישראל וקבלוה וכו׳ וביאור זה כי אחר שהיו בעולם שבעים אומותילא זכר מהן אלא שעיר ופירן בלי סייק לא בא להורות על הר שעיר ומדבר פארן אלא לרמוז על כל העולם כלומ כי לפי שצפה הק"בה שהיו עיוידי ז לקים בעולם תכיחי דתות בשעיר שהיא איים והנטפלים אליה יובפארן שריא אומת ישמעאל והנטפיים אליה שאלו הן שתי אומות כוללות כל העולם והם מזרע אברהם שהיה ראש המאמינים לפיכך שרשם להם נתינת התורה ל לישראל ל הורית שהדת האלקית צריך שתתשרסם בנתונתה שרסום גדול יוכל דת שלא תתשרסש נתינתה שרסום גדול כזה איכנה אלקית וזה כי הדבר התכטונה לנביא ביכו ובין השם יש חשש או ספק לזולתו בקבלה ההיא יאפי לעומדים בדור ההיא וכ"ש לבאים אחריהם שהרי משה רבינו לא האתינו בו ישראל בנבואתו אמונה שלמה עד יום מתן תורה ש סשמצי את הקול מדבר אליו כמו שכתכנו יובעבור זה לא נתנה הזורה בשלמות לאברהם או ליצחה או ליצקב שיכוה איתה את בנת ואת ביתו אתריו שישתרו דרך השם יכי אף אם תהיה הקבלה מהם נתשכת מאבות לבנים כבר היה אפשי פישול חשש ושפק בלב הכמשכים אחריהם בתרות הבאים להיות המקבלים יחידים מה שאין כן בדבר המתברר בחוש לאנשים רבי התסזר תאד שהיניבהם אנשים חבתים ונבונים ורבוי דעות תתחלפות ינלאה נתנה תורה על ידי מאה ב בפרסים גדול כזה כמו שאמרכו כדי שלא ישאר שום חשש וספק כלב המקבלים יהנטפלים אליהם ולא כלב הבאים אח אחריהם כלל יותאיז הקבלה נכונה ואמתית בתכלית מה מאפשר יוזהו מה שארול במסכ שללעתיר לכא מכיא הקיכה ס"ת ותניחה בחיק ואות׳ כל תי שעסק בזה יבא ניטול שברו תיד תהרבזין כל האותות וככלסין לפנת בערבוביא שני כל הגוים נקבזו יחדיו ויאסבו לאמים מי בכם יניד זאת ואין זאת אלא תורה כו כונתם לימכי לעתיד לבא יביא השםי כ! האותית לדין על אקייתו תורה אלקית יוזהו שאת טיאת הק"בה להם בתה עסקתם והם יאת שנתעסקי בדברים ש טהן ישיבי שלצילם כמו שכובר באותה הגרה בארוכה יולבסיף הק"בה משיב להם כיכל מה שעשו לא עשו מסני ישובו של עולם אלא לצור עצמן כלום יש בכם מגור זאת וכו בלות יש בכם תו שיאת שקיים חורה אלקי והם ישיבו ניאמרת לשנית ביכמו שישראל יש להם לקבל שבר על קייתם תורתם שקיימו מצד קבלתם כן ראוי להם לקבל שבר על קיוש תו קירתה שקימן מצד קבלתם והשם ישיב להם מי בכם יצור זאת וראשו ישמיעונו יתנו עדיהם ויבדקו כלי כי היומות ה האיוריות ששיוכו על קבלתם ראשונות ישוניעונו בלות ראני לחם שיוריעונו התחלית רתם שקבלו ישיוכו עליחם כ צר כיבאיי אש נתבארו מן החוש ובפיסום גדול כמו שנתבארו התחלו תורת משח יתנו עדיהם ויצדין וישמעו המקבלים ניאתריו אתיה כתו שיקני עריהם תקבלי תורת תשה שנקפרשתו התחלות רתם בששים רבוא התקבלים את התורה וזז פשיים הכזוב אדם עדי נאם ה׳כלות׳כל ימראל עדים בנחינת התורה תן השתים שהם שתעו את קול ה׳ אלק ם ת מדבר אליהם עשרת הדברים ועבדי אשר בחרתי רומז אל משה שנקרא עבד ה'וכלכם עדים שהתורה היא מאת ה' מן השמים יזהו שיכשלא בכל אלו השסיקים על הדיך שתכיכו רול מתרבר על שכר התורה בכללה ואוא משבים לאמת יכי להינת התחלות התורה מתכארות בפרסום בדול אי אפשר סיפול ספק באמתתו ולזה ראני סתריה האמונה בתורית משה בתכלת החווק וכל מכן להיות התחלותיה מתכארות ביאור מאין למשק בי כתו שביארנו בפרק יו ויח מזה המאת :

ברק כא׳ האמנכה בשי נבתורתו היא המכיאה את האדם אל ההצלחה הנצחית ואל דבקית הנשט בדבר הרוחני וזה דבר אמת אותו הנסיון לפי מה שבאה בו הקצלה הנמשלי כי לעולם לא נמצא לאחד מן הפילנסופי׳ ולא לשנם׳ חוקר שישיב למעלת הנבואה והוא הדבק הרוח האלקי עם השכל האנושי בית שניתצא לכעלי התורה שנדבק שכלם בשם דבוק חזק עד שיציע מהדבקותם לשנות טבע המציאות לעשות חשצם ריצונם ויחדשו בעולם אותות ומופתיםיותר מאד כנגד טבע המציאות יכי נמצא לנביאים יגזר את ויקס להם הש ריצונם ויחדשו בעולם אותות ומופתיםיותר מאד כנגד טבע המציאות יכי נמצא לנביאים יגזר את ויקס להם הש ככל היצוא מפיהם יחמצא אליהת שהוריד האם למטה הסך טבעו את יאי אמקים אני תרד אם מי השמים והיה כן נהצונה יהידין יואליטע רפא צרעת נעמון והחייה את המת בחיות ויף אחרי מותו וכאלה רבו עמו נעם שאר הנביאי נבקע מי הידידן יואליטע רפא צרעת נעתו והחייה את המת בחיות ויף אחרי מותו וכאלה רבו עמו נעם שאר הנביאי נכמצא גם כן לכל התאמינים שהחשיד ס א"עם שאיכן נביאים ישנו חטבע בתפלתם או ישתנה בעבורס שארי חננייה מי אל נעזירה הישלה לא נלא נכו ור חניניא בן דושא ור פנחס בן אחרי מותו וכאלה רבו עמו נעם שהרי חננייה מי אל נעזירה הישלה כלו יר חניניא ביה מות השליה בראים ישנית מסני העני את היה כיו של עולה באיה היה הישלה לא כלא כלא נכו ור חניניא בי מנחס בן אחרי מותו נכאלה הבו עמו נו מסגי א מי אל נעזירה הישלה עלה כלו יר הטכיא ביו מותי מת מרח בניעני מהנית בתול היה מותו מהיו את מיני ש מי אל נעזירה הישלה לא כלא נא נא כנו ור הטכיא בן דושא ור פנחס בן יאר חדשו בעולם דברים בביו שרי מניאו בד׳ וראוי שנעיר בכאן על ספק אחד אפשר שיסופק על האמונה הנועלת בדתות ׳ והוא זה אם הבעל דת מזר או שנעיר בראו של מפק אחד אפשר שיסופק על האמונה הנועלת בדתוע זה אם הבעל בדת מצד היותו בעל דת רשאי או מחגייב לחקור על עקרי דתו ואמונתו אם הם אמתיים ומסבימים ל

למה שהנחנו מעקרי הדת האלקית אם לאו׳ ואם הוא רשאי לחקור האם הרשות נתונה בידו לבחור הדת שיראה לו יותר אמתית מזולתה אם לאו והנה יתחייבו לשני חלקי הסותר הרחקות עצומו׳ ראשונה שאם כאמ'שהבעל דת מחוייב לחקור על עקרי דתו או רשאי להכחין בין עקרי דתו ובין עקרי דת אחרת יתחייב שלא יהיה שום בעל דת קיים באמונתו ו נלא יהיה א"כ ראוי לקבל שבר על האמונה אם לא יהיה קיים בה ובלתי מסופק בה כלל אחר שלא תקרא אמונה אלא כ כשלא תשער הנפט בסתירתה כמו שביארנו ׳ ואם יחקור הריזה מראה שהוא מסופק בה ׳ ואם נניח שהוא רשאי להקור הנה כשחקר והבחין בין עקרי דתו ועקרי דת אחרת יתצא עקרי הדת האחרת יותר אמתיים האם הוא רשאי להמיר דתו בזולתה ואם הוא רשאי יתחייב שלא יהיה שום בעל דת מצליח ולא כושע באמונתו וזה כי כשיבחין בין עקרי דתו ועקרי הדת האחרת וימצאם יותר אמתיים מעקרי דתו וימיר דתו בדת האחרת עדין אי אפשר לו להיות קיים באמונת הדת ההיא האחר אשר בחר לנחלה לו כי אפשר כשיחקור ויבחין בין אותה הדת השנית ובין דת שלישי אחרת שימצא עקריה יתר אותיים ניצטרך להמיר השנית בשלישית וכן על זה הדרך השלישי ברביעי והרביעית בחמישית וכן לבלתי תכלי ולא יהיה א"כ שום בעל דת קיים באמונתו עד שתשלם חקירתו בכל הדתות שבעולם ויבחר אחת מהן על כלן י ואולי תהיה דת אחרת בקצוו היישוב אשר לא תודע אליו והיא תהיה היותר אמתית מכלן י ולא יהיה לפי זה שום בעל דת נושע באתנכתו אחרי שאי אפשר לו להינת תאמין אמונה שלמה עד יחקור על כל הדתות ואי אפשר לו לחקור על כלן כמו שא שאמרכו י ולזה יתחייב שלא יהיה שום בעל דת רשאי לחקור על שרשי דתו ואמוכתו כדי שיאמין אמוכה בלתי מסיפקת נאם כאמ שלא יהיה הבעל דת רשאי לחקור על עקרי דתו ואמונתו יתחייב מזה אחד מב דברים אם שיהיו כל הדתות מביאות אל ההצלחה האכושי ולא יהיה יתרון לאחת מהן על האחרת בשכר נהעוכש אחר שאין שום בעל דת יכול לחקור וזה מגונה תאד שיהיו הדתות שהן חולקית האמת והשקר כחיוב והשלילה כש עקרי דתו ולא להמיר אותה בזולתה נהיחוד מביאות אל ההצלחה בשווי׳ ואם כאמ׳ שלא יביאו שתיהן אלא ההצלח׳ אלא האחת מהם בלבד יתחייב שקר עבום נהגא שיהיה האל תעוות משפט להעניש בעלי הדת המזוייפת המתדמה באלקית עם שאין רשו׳ ביד המאמין כה לזוז הימנה ולא להמיר אותה בזולתה ולא לספוק בה כלל חלילה לאל מרשע ושדי מעול יוזהו הספק שאפשר שיסופין א כי אם היו כל הדתות הכודעות בעולם חולקו בכל הדתות הנקראו אלהיו וראוי שנשתרל בהתרתנ: ונאכור היה הספק הזה חזק תאר קשי ההסרה ואולס א על א בשכל אחת תאת על חבירתה שאינה אלקית אחר היות כל הדתות מסכימות באחת מהן שהיא אלהי אלא שהן חולקות עליה בשיאמרו שהיתה זמנית וכבר עבר זמנה

הנה כאת שהוא ראוי לכל בעל דת לחקור על עקרי דתו ואמוכתו יוזה אם בדתות החולקית על הדת האלקיתוז מבואר מאד בהן כי אין ראני לשום אדם להתפתות להאמין דבר כנגד הדת שהוא מוסבם עליה הינתה אלקית אלא אחרי חקרו על הדת ההיא השנית או השלישית ועל עקריה על הדרך שביארנו בם יא מזה המאמ יאם בדת האלקית ג'ב ראני לבעל הדת ההיא לחקור עליה אם היא זמנית או נצחית ובאי זה דבר ממנה אפש שיבא השנוי אם יתכאר שאינ נצחי יובעבור זה בת'הלמבם אל בש'מ'מן חלק ב'מסשר המור'שכל בעל דת ראני לו לחקור על דתו׳ ואמ'שם כי החקירה הואת היא מב' בדרין אם מצד הדת בעצמה וזה בשנעיי בצווייה ואזהרותי אם הם להסיר העול והחמם ולסדר ענייני המדינ בלבד ראני לנ סידע סוה הדת כימוסית ולא אלקית ובשתמצא הדת ההיא שהיא עם שתכנין אל הסרת העול והחמם מבין אנשי המדינה תעיין ג׳כ לתת דעות אמתיות בשי ובמלאכים ותשתדל לחכם בני אדם ולהעירם על תכונת האמת בכל המ המציאות כולו הכה זה אות היותה אלקית ואם מצד מכיח הדת זה בשיבחן הכביא או השליח ההוא המתפאר ביזבאה התור ההיא מהשם על ידו אם היה כן או הם מאמרי לקחם מזולתו נאופן בחינתו הוא בחירת שלמות האיש ההוא וחקירת מדותיו ופעולותיו והגדול שבמופתי הנחת התענוגי הגיפיים ובזות אותם וכש חוש ומשוש אשר הוא חרפה לנו כמו שאמי ארסטו זהו תורף דבריו בפרק ההוא נאמנם את כי מבחינת התורה מצד עצמה כשתכוין לתת דעות אמתיות בשי וכו לרמוז על הדת המיחסת לאל ית משורת שלא ינאת בכ בחינת מדות מניח הדת על הדרך ההנא לרמוז אל החיש המ המתפאר בנבואה לישתעאלים שהיה שטוף מאד בתענונים הגופיים ובמשגל לפי מה שכתו אכל הישתעאלי מספוריו. אבל אין זה מסטיק להבחין הדת המוכחת מהחכם המניח שרשים אמתיים כמו שראויים אל הדת האלקית והוא בינצמו בעל הנהגה טובה בתה יודע אם הדת ההיא אלקית ובאמת או אכושית ומתדמה באלקית ועל כן אני אומ כי בחינת הדת תחיה תהסני בדדין כתו שכת חרב ול עלי הדרך שאבאר יוה שיבחנו תחלה עקרי הדת ההיא אם הם תסכיתים לעקרי חדינ האלקית שכתבכו ויבחנו הפרשים התסתעפים מהם על הדרך שביארנו בפר שו מזה המאת׳ ואם תמנא הדת ה אואר של שיות אות ונים זה השה דל להסיר העול מביז אנשי התרינה ולהעמידם על

פרקכד

# מאמר א

האמונות שראני להאמינם כל בעל תורת משה מהן נמשכות לג'עקרים שהנחנו אעם שאינן מרשים פרקכג׳ אליהם הן שמה הא מהם היא חדוש העולם יש מאין י וזו מבואר מעניינה שהיא אמונה כוללת לתורה אלקית בכלל ולתורת משה בפרט אינם שאינה שרם אליה ולא עקר כי כבר תצוייר תורה אלקית בכלל ותורת משה ב בפרט תכלי ציור החדוש יש תאין כתו שביארכו בפרק יב מזה התאת ואבל הוא עכף מסתעף תן העקר הראשון שהוא מציאות השם יווח כי אחר שביארכו שהואית מסולק מן החסרוכות אם לא היה יכול לברוא יש מאין יהיה זה חסרון בח בחיקו ישאין לות׳ פלא יפול תחת היכולת לברוא יש תאין אלא יש תים כי אחר שיצוייר תציאותו אצל השכל כבר אפשר שתבא האמונה בו ויפול תחת היכולת בב"ת שהרי אף למאמיני הקדמות הנה הם מודים שהשי עם היותו שכל פשוט ה הוא עלת הכל יוא"כ החומר הוא עלול ממכו באמבעות השכל הכבדל שהוא עלול ממכו יואיך יהיה השכל הכבדל עלה ל לתביאות החומר אם אי אפשר להמצא יש מאין אין לך יש מאין גרול מזה יוא תשלא יבוייר שיברא או יפעל בעת בלתי עת ועל כן יאמרו שהוא מח ייב שיחיה העולם קדמון יל בי זה הספק אמנם יתחייב לפועל על צד החייוב אבל לא לם לפועל על כד הרכון יבי טבע הרכון כן חייב שיחיה פועל בעת בלתי עת יכתו שבאר הרב התורה בפרק יח תשני נאחר מהשי להיותו מבחר הפועלי ראני שיהיה פועל ברצו ולא בחיינב כמו שיתבאר במאת הב יתחיי אל שהוא ראני שימציא והאמונה הב היא מדרגת נבואת מלעה שהיא העולם בעת בלתי עת כי זה דבר מחוייב ונמשך לטבע סרצון : לתעלה תתדרגת כל הכביאים שהיו ושיהיו יוזהכי אף אם אינה הכרחית לתורה אלהית בכלל יולא לתורת תשה בפרטי מ"ת אחר שכזכר בתירה בפירוש ולא קם כביא עוד בישראל כמשה פירושו שלא קם ולא יקום להורות על מעלת התורה שנתנה על ידו כמו שנפרש במאמ הג בעה׳ הנה ראוי שיאמינה כל בעל תורת משה והיא אמונה מסתעפת מתורה מן סשמי: והשלישית היא אמונה בשלא תכוסה תורת מסה ולא תשתנה ולא תומר בזולתה על ידי טום כביא׳ ואת האמונה חיצם שאינה הכרחית לתורה אלקית בכלל ינלא לתורת משה בפרט כמו שבארכו הנה הוא ענף משתעף משליחות השליח וע"כ ראוי שיאמין אותה כל בעל תורת משה על חדרך סנבאר במאמ הג בפה : והרביעית היא האמונה בשהשלמות באכושי יושג במצוה אחת מתבות תורת משה שאם לא כן תהים תורת משה מרחקת את בארם מהסגת השלמות האנשי אשר ככו אותו רזל בחיי העולם הבא יוזה כי אחר שעל ידי תורת בני נח היו האנשים משינים מדרגה מהרגות ה העולם חבא יבאמרם זל חסידי אנמות העולם יש להם חלק לעולם הבא ידל המקמי מבע מצות בני נח יש להם חלק לעולם הבא ואם היח צרי כל בעל תורת משה כל רבוי המצות שבאו בהכדי להקנותו מדרגה מתדרגל חיי העולם הבא הייתה תורת משה מרחקת את האדם מקנית ספלמות יותר ממה שהיתה מקרב אתו יחה הפך מה שכוון ממנה באמרס ול רבה הקצבה לזכות את יסראל לפיכך הרבה להם תורה ומבות ולזה מה שיראה שתהיה האמנכה הואת שורש פרטי לת נהחמיטית היא אמנכת תחיית המתנים נואת התחייה יש לתורת מסה כמו מנבחר בפ כט מהמחת הגבעה : מרבותיכו שאות שאינה אלא לצדיקים גתורים בלבד ואחר שאינה מדרגת פכר תיועדת לכלל האנשים כי אי אפש לכל האנשים להיות בדיקים גמורים יהיה הכופר בה ככופר באחד תן הנסים הגדולים הנצפים לבדיקים הנכנסים תחת ה היכולת ניהיה עכף מהתעף מן העקר הראמון ׳ ואם התחייה היא כוללת כדעת קצת החכתים יהיה הכופר בה כופר בחלק תן השכר והעונם התיועד לכלל האכשים או לכלל סאותה יוהיה עכף משתעף תן העקד הג׳ אבל אינה עקר ולא שרש לא לתורה אלקית בכלל יולא לתורת משה בסרט ילפי סכבר יבוייר מביאותם אלתה יכי אחר שהמאמין יודה בשכר והעונש בכלל הן גופיי ובעולם חזה או רוחני ובעולם סבא אין הכוער בה כוער בשרש ולא בעיר מתורינת

תמה ואולם היא אמנה מקובלת באומה יחוייב להאוינה כל בעל תורת משה כמו שיתבאר במאמ' הרביעי בע"ח: וכן אמנכת ביאת המשיח על זה סדרך היא כי האא עכף מסתע א מן הערך השלישי שהוא השבר יוהיא אמונה מקובלת ב באומה ראוי שיאמינה כל בעל תורת משה כמו שיתבאר במאמ' חד בע"ה יואולם אינה שרש ולא עקר לתורת משה כי כ בבר תצוייר תורת משה עקריה ושרשיה זולתי ז'לא מנינו בכלל האמונות הללו האמונות הנתלות במצות ברטות כמו התשובה והתפלה וזולתם יולומ' שראוי להאמין שהשי שומע תפלת הצועקים לשניו זכן שהוא מקבל בתשובה לפרים התשובה והתפלה וזולתים יולומ' שראוי להאמין שהשי שומע תפלת הצועקים לשניו זכן שהוא מקבל בתשובה לפרים אליו יוכינא באלו האמנכות התלויות במצות מתוחדות לשי שאין ראוי למנות שום מצוה הלחונה יותר מולותי גם לא מני וכינא באלו האמנכות התלויות במצות מיוחדות לשי שאין ראוי למנות שום מצוה לחונה יותר מולותי גם לא מני וכינצא בהן ילפי שאלו ככללות באמוכה בישראל והיותי השי שמיל בתורה בכלל ואין ראוי למנות הבין משלה הנסיים נכינצא בהן זלפי שאלו ככללות באמוכת הנסים והכפלאת שחית בתורה בכלל ואין ראוי למנות הכות אלו יותר משלה הנסיים באמוכת בקיעת ים סוף או שתיחת הארץ ובליעת קרח ועדתו ושנכנסו חיים שאלה ולהורות על השלה הכיי הארץ את שיה ביות עליהם כמו היה ביו האומי שיורד מי שניים בתורה בכלל ואין האוי למנות אלו יותר משלה הנסיים ברמונהת בקיעת ים סוף או שתיחת הארץ ובליעת קרח ועדתו ושנכנסו חיים שאלה ולהורות על הפלגת הנסיי הארץ את שיה עליהים כמו שאו הבתו ותכש עליה שניתו שנל מו בארה ברלות האות להורות על השלות כן הארק התוריכני כל זה וכינגא בו בכלל האמונה בתורה ובכל הכיה המסושרים בה ואולים השה אמונות שורי לו עלית בחן מכיעו אותם להיותו אמונות מקובלו באומה מיוחדו לקום עקרי התורה ושרשים תומולם המשה אמונות בל זות תלות בליו תניה בא כומר בתונה שלית מיות לא מו מיתורת לאום בתויונים בתורה ברורה ביה שלאו מיו לאו על שי מיו על מית אותם אונות שני ביא אות שליות שאימות מיוחדו לאום בינוית הוומית המום שליה מוור מעלית בל זות תלו ביו אתני ביא הומילו בכל זתו לאום ככבר יצויור מיחות לאום בינו בעליה בורים והכות ואורית או שרים שלית בל זיו אונות בכל זיון לגולל הנו

שהם תחת עקד מציאות השם כפי מה שיחייבהו העיון ולפי מה שתנורהו תורת משה הם האחרות יוהלוק הנשינות יוש נשאיז לו ית׳יחם עם הזמן יושהוא מסולק מן החסרוכות יותחת תורה מן השמים הם הכבואה יושליחות השליח י נתחת השכר והעונש הם ידיעת השם וההשנחה לשכר ולעונש אם בעולם הזה ואם בעולם הבא בין שיהיה רוחני בין שיחיה ג בשמי יואין הכרח לתורת משה להכיח שום עקר ולא שרש אחר מסתעף מאלו זולת אלו כי שראוי לעבדו ולא לזולתוי בבר בארכו סהוא תצוה ושאין ראוי לתכות שום תצוה שורש ולא עקר יושלא תכוסה התורה וכבואת משה ככנסין תחת אמות שליחות השליח כתו שיתבאר בתאת בכעה וביאת המשיח ותחיית המתים כלם נכנסין באמונת השכר והעונש על הדרך שראני שיאמיכהו כל בעל תורת משה יוכן דעת מורי הרל חשראי קלשקש שכל אלו וגם החדוש אמוכו אמתיות ראוי שיאמינם כל בעל דת משה אבל אינם שרשים ולא עקרים אליה לא כוללים ולא פרטיים יואולם העקר השרטי א אליה הנא שמטוה אחת ממנה לבדה תסשיק להקנות השלימות ומדרגה מה ממדרגות העולם הבא כמו שביארנו בפרק כ"ב מזה התאת׳ ואולם שאר הרתות הנקראות אלקיות הנה הן יניקן תחת אלו העקרים שרשים אחרים בהסתלק אחד ת מחם תבטל תורתם יכי שמשאיניתו תחת מציאו השם של השלי איניתו מבואר שוז סותר לשרשי המסתעפים מחס תבטל תורתם יכי מרשי המסתעפים מתקר מציאות העקר מציאות העקר מציאות השם יותחי מציאות דתם זולתם יוכן היאמעאלים יניחו הגזרה והיכולת הנקרא בערבי אלקצא ואלקדר תחת ההשגחה י והוא מבואר שאם סיח זה כן שתשתלק בוז הבחירה ולא יהיה א׳כ מקוש לשכר ולעונש כלל יומה שלא מנינו הבחירה בכלל העקרים לדת האלקית עם שהיא הכרחית אליה לפי שאינה עקר אליה במה שהיא אלקית אבל מצד שהיא קודמת בהכרח לכל הישרה וכימום אכושי היה או אלוקי יויהיה מסשר העקרים והשרשים לפי זה "א מציאות השם יוהאחדות יוהריחקת הנשמות יוש נשאין לו ית התלות בזמן יושהוא ית מסולק מן החסרוכות יומביאות הכבואה ואמות שליחות השליח יותורה מן השמיש נידיעת השם ינההשנחה יהשכר והעוכש יואם נמכה ידיעת השם וההשנחה עקר אחד כמו שמנה אותם הרמבם ול יה יחיה מספר העקרים עשרה כלבד ואם נמנה הבחירה בכלל העקרים לדת האלקית אחר שהיא קודמת לה בהכרה א"עם מאינה הכרחית לה בתה שהיא אלקית יהיה תספר העקרים "ב או יא ולא כתנה התכלית בשלוח עקר לרת האלקית א"עם שמוא קוד לכל סדור ונימום אנושי היה או אלהי בבחירה להיות השכר התיועד לדת האלקית הוא התכלית התיוחד אליה שכבר נמנה עם העקרים "ובנאן נשלם המאמ׳ הא׳ החוקר על מספר העקרים והשרשי׳ המסתעפים מהם ועל מדברים הכוללים ילדתות האלקיות יהשכח לאל אשר עד הנה עזרנו: ועד הנה הגיע מה שהיקה כוונהנו לבאר מענין העקרים והשרשים התסתנעים מהם בחבור הזה : ואולם לבקשת אוהבי ורעי מן המאמינים ובעלי העיון ב בקש מתני לבאר להם הבנת העקרים האלו ושרשיהם והדברים המסתעפים מהם והנלוים אליהם בדרך נכונה וקר נקרובה אל העיון התוריי הגדלתי והוסטתי עוד הג תאמרים אחרים הנתשכים

לאז ועל כן יעדתי בתחלת הסשר לבארם יובאל לבדו העזר יתבר ניתרומס על כל ברכה ותהלז אתן ::

מאמר א

. .

### מאמר א

החוקות מן הדמיוניות הנמצאות לנשים ולעמי הארץ ותעורר אותם על השלמות האנושי הנה זה אות היותה אלקית י ו נכיוצא בזז אלין בתורת כהנים ואהבת לרעך כמוך י עקיבא אומיה כלל גדול בתורה י בן עזאי אומי זה סתר תולדות אדם זה כלל גדול בתורה מזה י הנה ביארו בזה שהתורה האלקית ראוי שתכלול ב אלו העניינים אם הסרת העול והחמס מבין אנשי המדינה הנרמז בנאהבת לרעך כמוך י ואם הערת האנשים אלא השלמות האנושי הנרמז בפסוק זה סשר מבין אנשי המדינה הנרמז בנאהבת לרעך כמוך י ואם הערת האנשים אלא השלמות האנושי הנרמז בפסוק זה סשר מבין אנשי המדינה בינים ברמא ללקים אדם בדמות אלקים עשה אותי שבאר שים באדם צורה אנושית היא בדמות תולדות אדם שכתו בו בינס ברמא אלקים אדם בדמות אלקים עשה אותו שבאר שים באדם צורה אנושית היא בדמות אלקים י ועל כן ראוי שיזהר שלא יבזה אותה לא בעצמו ולא בחברו ושישתדל בהשארותה והדבקה בעליוני במקום אשר ממנה חוצכה י וזה העניין ראוי שתכלול אותו התורה האלקית אבל עדין אפשר שתחים תונפת מחכם או חכמים עד ש מתנה חוצכה י וזה העניין ראוי שיזהר שלא יבזה אותה לא בעצמו ולא בחברו ושישתדל בהשארותה והדבקה בעליוני במקום אשר מתנה חוצכה זיוה העניין ראוי המנה האנתי התועה בי שליחי הכל עדין אפשר שתחים הונות היה בלאותי במקום אשר מתנכחן מן הצד השני וזה כשיבת לאות שנתורה האלקית אבל עדין אבו בתורה בלארות אמות עצמי כמו שנתכלות בפריח מזה המרוד הנה המה אלקית ואם לא הנה היא מווייפת ומתרמה באלקית אול אם היא תודה בכל העקרים והשרשים וכש אם תחלות עלהם או על שנה אחד ההם יו

ותמה שראני שנחקור בכאן הוא אם הדת ההלקית יחנייב שתהיה אחת לשתואשים או רבות י ונאת שהנה פרקכה יראה שהנא מחוייב שתשיה אחת אם משר הנותן ואם מצד המקבל מצד הנותן כי אחר שהמסדר שהוא השו הנא אחד מכל צד ראני שיהיה הסדור הנמטך ממכו אחד מכל צד כי אי לנ ית יחם מתחלף אל קצת האנשי מקצת ומצד המקבל כי אחר שמין האדם אחד באכושות הנה הסדור המישיר אותו אל הגעת שלמותו האכושי ראוי שיהיה אחד יניראה מזה שהוא ראוי ומחוייב בדת האלקית שתהיה אחת אל כלל האנשים אלא שכאשר יעויין זה היטב כמצא שא"עפי שכודה שיהיה מחנייב מכד הכותן איכנו מחוייב מצד המקבל לפי שהוא מבואר שמוני האנשי מתחלפים קצתם מקצת מצד התחלפות מזני האבות או מצדרין אחרים עד שאי אפשר שיסכימו שני אנשי על מזג ותכונה החת כמו שכתב אבן סינא באנכן הראשון מן הספר הראשון מן הקנון׳ עד שכבר יגיע מהתחלפותם שיהיו כמעט הפכים במדותיהם עד שימצא איש אכזרי בתכלית עד שיגיע מאכזריותו שיהרון צעיר בניו וימצא איש אחר בתכלית רכות הלבב עד שיחמול על הריגת צכבר או נמלה וייצחלפו האנשים בזה בכ מבד התחלפות מקומות מושבותיהם כי טבעי הארצות מתחלפות בשכוח ה האוורים וההרים והתימות וכיוצא בזה עד מתמצא ארץ מפירותיה גםים וקשים בטבעם וזה מצד שהאויר שהם גדלים בו איכנו זך ונקי׳ ותמצא ארץ אחרת שפירותיה בלתי ערבים או בלתי בריאים מצר שהמימות שגדלים עליהם אינם טובים ינהבה הניזונים מכמות אלה הפירות בהכרח שיתרמה מזגם אל המזון שהם נזונים ממכו י נארץ אחרת שימצאר פירותיה בהפך והב"ח הנזונים תהם יהיה מונם הפכי אל אנשי הארץ האחרת ומוה הבד ימצאו אנשים בעיר אחת או ב במחוז אחד ינתר מריפים נינתר פקחים מאנשי ארץ אחרת ינתחייב מזה שיתחלפו מיני ההסבמות בין שתי אלו הארצות להתחלפות מוצי היושבי בהם׳ ניצטרך לכל אחת מהן נימום מתחלף לנימום האחרת בזמן אחד בעצמו׳ אלא שאחר מהשכני הזה הנא מתחייב מכדה מקבל ולא מצד הנתן ראני שיהיה השכני בדברים אשר מצד המקבלים וזה בשרטי הה ההכתו והשבמות אשר בין האכשים כשי התחלפות הארצות בכאה ובמגיכה כי יחיה הנאה אצל קצת מגונה אצל קצת אבל בעקרים הכוללים והשרשים התסתעפי מהם שכל זה מצד הדברים הנתלים בנותן אי אפשר שיצוייר בזה פום ח חלוף ולזה המצא שתורת בני נח ותורת משהעם שהם חולקות בענייני פרטיי כמו שיבא הנה הם מסכימות בעניני המללים אשר מצד הנותן - ושתניהן כמצאות בזמן אחד שאפי בזמן המצא תורת משה לישראל היתה נמצאת תורת בני כח לבלל האומת י והיו מתחלפות כפי התחלפות הארבות דל ארץ ישראל מחוצה לארץ י וגם כפי התחלפות האומות א מזו מכד האבות ואין שפק שהאומות היו מגיעו על יד תורת בני כח אחר שהיא אלקית להכלחה האיכושי עם פלא היתה כמדרגת ההצלחה המוטגת לישראל מצד התורה - אראל חסידי אומות העולם יש להם חלק לעולם הבא - וזה ממה ש שיורה שאפשר שיתצאו שתי תורות אלהיות בזרון אחד לאותות מתחלפות יכל אחת מהן מגצת המונהגים על פיה אל ה ההכלחה האכושית א עפי שיתחלפו במדרגת ההכלחה המושנת מכר שתי התירות ׳ וההתחלפות הזה בתורות אי אפשר ש שיבא בעקרים ולא בשרשים המסתעפי מהם י ולזה תשאר הבחינה אשר לתורה מצד עצמה תמיד על עניז אחר י ואולם הכחינה אמר מכד השליח אפשר מיעול בה איזה שנוי י ויות בריך שינהיה האמות אמות עבתי א"עפי שיתחלף א אמות הדת האחת לאמות הדת האחרת י ואמנם אם אפשר שתשתנה הדת בעצמה עם היותה אלחית לעם אחד בעצמו

ובארץ אחת בעינה זה ממה שנחקור עלת במאמ׳ ג׳בעזר האל ית׳ : כו' העולה ממה שביארכו בזה המאמ׳ הוא כי מספר העקרים לדת האלקית שלסה שחם מציאות הסם ות ותורה מן השמים ושכר ועונש י כי אלו הסלסה לא תצוייר תורה אלקית זולתם י ושתחת אלו הג׳שרשי׳

פרקכו

אתרים משתעטי מהם הם אצל העקרי הללג בתדרגת המנטים הנכנסים תחת הסוגים כי בהסתלק אחד מהשרטים ל לא ישתעטי מהם שהם כמו שבארנו והשרטים שהם

4...

לפי שכל חי מרגיש וההקדמה הקטנה שהיא כל אדם חי כסתר ובזולתה לא יתבאר הדרוש אבל לא מפני זה יחשב האומי לפתי וסכל י ובעבור זה אין לתעיין בספר מספרי התחברים לקפון ולהשיב תן העולה על רוחו ראשונה אבל ישיב אל לבו כי המחבר ההוא לא היה מקלי הדעת שלא הסיג בעומק עיונו מה שיעלה על לב המעיין בתחל הדעה׳ ניוחר ראני לכל אדש לחטוד שכלו והבנתו ולות כי אי אפשר שיטעה התחם ר ההוא בדבר נגלה הטעות ויתלה הטעות בעיונו וירבה להעמיק בדבריו עדיקבאר לו אמתת כוונת המחבר כי המחבר לרוב התשוטט מחשבתו בדברים העיוניים העמוקים לפעמים יקל בעיניו להאריך בביאור דבר מה וא'כ יקשה הבנתו על המעיין י וצריך המעיין להזהר בזה יוחר מאר כדי סלא יקרה לו כמו שקרה למשיבים על תורת משה ואות שהיא התיר לחלל את השם כמו שכתו וחללת את שם אלהיד או שהיא תמכע מלהיטיב לשונא ממה שבתו בי תראה חמור שונאך רובץ תחת משאו וחדלת מעאב לו עזוב תעזוב. עמו נסתכשלה הזאת תחת ידם תפני שלא שמו לב לחבין דרבי הלשון או מה שנזכר במקום אחר בפי דבר זה כמו ולא תחללו

את שם קרשי וכיוצא בזה הרבה

צנין התציאות הנאת על כל נתצא תן הנתצאים נחלקו בו הפילוסופי אם הוא תקרה קרה לנתצא פרקא או הוא עניו עבתותי לו : ואולם שם המביאות הנאת עליו ית אי אפשר לות בשהוא תקדה כי הוא ית איכנו מקבל למקרים כמו שיבא נאי אפשר ג'כ שיהיה עצמותי לו וכוסף על מהותו שא"כ היה עצמו האל ית מורכב מכ דברים נוה לא יתכן כמו שיתבאר י א"כ אין המציאות הנאמ עליו ית דבר אלת המהות ואחר שמהותו נעלם תכליה הה **מהעלם כמו** שכת הרב זל שזו היתה בחשת מלעה באמרו הראני נא את כבורך ובאתהו התשובה על זה לא תוכל לראו את פני כי לא יראני האד נחי נאלאל בספרי נאפי מלאכי השרת שהם חיים כלנת שאין מהנתנ נודע לזולתו א"ב מציאותנ כעלם תכלית המעלם שאוננו נודע אפי למלאבי השרת׳ ולפי זה ראוי שישאל שואל ויאמ איד יונח שורש לחורה אלהיה ד דבר שהוא כעלם השנתן משום כמצא זולת השם י והתשובה בזה כי לא יונח מציאות שורש לתורה אלא מן הצד שהוא אפשר ההשנה וזה מצד היות הנתצאות משפעות ממנו והוא עלה להם ופועל אותם כי מזה הצד תבחן מעלה השם מ מצד היותן פועל הנתצאות בתכלית השלימות וההוד וזה הצד הוא שמותר אל האדם לדבר בו ולהבחין מעלחו אבל מצד עצמותו אי אפשר לדבר בג כי לא יכלל זה בדבור כלל י וזה רמז דוד במזמור ברכי נפשי את ה כי על צד הראשון את ה אלקי גדלה מאד כלות מבד מהוחד גדלה מאד משיוכל האדם לדב בד ועם כל זה הוד וחדר לבשת כלות מן הצד שאפשר לדבר בך שהוא מצר הפעולות הנראות שהן נמשכו ממך כי הם יורו על הודך והדרך ועל כן המשיך לזה ספור סיצירות התושפעות תתכו ית׳ התורות על תעלתו ושלתותו תצד השלמות הכראה בהן ובעבור בי תעלת האומן תוכר בסעולתו מביפנים מזד היותו פועל פעל נפלא וחשוב בחומר נכבד ומעולה שהוא נכר לכל שהפעל ההוא הנכבד ה הוא מפועל ככבד ושלם כמו מישיראה כלים נאים מזהה ואבן יקרה סאלו הכלים בלי ספק יורו על צידל מעלת העושה אותם׳ ואם מצד היוחו עושה כלים נאים מצוירים צייור נפלא בחומר גרוע כאלו תאת הצורף שעשה כלים נאים מכוידי בינר כאה בברול שזה בלי פפק יורה על חכמת הצורף ושלמותו בעשותו בברול שהוא חומר רחוק משיקבל הביור הפתנה ציור כאה תפותח פתנהי חותם כים שזה הוראה שבהיות החותר תוכן לקבל הציור שיעשה בו פועל נפלא שכן בת ארשטו במאמ היא מספר הב"ח בהיותו תופס על החכמים הקדמונים שלא רצו לדבר בטבע הב"ח הפחותי הנולדי מן העפוש לפחיתותם זולתי בנולדים מזכר ונקבה ז ואת שם בי יותר ראוי לדבר בב"ח הפחותי הנולדים מן העפוש ממה שירובר בשאר ביח ולא מכר עבמם אחר שהם פחותי מאד ומחומר גרוע שהם כולדים מן העפוש אבל בבחינה הכח האלקי שהוא מעורב בהם שזה בלי ספק יורה על מעלת הפועל ושלמותו שהוא כותן כח החיות בחומר גרוע כזה ש שיהיה כולד מן העפוש מכלי התחברות זכר וכקבה ב"ח דומה אל הכולד מחבור זכר וכקבה וזה שבח גדול אל האומן יו וכן דוד שבח השם בבחינת היצירות המושפעות ממנו על ב'אלו הפני מב'אלו הצדדין על צד הראשון את עוטה אור כשלמה לרמוז אל היותו מתציא עולם השכלים הנבדלים שיכנה אותם הכתו בשם אור כתו שנבאר בשתוף אור יוא חב רמו לעולם הגלגלי ואת כוטה שתים ביריצה וספר היבירות הקיימות והגתלות והכוראות הכראות לעין כל כאור והשתי והגלות היבשה והיצירות אשר בארץ וספר הסדר הנראה לצין איך סדר השם כל מנשה בראשית באופן שלם כדי שיחיו נתקייתו הביח לזה ואת המשלח מעייני בנחלי בין הרים יהלכון ישקו כל חייתו שדי וכו וספר סדר חדוש הלבנה מדי חדם בחדמו וסדר היום והלילה שזהו סבת קייום התציאו השפל והב"ח כלם איש איש כפי מדרגתו וזה ממה שיורה על חכמת היוצר ומעלתו בעשווצו ירח למועדים שמש ידע מבואו וזמו שבת התחדש היוש והלילה לקיוש הנמצאות והגלות הארץ והמצא שאר היצירות הכוראו׳ ואחר ששיים לשדר שבח השם מצד היצירות הגדולות והכוראות שב לשבח האל יה מן הצד האחר לל מצד היצירות הפחותות הכולדות מן העפוט ואמ מה רבו מעשיך ה'כלם בחכמה עשית וגו'זה הים

בדול ורחב ידי שם רמש ואין מספר חיות וגו׳ וחזכיר היצירות הנעפות בים והכולדות מן העפוש מבלי שיהיה בהם כח להשאי תינם כתו שיראה תתה שכתו בשו תושף רוחש יגועון ואל עפרם ישובון תשלח רוחך יבראון ותחדש פני ארתה

[])

בביאור העקר הראמו' שהוא מציאות האל ומה שיתלה בו מן השרשים התקתעפי מינגו חשני המאפר ממה שראני לבל בעל דת שיאמינהו ינלפי מה שכתבנו במאמ׳ הא׳ השרשי׳ הנתלים בו חש ד׳ והם האחדות יםלוק הגמתות ושהנא ית׳ בלתי כתלה בזמן י נשהנא ית׳ מסולק מן החסרוכו׳ וכדי שיתבארו אלו השרשי ביאור מספיק ראני שנבאר תחלה הצקר שהם מסתעפים ממנו שהוא מגיאות השם נאחר נבאר השרשים אחד לאחד ל

למצא חטבונם וקודם כל זה אכתוב הערה אחת הברחית לכל מעיין בזה הספר

ותתה שאין ראוי שיעלם תן המעיין בזה השפר הוא כי הרבה דברים נאמרים בו במקום אחד לפיד הערח דעת האות לו לפי האתת בעצתו ויאתרו בתקום אחר בהפך לפי האתת בעצתו או יאתרו בתקום א אחד על כוונה מה ובתקום אחר על כוונה אחרת כמו שעשה הדם זל במקומות הרבה מספר המורה שהרי כת בפ ב מן החלק האכי עי נתמונת היביט ואמתת הפס ישיג׳ והואכת כפ לוכי פי ופני לא יראו אמתת מציאותי כמו שהיא לא תושגי והעיר על זה בפ כ'ד ובמקומות אחרים מן המאמ הא'בי אמתית מזיאותו ית לא תישג לאלתו יובעבור זה ראוי שי מיוזר המעיין בפרק מפרקי סשר אי זה מחבר שלא יקפוץ להסיב על דברית עד שידע דרכי הלמוד הנעשי בסשר ההנא וכן עד מיקיף בכל מה שבא בסער מהעניין ההנא במקומות אחרים כי לפעמים ישמיט הסער הקרמה אחת באי זה מ מקים לפי שהיא כתכוארת בעצתה או שנתכארה בתקום אחר או כוונה תתנו להסתיר הענין וחשוב התגיין שזה טעו מן המחבר ניתהר להשיב עליו ניחשוב אותו לפתי וסכל י וזה הדרך כתצא בויכוחים הרבה כתו שיאת אות כל ארם ראני סיכי׳ את בוראו וזה לפי פכל בעל מכל ראוי סיביר את בוראו וממע המומע ואמ׳ מזה טעות גדולה כי מי הגיד לג מהאדם

בעל פכל וכל עוד מלא תתבאר ההקרמה הקטנה מזה ההקם לא יתבאר הדרום וזה אמת אלא מכבר תדב לבעלי ההנתן פדרך התרבר או התחבר להסתיר ההקדתה הקטנה כתאת האות כל אדם תרגים לפי

וזה הדעת עם מהוא עקר כל שרשי התורה מכל וכל כי אם לא יפעל על צד הרצון אי אפש שיפעל בנת זולת עת ויביא זה אל האמנת הקרמו' הגמור ואל עקירת כל הנסים והנפלאות שבאו בתורה ולא תועיל התפלה לאל בעת הצרה ולא כ בשרון המעשה והתשובה וזולת זה ממה שנזכ בתור׳ הנה הוא ג׳כ סותר למה שוגזרהו העיון השכלי וזה כי מושכל ראשון הוא שהאל ית ראני שיתבאו כל תיני השלתיות בו ניסולקו תתכו כל תיני החסרוכות ובעבור זה את הכביא שהור עינים מראות ברע והבט אל עמל לא הוכל כי לפי שראה שיהיה חסרון בחקן שיביט אל עמל את שלא יוכל לעשו כך כאלו באר סאין ראוי שייוחם אלת שום דבר שידותה שהוא חסרון י והוא מבואר שתי שלא יפעל ברכון הוא חשר ולא יאת לו בועל אלא בהעברה ובהקל מן הלשון יכיאסי כאמי שהאש ישרוף והסיף ימית והכר יאיר לא יאמיזה אלא בהעברה כי כצל ה המיתה בסף והארת הבית בנר לא יינחם על דרך האמת אלא לפועל בבחירה והוא האדם שהמיה בסיף והדליק הנר בבית יוכן המשליך בגד באשונשרף אנפי שהאש היא השורפת לא ניחם פועל השריפה אלא על האדש המשליך אותו באט וכאת פלו שרף הכגד כי האדם הוא הפועל על דרך האתת לפי שהוא פועל בבקירה ורצין ועל כן תיוחם אליו הם הפיצולה יושאר הפועלים כנר והסיף והאש הם פועלי חסרים כי אין בידם לפיגול או שלא לפיגול אלא כפי רצין האדם הפועל בהם וחם כתו כלים אליו כגרון והתגרה שאת עליהם הכתו היתבא הגרון על החוצב בו אם יתגרל המשור על מניסו ונו׳ ה׳ל אין ראני שיתפא׳הנריון שהנ׳הכלי להקר׳סועל על החוצב בו כי החוצב בו הוא השועל ולא שיחגדל המשור על תי שהוא מניף אותו בקלות כהניף שבט ולא שיתודל על מריוניו שהם מריוני אותו בקלוה כהרי מטה קל לא כתרי עץ כבד ז ואת׳ זה על תלך אשור שהיה חושב שהוא הפועל והרודה עתי בעברה כרבונו ויאת׳ שאינו אלא ככלי שהשם פועל על ידו ותשלח אותו לעשוה תששט בנויחנה ובעם עברתו ועל כז את בהחלה העניי היו אשור שבש אשי ונו בנוי הנה אשלחנו ועל עם עברתי אבונו וני נהוא לא כן ידינה ולבכו לא כן יחשוב וני כל זה יורה כי הכלי אינו פועל ע"ר האינין אבל השועל הוא התכיע הכלי ברצון ועל כן כשיאת על השי שהוא מועל הכתצאות או אי זה דבר אין ראני שיהיה פועל אותם כדרך העיצלים החסרים אשר אין עעולתם בידם לעשו או שלא לעשות שאם כן יהיה האדם יותר ככבר מהאל יתכי האדם יש לו יכולת צל שישרוף הבגד או שלא ישרפכו והאל יתלא יהיה לו יכולת על זה יוהיאך אפשר שמי שיש לו יכולת בבת לא יהיה יכול על מה שהארם יכול עליו י ולזה הוא מכואר שהוא מחוייב שיהיה פעל האל ית׳ כפעולת הם הטועלים השלמים והם הטועלי על בד הרבון והבחירה שהם אבלנו הטועלים השלמים: ואולם היור הטור הנדול התתחייב להינת פעולתו ית על צד הרצון הוא על זה הדרך כי אם היו הרצון והבחירה אשר הוא פועל בהם ממין הר הרכון נהכחירה אשר באדם היה מתחייב הספק שאמרכן שיחדאו שנוי בפועל אבל אחר שאין רצוכו יה ממין הרכון א אשר לכו לא יקר׳ מוז בטול כי רבוכו כמשך אחר חכמתו ויכלתו וכמו החכמתו ויכלתו הם בבת ואינם ממין חכמתכו וי ויכלתכו כן רבוכו אינו ממין רבוכנו׳ וכמו שהחכמה והמדע בו ית איננה דבר ניסף על העבמות כמו שיבא אכל היא עין עבמותו וכמו שעצ אותי נעלם תכלי ההעלם כן חכמתי נעלמת תכלי ההעלם ולא נבין ממה שניחש אליו החכמה אלא לסלק ממכו הסבלות שהוא ההפך יוכן כאמ בי מה שניחם אלת הרבון הוא כדי שנבין מתכו שלוק היתו פוצל על צד החיוב כפועלים החפרים ביכלת ב"ת כי פעולתו ית ביכילת ב בתולוז יתחייב שתתשך מתנו על צד הרצון כמו ש שהם בפועלי השלמים י אבל לא שנבין רבונו היאך היא לפי שהיא עבתותית בו וכתו שעבתותו נעלם תכלית ההעלם כן רטינו כעלם תכלית ההעלם ולא כאת בו שהוא פועל ברכון אלא כדי שנבין תינו שאינו שועל על צד החיוב בלי כו כונה ורכון ׳ ואס תואל ותאת והיאך יאתנה תכא רובה אל רובה כאיבך והיאך יאדנה מהיותו יוהנ את הארם קורש היותי אל היותי יודע אותו בעת היותו שהם ידיעות מתחלפות בלי סבק ואין דרך להיגלט מוה אלא או כש צאיו שאין ידי ידיעתו מיין ידיעתיו שתחרש בו השנוי כדרך שהיא מחדשת כנו או שתכוא אל כשירה גדולה ליחש אליו תואר הסכלות נתאת אאינכו יודע דבר בכל התתחדא בעולם אלא בכללם ולא ידע את תאה בעת היותו יות׳ מתה שידעו הודם היותו או אחר הינתו ושאינו י,דע את ההפבים כדי שלא יהיו כו יריעו מאתנות : והיותר ראוי שראת כי יריינתו היא כתשכ אחר הכתקו וכמו שחכמיון היא עין עצמותו ואיננה דבר נוסף על העצמות והיא נצלמת תכליה ההעלם כן ידיעתו ורצונו ניכלתו שהם נתשבים אחר חכתתו נעלמים תכלית ההעלם ולא נבין מהם אלא שהוא פועל פעולתו במין שיפעל אותה סטועל הינתר נבחר׳ נאחר שאכחנו נמצא שהשועל היותר משובח הוא הפוע ביכולת וכוונ׳ורצון נאת בו יוצ שהוא פועל בכוונה ורצון ואם אין בנו כח להשין הכוונה והרצון ההם כיצר הם אבל נדע מהרצון ההוא אינו מחדש בו שנוי אחר ש שנדע שהשנוי היה חסרון בחקוי ולהיות הסבק הזה נופל בתחלת המחשבה דל היות בעל הרצון משתנה מלא רוצה אל רונה תידגא הנביאים תדירים, זה הסבק על הדרך שבתבנו את ישעיה דרשו ה'בהתנאו קראוהו בהיותו קרוב יעזוב רשע דרכו ואיש און מחשבותיו נישוב אל ה׳ וירחמהו ואל אלקיטו כי ירבה לשלוח ושיוך לזה כי לא מחשבותי מחשבותיכש

ילא דרכיכם דרכי נאם הכי גבתו שיים מארץ כן בכתו דרכי מדרכיכ ומחשבות מתחשבותיכם וביאורו כילפי פהיו משעיןם עליו בני דורו ואומרי איך אפשר שאם נגזר על הרשע שימות שאם יעשה תשוכה שתתבטל גזרתו אכ וזה סלשתן לא ישנל על הנולדי מזכר ונקבה שיבראון אחר ששבו אל עפרים אלא על הנולדי מן העפוש יואמ כשהתחיל לדבר על זה מה רכו מעסיך ה כלם בחכמה עשית להורות שמעלת השועל וחכמתו יוכרת בתתו שלמות אל חומר גרוע מאד כמו שהוא חומר סב"ח הנולדים מן העפוש שנתן להם שלמות החויות וזה ממס שיורה על חכמת השועל יולזה סמך אל זה יהי כבודה לעולם ישמח ה' במעשית לבאר כי באלו הנמצאו השסלו הנולד מן העפוש כבר יפול עליהם השמחה שישמח השם בהם בעביר שהם מעשית מצר בי באלו הנמצאו השסלו הנולד מן העפוש כבר יפול עליהם השמחה שישמח השם בהם בעביר שהם מעשית מצר המרכו שנירת שלעפי שאין ממדרג מעל השם ושלימות שלימית מרכים מה ה הם אות יהי כבודה לעולם ישמח ה' במעשיו כאלו ביארת שאעפי שאין ממדרג מעל השם ושלימותו שישמח בנמצאו הם אות יהי כבודה לעולם ישמח הי במעשיו כאלו ביארת שאעפי שאין ממדרג מעל השם ושלימותו שישמח בנמצאו הם אות יהי כבודה לעולם ישמח הי במעשיו כאלו ביארת שאעפי שאין ממדרג מעל השם ושלימותו שישמח בנמצאו הסותות כאלו כבר יפול שישמח בהם על צד העבריה הלשונית מצד שהם מעשיו וזה לשון יהי כבוד ה לעולם וכו כלומ בבודו במקומו מונח לעולם שימח הישולו הנמצו כרית בה ביארת שהביאון חנורתובי מעל השם ושלימותו שישמח בנמצאו בכודו במקומו מונח לעולם שימח בהם על צד העבריה הבאונית מצד שהם מעשיו וזה לשון יהי כבוד ה לעולם וכו כלומי בכודו במקומו מונח לעולם שימח בהם על צד העבריה הבמוכית מצד שהם מעשיו נוזה לשון יהי כבוד ה לעולם וכו כלומי בכודו במקומו מנורח לעולם המה כבחי ואמות נכרת בהן בחותים מעשיו על הדרך שבארכו יחיו ששבח השם צוח ה מחזמור מצה היותו שובע הנמצאות לא מצד מחותו כליובעבור זה התורים התורה בפרש בראשית להורות על מציאות השם השומל לכמצאות כמו שכתו בראחת האי ועל זה הצד הונח מציאות השם עקר לתורה לא מצר אחר ני

הפועלים ב תינים תיץ לא יפעל בעצם וראשונה אלא דבר אחד כחום האש יחתם והור השלג יקררי ברק ב' וזה התין נקרא פועל בטבע לא בכוונה ורצון ותין יפעל פעולו הפכיות והוא הפועל בבחירה ורצון יפעל דבר בעת שירנה ניפעל ההפך בעת שירצה אולם שיהיה פועל השי נמשך ממנו על דרך המין הראשון הוא דבר מכואר הבטול לפי שהפועל הטבעי לא יפרר מן הפעולה כאור פלא יפרד מן הנר וכחום שלא יפרד מן האש יוהאל ית דבר נבדל מן הפעולה י ועוד כי הפועל הטבעי חסר כי לא יפעל דבר בידיעה והכרה אבל הוא הכרחי בפעולתו כמי בשיתצא התקבל תוכן כי האם תשרוף אם תתצא התקבל תוכן לפרפה ותי שהוא הכרחי לתוכן ב פעולתו הנה הנא חשרי אחר שאין בנ כח לעבור הפעל ההיא ולא לפעול ההפך נהאל ית אין ראוי שימצא בו שום חסרון יתחייב מזה שאי אסשר שתהי פעולתו מזה המין יואולם שיהיה פעל האל ית׳ כמשך ממכו על דרך המין השני ירא׳ שהנא ראוי שיהיה מחלק ממכו ית וזה סטס הרצון אתניאת על היו הפועל רוצה ופועל דבר מה בעת מה שלא היה רוצה אותן קודם זה כילא יפול בס הרצון על הדבר שהנא כתצא על אנכן אחד ניתחייב רחה שיהיה בעל הרצו' משתנ' מלא רוצה אל רוצה ויהיה א"כ מתפעל ומקבל סנוי מזולתו כי אי אפש שיהיה הדבר האחד מכל בד פועל ומתפעל יחד והאל יוצ אי אפשר שישתנה ולא שיתפעל לא מאלתו ולא מעצמו ג'כ פאיכ יהיה מורכב מב׳ דברי מדבר בו יפעל ומדב׳ בו יתפעל והשי אי אפש׳ שיהיה בו הרכבס כלל כיוו סיבא וגם אי אפשר שיהיה פועל ותקפעל יחד יתואיב מזה שאי אפשר שתהיה פעולתו ית על צד הרצון אחר ש שאי אפשר לו שישתנה י ועוד כי כל רוצה הנה הוא חסר הדבר הנרצה והאל יתלא יחסר לו דבר שירצה אותו בעת מה שלא היה נמצא לו קודם לבן וכן הבוחר הנה הוא בוחר באחר מב דברים להיות הדבר ההוא יותר נאות אליו מן האחר נהוא א"כ חשר הדבר ההוא הנבחר אליו קורש שיבחרהו ניתחייב מכל זה שאין ראוי שיהיה שועל האל ית בבחירה ולא בר ברכון ׳ נאחר שאיננו פועל בבחירה ולא ברכון ולא בפועל הטבעי שהנא בהמשך האור מן השמש כתו שביארנו מי י יתן ואדע על איזה בדיקרא האל ית פועל: מי מכתב מהאל ית פועל בבחירה ורצו' אבל א וראיתי איז הבחירה והרצון מחודשים במו שהן ב בו אבל הם בו קרומים י ניאמריו על זה הדרך

סהאל ית ברא העולם בעת שבראו ולא קודם לכן ברצון קדום שנור שימצא בעת שנתצא ונתצא לדול תאמרים יורוש שרעתם חרוב לזה הרעת אמרי תכאי התנה הקצה עם מעשה בראשית על הים שיקרע ועל האם שלא תשרוף לחנכיה מישאל ונווריה וכו'שיראה מן המאמ' הזה שאמנ' אמרו כן כדי שלא ליחם לאל רכון מחודש בעת התיודש הנם ולזה יאמרו כי כתחר ש בעת התחדשו ברצון קדום גור להיות הנם בעת שנתצא וזה חדע רחוק תאד משיושבל לפי שמלת רצון חדום בשיובן עניינה היא תוויים ותורה על החייוב ולא על הרצון י וזה כי השאלה תשוב כתו שהייתה ונאת האם בינה שנברא העולם או החחדם הכם ברצוכו הקרום היה בידו לאחרו תאותו העת או לא היה בידו לאחרו ואם היה בידו אז לאחרו נת נתבטל הרצון החדנם כי מה שלא אחרו לא היה מפני הרצון הקדום אלא לפי שלא רצה בעת ההיא לאחרו ואם רצה היה מאחר אותו יואית שלא היה בידו או לאחרו מאותו העת אחר שכן בזר הרצון התודש איכ נתבעל שם הרצון ושב הדבר אל היותו פועל בחייתב ולא ברצון אחר פאלו רצה לאחר מאנתו העת לא היה יכול יוכן יחחייב לות בכל הנסים ובכל ש פעל שימשך מתכו בכל עת שהוא כתשך על בד החייוב ושאי אפשר שלא יהיה הדבר באותן העת אחר שכן כגזר ברכונג הקרום ואי אפשר לו לשכותו י ואם הדבר כן יהיה האדם תתר שלם בפעולותיו תהבורא אחר מהאדם יש לו יכולת על מיפעל אחד מהב׳הפכים בסוה כאלו תיאת׳להמחיר הלוח או ללבנו כפי חשבו ורצונו בכל עת מירבה והאל ית׳ אין לו יכ יכילת אלא על אחד תב הפכים בלבד הגזור תן הרצו הקדום ותע האל תוה עלוי רב : ולסי שענין הרצון אצליכו יאת על התוחדש ענין בסועל מביא אותו לפעול מה שלא בעל קידש ה מרק ב' התחדש הרצון דברו העילוסושים סרה גדולה על השם ואורי שאי אפטר שתהיה ענולתו ברצון.

ויתבאר ג'כ מזה שהוא אחד לשי שמה שהוא נבדל לא יושכל בו מנין אלא בחיות האחד עלה והאחר עלול והנבדל אשר אין בו אפשרות כלל הוא עלה בהכרח ואיכו עלול כי העלול הוא אפשרי המציאות אחר שמציאותו כפלה באלתו ויתחייב מזה שהנא אחר יוגם כן יתבאר שאין לו התלות בזמן שאם היה לו התלות בזמן היה כמצא בזמן זולת זמן והיה בו אם אפשרות יותבאר ג'כ שהוא תסולק תן החסרונות שאם היה חסר אי אפשר שתהיה בנולתו שלמה בתכלית השלמות וא נאכחנו נראה כל פעולותיו שלמות בתכלי השלמות כמו שאמ הצור תמים פעלו יתבאר א'כ שהוא מסולק מן החם-ונות וזה המופת על מציאות השם כחו כח המופת הרביעי שהביא הרב זל בספר המורה בביאור מציאות השם והשרשים המסתעפים ממנונהוא מושת תורני מסכים עם העיון והוא שבא עליו הרמז בפרשת בראשית כמו שכתבנו העקר הזה שהוא תציאות השם יש עליו מוסתים אחרים עיו ניים הביאם הלתבם זל בתחלת החלק הב פרקה מספר המורה אזכור אנתם בקצרה כדי להעיר המעיין על הצודק מהן מהבלתי צודק: והתופו הראשון מחן שעשה הרב "ל הוא בכני על מציאות תנועה נצחית תרירה כמו שיכיח הפילוסוף וזה ממה שלא יודה אותו כל בעלי הדת האלקית התאמינים בחדוש ואין החוש יכול להעיד על זה ג׳כ ולכן לא התעסקנו בהבאת המופת ההוא: המופת השני שהביא הרב זל הנא חלוש מאד לפי שהוא בכני על הקדמה הקדי בשם ארסטו לא נתכאר אתתתה את כי כשימצא דבר מורכב מב׳ דברים וימצא אחד מקם בפני עצמו חוץ מן הדבר ההוא ואולם המורכב התחייב מציאות האחר בהכרח חוץ מן הדבר המורכב ההוא ג'כ שלא היה מציאותם מחייב שלא ימצאו אלא יחר בחומר ובצורה הטבעית לא היה אחד מהם נמצא בלתי האחר בשום פנים יחיה א"כ מציאות אחד מהם בפני ע עצמו מורה על העדר החיוב והנה ימצא האחר בהכרח נהמשל בזה כשימצא הסכנגבי שהוא מורכב מן החומן והרכש נימצא הדבש לבדו יתחייב בהכרח המצא החומן לבדו יואחר ההקדמה הזאת אמר אכחנו נמצא דברים רבי מורכבים מחכיע וחתכועע לל שהם יכיעו אלתם ויתכועעו חאלתם בעת שיכיעו וכמצא מתכועע לא יכיע כלל והוא המתכועע האחרון יתחייב בהכרח שיתצא תניע לא יתנועע כלל והוא התניע הראשון :וזה התופ הוא בנוי על ההקדת ההי שהקדי בשם ארסטו ואיננה אמתי׳כי איננו מחויב שכסימנא דבר מורכב מב דברי וימנא האחד לבדו שימנא האחד לבדו כי כבר ימצא האדם שהוא מורכב מחי וממדבר וימצא החי לבדו בזולת המדבר ולא ימצא המדבר בזולת החי אלא אם כאת שהתלא הנא מדבר לבדו לל תשכיל בפעל מאלת שיהיה נשם כאן מרגיש שהנא גדר החי יואעם שיש להשיב על זה ולות כי החי לאיתצא לבדו בזולת התחבר עתו צורה אחרת תיכית כאלו תאת חי צוהל או חיכוער או חי שואב אבל ה מדינת המשולח לה ימצה לבדו יולזה אינכו מחוייב שימצה המדבר לבדו בזולת צורה אחרת מה שאין כן במכיע והמ נהמתכועע בעבור שאסשר לבעל הדין לחלוק על זה בצד מה מהמצא החי או הצמח מורכב מניף ונפש וימצא הגוף לברת ולא ימצא החיות ולא הצמח לכדו ולא סיוך הרב על המוסת הזה והביא מופת אחר שלישי עיוני חזק שאי אפשר הכתבאות לא יתכע הענין בם תבחלקים אם טיהיו כלן בלתי לחלוק עלי לפי מה מכת האול מס : אם את קצתם נהם הווה נפסד וקצתם בלתי הווה ולא נפסד יואת הוות ולא נפסדות או כלן הוות נפסדו . החלוקה הכרחית ושקר שיהיו כלן בלתי הוות ולא כפסדות שאכחנו כשיג לחוש כתצאות רבות הוות כפסדו יושקר שיהיו כלן הנות נפסרות לפי שאם היה כל הנתצא נופל תחת ההניה וההפסד היו כל הנתצאות אפשרי התציאות נהיה אפש שיפסדו כלם ולא יהיה שם מוציא ומכריה מציאות על העדרם ולא ימצא א"כ דבר מן הנתצאות אחר שאין שם מוציא נלא מקיים יבריח מציאותם על העדרם ואכחכו נראה אותם כמצאים יתחייב בהברח שימצא כמצא בלתי הווה ולא כם כפסד שאין אפטרות הפסד בו כלל הוא התכריח מציאות הדברים ההנים הנפסדים על העדרם והוא מחייב המציאות לא אפשרי המציאות כי לא ימלט הנמצא הזה מהינת מחוייב בכחינ עצמו או בבחינת סבתו׳ ואם הוא בבחינת עצמו היה הנא האלוה יואס הוא בבחינת סבתו היתה סבתו מחוייבת המזיאות בבחינת עצמה והיא האלוה ית והוא הממציא כל הדברים ההנים הנפסדים יותלתו לא היה אפשר שימצא דבר נהא איננו הנה ולא נפסד יוזה המופת חזק מאד בזה הדרוש כי יתבאר ממנו מציאות השם בחלוקה הכרחית ולא מצר היות הדברים הנמצאים צריכין אל פועל במופת הר הראשון שכתבנו יועל כן את הרב עליו סאין בו דחייה ולא מחלוקת אלא לתי שלא ידע דרכי המופת׳ ואת עוד כי מזה יתחייב שלא יהיה ביף שכבר ביארכו שהאלוה הוא התחווי התציאו בבחינת עצמו וכל מה שהוא תחוייב המציאו בבחינ עבמו אינו גיף לפי מכל גוף מורכב מב ענייני וכל מורכב הנה ההרכב היא סבת מציאות ולא יהיה אב מחוייב המציחו בעצרת כי תציאותו תלוי בתציאו חלקיו והרכבתם ולזה הוא תבואר שאינו גוף ולא כח בגוף :ותזה יתבאר בקלו שהוא אחר כי תן הפקר שימצא לשנים חייוב המציאו בשוה מבלי שום הרכבה כי בהכרח יהיה בכל אחר מהם עניין ידיוב ה המציאו ועניין בו יובדל חזילתו ויהיה א"כ מחויי המציא ו מורכב מב ענייני וכבר ביארנו שהמהוייב המציאו אי אשש מיהיה בנ הרכבה כלל ויתבאר ג'כ מאינו כופל תחת הזמן להיות כל כופל תחת הזמן משתכה וכל משתכה יש לו משכה

איהיה בו הרכבה כל ויתבחר גב מחינו כתפי תחית הזתן ההייוע כל מייי כל מייי איז איז איז איז איז איז בו איז בו איז א ותחנייב התציאות בבחינת עצמו אין לנסבה אחרת משנה אותו ולא יהיה הנא גב משנה ותשתנה יחד שאם כן יהיו בו שני העטיינים עניין בו ישנה וענין בו ישתנה ויהיה מורכב י ויתבאר

א"ב יחיה האל משתנה מרוצה אל רוצה ואי אפשר שישתנה השם מן היותו רוצה להעניא את הרשע אל היותו רוצה שלא להצניארובצביר זה היו תחליטים המשפט ואותרי שאין הקשובה מועילה אל הרשציו התיר הסשק הוא כשאתר כי לא ת מחשבותי מחשבותיכם וגוכלומר לפי שבתחלת המחשבה יעלה על הדעת שיש שכני רכון בו ית אתר כי לא מחשבותי מ מחשבותיכם ולא דרכיכם דרכי וגל כיכמו שיש חבדל בין ידיעתו לידיעתנו שאינם ממין אחד כלל כן יש חבדל בין דב רטוני לרטונטו ובין דרכיו לדרכינו עד שלא יפול ביניהם דמיון כלל יל זורות על זה אמ כי גבה שמים מארץ כן גם גב זו דרכי מדיכיכם וגו כי הוא דבר ידוע מאי אפשר לומ על שני דברים שהאחד גכוה מן האחר אלא כששניה בכוחים נהאחד בבוה מן האחר אלא שמתחלפים בפחות ויתר כמו שנ שהאש תתר גביה מן האוירכי שניהם יפול עליהם שם הגובה לות שהם גבוהים אלא שהאש יותר גבוה מן האויר אבל אם האחר גבוה בתכלית הגובה כשמים והאחר שפי בת בתכלית השפל כארץ שלא יפול עליה שם הגובה כלל לא מעט ולא הרבם לא יאת שוה גבוה מזה אבל אם נאת עליהם שהחחד גבוה מן האחר כרצה לות׳ שאין ביניהם יחם ודומיון כלל לפי שעל האחד שהוא השמים יפול שם הגובה ועל ה האחר שהנא הארץ לא יפול שם הגובה כלל לפי שהיא בתכלית השפל י וכן יאת הכתו שהם תחשבותו ודרכיו בערך אל מחשבותיכו ודרכינו כי כמו שלשמים ולארץ לא יכללם שם הגובה כלל אבל על השמים ישול שם הגובה במוחנט ועל ה החרן לא יפול שם הגובה כלל כן הם מחשבותיו ודרכיו וידינתו בערך אל מחשבותינו ודרכינו וידינתנו . כלות שאין ביניהם יחש כלל ולא יכללם סוג אחד כי ידיעתו תקרא ידיעה בתוחלט וידיעתנו לא תקרא ידיעה כלל ולוש לא יפול שם הידיעה על שניהם כאחד אלא בהעברה כי לא יתחלפו בפתו ויתר בלבד אבל יתחלפו בשאינם מסוגאחד בשם הגובה הנאת על השתים והארץ כי על השתי' יפול שם הגובה ועל הארץ לא יפול שם הגובה כלל אבל שם השפל ולזה לא יכלל ם גאח הל סוגהנוכה ובנבו זה אין להקים בין רבוננו לרטנו כתו שאין להקים בין ידיעתנו לידיעתו כי אף אם הרבון אשר בכו יחיים שכוי אליכו הכה רבוכו ית לא יחים שכוי אליו י ולוז המשיך אל זה ואת כי כאשר ירד הבשם והשלבונג׳ כן והיה דברי אשר יצא מפי לא ישוב אלי ריקם כי אם עשה את אשר חשצתי כלות שהחפץ האלקי אינו דומה אל החשץ האי האינושי שפעמי לא יצא אל הפועל כי החצץ האלקי יצא אל הפיעל ע"כם ואין מעכב בידו מעשו רבונו וזה ממה שיורה מבא לבאר ענין הרכון כלות שאין השבי ורבוט תינין הפנט ורבוטנו ולוה לא יחייבו שני בחקו כלל אע"ם שיחייבו שני בחקט ויצלה בידיט מהשנצל האלקי כעשה על צד החשץ והרצין י וא עפר אין זה מחייב שטוי בחד ית ולא שום חסרון ולוה יפול עליו שם הפיעל בכווכה ורבון שהוא הפועל הינתר משובח וזה מה שרב כו לבאר :

כבר בארכו במאמי האיכי לכך התחילה התורה בסרשת בראשית להורות על מציאות הפועל י וזה טי פרק ד ממה שנזבר שם מיציאת הדברי מן הכח אל הפועל יש ראיק על מציאו הפיעל המוציא אותם אל ה השעל יותה שנזבר תיציאתם אל הפעל בזתנים תתחלפים והם ששת יתי בראשת יש ראיה על תציאות פועל ככ בכווכה ורצון שהוא פוצל הדברי בעתים תתחלפים כשי מה שגזרה חבתתו ואש שי שהיה אפשר שיתצאו בעת אחת נאמנם נמצאו בעיתים מתחלפים להורות על הכוונה והרצון כי בזה תוריים התורה בכללה והשב והעונש הנזכר בה כתו שכתכנו לתעלה י וזהו שאליול והלא בתאת אחר היה יכול להבראות אלא כדי להפרע מן הרשעי וכו וליתן שכר טוכ לנדיקים וגם בסרר שנתצאו בו בעיתים תתחלפים יורה על הקדימה הטבעית שיש לקנת היצירות על קצת ושכל אזת מהן נמצאת בצת הראוי, והנאות לה לפי טבעה כדי שתמצא על תכלית שלימותה שאפשר שתמצא בו כפי מה שבורה ח חכמת הסנעל ורצוכו ולוה כחת בכל אחד ממעטה ברחשית וירא אלקים כיטוב להורת על הענין הוש:

וממח

שתציר עליו החוש מזה מיציאת הדברים מן הכח אל הפעל יוכל להביא מופת עיוני על מציאו האלוה ית'על זה הדרך אכחנו נראה שים בכאן עניינים יהיו בכח ניצאו אל הפעל וכל מה שינא מן הכח אל הם השועל יש לו מוציא חוצה לו בהכרח שאלו היה המוציא בו ולא היה שם שום מוכע לא היה נמצא בכח בעת מן העתים אכל היה בפעל תמיד ינאם היה מוציאו בו נהיה לו מונע שלא ימצא תמיד בפועל נהוסר הנה אשר הסיד המונע היא א אשר היציא הדבר מן הכח אל הפועל יוהמוציא התוא מחיה מוציא בכח ושב מוציא בפועל היה אם למוכע מצגמו או ל ליחם היה כצדר בין הפועל והמתפעל וכפכתצא היחם ההוא הוציא אל הפועל וכל אחר מאלו השנים יחייב התכא מס מסיר המוכע או מביא היחם וכן יחמ במסיר או המביא ההוא הסני וזה לא ילך אל בלתי תכלית יולזה אי אפטר מכלתי שיניע אל מוכי מן הכח אל הפצל אין בו כחניות כלל לפי שאם היה בו כהניות היה בו האפפרות ומה סים בו אבשרו אפשר שית כא ואששר שלא יתכא ויבטרך אל תוביא אחר תן הכח אל השועל יכריה אחר השני אששריים על החחר ניהיה האחר המוציא שאין בו בחניות ולא מוכע כלל אלא ברבונו הפטוט יעשה מה שירבה והוא מחוייב המציאות. ומן השקר חל חומה הו היל הומר וא הו אתשרות ולא וסים מחומה המציאות י ולא הנאר מהנא כבדל והכבדל א אשר אין כו אפטרות כלל נהוא מוכיא הדברים מן הכח כל הפעל הוא האלוה ית והתכאר שאכו גיף ויתכיר

בחברה שיחיה כחם בעל תכלית ואח׳ מכחם ביתים לחם התלות בזיון ושאל יתי התמציא אחר שהאא מחדשם הוא קרמון נביבת וזהו שאמ הכתו אני ראשון ואני אחרון ומבלעדי אין אלקי כלומ אחר שאני קרמון אין אלקי שישוה אלי וכן אמ הכתו ואל מי תרמוני ואשוה יאמ קרוש שאו מרום עיניכם וראו מי ברא אלה וגו : ומן השרש הד שהוא יתי מסולק מן ש החתרוכות יחוייב ללק ממכל כל דבר שידומה בו חסרון כמו הסכלות והלאות ורומיהם : ובעתה אין ראוי שיקשה עליך למה לא מניכו אלו הדי שרשי מסתעטי מן העקר הראשון י ולא 'מניכו ג'כ

שינתו חכס ורוצה ויכול נחי ודומיהם שרשי כמו שמנינו שהוא אחד ולמה לא מנינו שהוא ת אין לו סוג ולא הבדל ולא ד דומה ולא השך ושאינו משתני נכיוצא באלו כמו שמנינו שאינו גוף ולא כח בגוף י ולמה לא מנינו שהוא תישלם בשלמי בכת ושהנא אמת נשהוא ברוך כמו שמנינו שאין לו התלות בזמן כי התשובה באה מבוארת מיה שכתבכו כי כל אלו ע עכסי יוצאי מן השרשי שכתבכו כי היותו ית חכס נחי ורוצה ויכול ודומיה ככללי בשורש הי שהוא ית מסולק מן החשרוני עכסי יוצאי מן השרשי שכתבכו כי היותו ית חכס נחי ורוצה ויכול ודומיה ככללי בשורש הי שהוא ית מסולק מן החשרוני ניכן שהוא צדיק נישר ונאמן וחשיד נגבור וראום וחכון וכיוצא בזה מן הדברי שירומה בהם שהם שלמות י ומאין לו ית מוג ולא מין נוא מקרה ושאינו במקום ודמיהם כלם נכללי במה שאינו גוף ולא כח בגוף ושהוא ית אינו משתנה ושיש שוג ולא מין נוא מקרה ושאינו במקום ודמיהם כלם נכללי במה שאינו גוף ולא כח בגוף ושהוא ית אינו משתנה ושיש לו שלמות בכת ודומיהם כלם נכללי במרש שהוא ית אין יו התלות כ זמן כי כל הכופל תחת הזיזן משתנה ובית י שהוא עיליאן לו דומיהם כלם נכללי במרש שהוא ית אין יו התלות כ זמן כי כל הכופל בעקר הראשון שהוא מטיאו השיניונית יושהוא ית אין לו דומה נטא מיה ודמיהם כלם נכללי במרש האחדות ושהנא ית אתת נכלל בעקר הראשון שהוא מטיאו השמני השיני השיני הנא אים אינכו דבר זולת היות מסונת מניה בעלות כמו שהוא ית אחת נכלל בעקר הראשון שהוא מטיאו השיניוני היום אתתיות ה ית אין לו דומה נלא שהות בל הנתיהם כלם נכללי בשרש האחדות ישהנא ית אחת נכלל בעקר הראשון שהוא מטיאו השניטינים שהוא המתלים כאלה ית והמתיחשי אלוו והעניכים הראויים לשלת מינו שימות ובכל מחוד מאלו השרשי הארגעה בענישים

עצמו ונבאר תחלה עניין התארים שייוחסו לאל ית עלאי זה צד אפשר שייוחסו לו : ממה שהאא מבואר במעט עיון שהתואר שיתואר בו הדבר מצד פעולותיו לא יחייב רבוי בעציוות

פרקה

הסגעל כלל כי כבר הסמרי שימשכו מן הסועל האחד פעולו רבות מתחלפו' וזה מבואר בשני מינים הפועלי אם בפועל בטבע ואם בפועל ברצון׳ בפועל בעב כמו האם כי היא תתיך קצת הדברי ותקטיא קצת׳ ותבשל ותשרוף ותשחיר ותלבין 'ומי שלא ירע טבע האש יחשוב שיש בה ששה כחות מתחלפות יכאו מהם אלו הששה עניינים המתחלפי שאתרט כי יתצא בו עניין בו יבשל ועניין בו ישרוף ועניין בו ישחידועריין בו יפעל הפך השחרות והוא שי שילבין הדבר ניתצא בג עניין יתיך נעניין אשר בו ישעל ההפך ניקציא כי יאת שאי אששר שיתצאו ההפכי תשועל אחד בעבמו ואולם מישידע טבע האשיבין כי בכח אחד שיש בו נהוא החום יפעל האש כל אלו הדברי ויינחלפו הפעולות מטר התחלף המקבלים מכלי שיחיב זה רבני בעצמות האם וכוז בעצמו ימצא בפועל ברצון כי הכח המדבר שבארם ספועל כרכון עם היותן אחד ישעול פעולו מתחלפו כי כו יקנה הזכתו והתלאכו וינהיג הית דינות ויקרע ויתםיר וישתור זיבנה וכאלה רבות עתו תפעולות הפכיות או מתחלפות עם היותו אחד פשוט כי אין מי שיאת שהכח המדבר שבאדם הוא תורכביוכן הנפט האנושית בכללה יתשכו מתנה שעולות טבעיות מתחלפות כהונה והבתיחה וההרגשי וסעולנת ר רצוניות כפעולות הכח המתעורר והכח המדבר׳ ולא נמצא מן הפילוסופי מי שאמ שהנפש האכושית מורכבת ׳ אבל לפי שנתצא פועל הצתיחה בפני עצתו בצתח ופועל ההרגש בחי ופועל ההשכלה בפני עצתו בשכלי הנבדלי יביא זה לחשוב היות הנפש האכושית מורכבת כמו שכתבו קבת מן הרופאי שבאדם שלש נפשות ואינו כן כי הנפש האכושית אחת יתשכו ממנה פעולות מתחל פות נזה דבר באר אותו הרמבם זל בפתיחת פי אבות י והביא תשל לזה משלש מקומות א אפלים באחד הודלק הנר נהאי ובאחר זרח אנר הירת נהאיר ובאחר זרח השמם נהאיר שאניפי שכל אחד מאלו המקומו כתבא בו האור מהוא הדבר התוביא הראות מן הכח אל הפעל ומם מאור נאת עליהם בהשכתה ובלי קרימה ואחור הית אחר שאין שבותיהם שוות הם מתחלפי בבחינת סבותיהם וכן כח הצמיחה וההרגש הנמצאי באדם איננו כח הצמיחה הנמצאים ב"בח ובצתח אבל מנפש האדם ימשכו מתנה הפעולות ההן כתו שימשכו מנפש החתור ותנפש הנשר עם שסבותיהם תתחלפות ואת עודשם שאין עניין יקכנם אלא שתיף השם בלבר יואת עוד בסוף דבריו והבן זה הענין םהוא נפלא תאר יכשלו בו הרבה תן התתפלספי ניחייבו תתנו הרחקות ודעות בלתי אתתיית ע"כל שש: וכריאת מדברת אלו שכבר אשמר שימצא נתצא אחד ימשכו מתנו פעולות רבות מתחלפות מהן טבעיות ומהן רצונייות ומי מלא יבין עניין הנפש האנושית אשר בארס יחשוב מהפעולות הרבות אתנס ימשכו מכהות רבות מתחלפות . ותי שי מיקבונן עניין הכח המדבר נישביל שעם שהנא אחד עמוט אין רבוי בו נאמ באדם שהוא בנה הבית הפלוני והמדינה השלוני והחריבה וכבע המרינה והמציא החכמה השלוני וכל זה לא יחייב רבוי בעצמו הכח המרכ כלל יבין איך ימשכו מן השועל האחד שעולות רבו מתחלפו׳ ואם כמצא זה בפועלי המוחסי החלופי אשר אצלכו כ"ש שימצא זה בחק הפועל הראשון אשר סנא סבת כל הפעולו הטבעת והרצוניית נלזה נאת שא עפי שנשיג הית נמשכות מתכו ית פעולות רבות

סא יושיכן אחנו העולות דה חלהות אהרי האואר

> מתחלפות אין זה ממה שיחייבו רבוי י ולזה מה שיתר אכל המעיינים לתאר השם בכמו אלו התוארי המתחלפים מכד ה הפעולות המתחלפו אם במקבלי מתחלפי כמו כח הכמיחה בצומה וכח החיות בחי ואם במקכל אחר כמו שיהיה ד ב

am בא באו ביהיה חין פיני ויין יי כיניא אייש מחר באלאן און אעב, אחר בעייי ניוטו נייין התומרי האות

ויתבארי גם כן שתא מסולק מן החסרוכו שאם היה בן חסרון היה מכטרך אל אלתו שימלא חסרוכו ולא יהי א"ב מאוייב המציאות בעצמו אלא מאלתו והמושת הזה אף אם הוא אמת וראוי לסמוך עליו כמו שכתבכו הביא הרב זל מושת רב רביעי שהוא המים הראשון שכתבכו בשרק שלפני זה לפי שהוא מסכים עם מה שנוכר בתורה בפר בראשית ועל כן כ כתבכו אותן אכחכו להיותו תוריי גם מסבי עם העיזן ומצאכו שסמך עליו אבן רושר בשאלה הד' מששר השליע ההשלה כתבכו אחריו המופת הב' הזה לפי שהוא עיוני שסמך עליו הבן רושר בשאלה הד' מששר השליע ההשלה נכתבכו אחריו המופת הב' הזה לפי שהוא עיוני שסמך עליו הבן יא הבן רושר בשאלה הד' מששר השליע המשלה וכתככו אחריו המופת הב' הוח לפי שהוא עיוני שסמך עליו הרמבס זל ואמי עליו שאין בו דחיים ולא מחלוקת ונתכאי הכתבכו אחריו המופת הב' הזה לפי שהוא עיוני שסמך עליו הרמבס זל ואמי עליו שאין בו דחיים ולא מחלוקת ונתכאי הכתבכו אחריו המופת הב' הוח לפי שהוא עיוני שסמך עליו הרמבס זל ואמי עליו שאין בו דחיים ולא מחלוקת ונתכאי הידה שהוא מציאות השל בשני מה שכתבא מיותים לרק ו' מה שראוי שיאמינהת כל בעל דת בעקר ה הזה שהוא מציאות בעצמו שאין לו עלה ולא דמה לו והוא עלת כל הנתצאים ובו קייום מציאותו תלוי ב

בהם ולא בזולתו והוא האלוה ית'וזה העניין כותן הבנה ביתרית למה שנתאמת במופת בפרקים שעברו י ומה שראוי ש שתבן מן העקר הזה הוא כי כמו שהגדר או הרושם כותן הבנה ציורית במה שיש לו גדר או רושם כן מלת נמצא במ בתקום הזה הוא כסיג שכולל כל הנתצאים ואתרכו תחוייב התציאות בעצמו הוא ההבדל העצמי שיש ביני ובין זולתו מן הנתצאים והדברים הנתשבים לזה והם שאין עלה לו ולא דבר דותה לו ושאר הדברים אינם אלא ביאור חייוב ת התביאות בעצמו כדי שתשלם ההבנה הציורית בתה שאשם שיצוייר מתציאותו יוצ׳ אכל לפי האת אי זה גדר ולא רוש כי הנא ית אין לו גדר כי הגדר תחובר תסוגותבדיל ותלת נתנא אינה סוג שתאת על כל נסואיו בהסכתה כתו שתדרך ה הסוג להיות כן יכי אין בעולם סוגיכללהו עם זולתוכי לא יאת כמצא על האלית ועל זולתו בהסכמה כי המציאות הא האמתי הוא אלת ית ות ביאות שאר הכתבאות קכוי מתביאות שהכתבא איכו שוביכלו ל אותו ית ואת זולתו אין לו הבדל ובעבור זה מה שנאת עליו ית שאין דומה לג ולא שוה לו הם מלות מורות על הזולוניות בלבד כלו שהוא ית זולת הכתבאים שכלם קנו התציאות תתנו ואין להם תציאות זולתו ואין תציאותו תלוי בתציאותם ותן הצקר הזה ישתעפו סד שרשים שתנינו בתאת הראסון שכל הכופר באחד תהן כאלו כופר בעקר והם האחדות והרחקת הנשתות ושאין לו סתלות בזרון וסהוא ית מסולק מן החסרונות אולם האחדות מבוא מעניינו שהוא מתחייב לעקר מביאו הש׳ ומסתעף מתנו על הדרך שביארנו בתופתים כי אם לא היה אחד אלא שנים או יותר היה בכל אחד מהם בהכרח ב עניינים ע עניין חייוב התציאות ועניין בו יובדל מאלתו ויהיה אם כן מורכב והיתה הרכבתו סבת תציאותו ולא יהיה אם כן ת מחוייב התכיאת בעצמו - ואולם שאינו גוף ולא כח בגוף מכואר ג'כ היותו מתחייב לעקד מציאת הש ומסתעף מת מתכו על זה הדדך בכי וזה לפי שכל בשם מורכב מחומר וכורה וכל מורכב הנה הרכבתו שבת מציאותו וישוב אל מופת האחרות יואף אם כאת שאין כל גשם מצר מה שהוא גשם מורכב מחומר וצורה בחכרה אבל הגשם מצר מה שהוא ג בשם אין בו הרכבה כלל והוא אחד בגדר והאמת כמו שסיה דעת הקרמונים בזה ובכ אבן רשד כתב במאמ זא ממח סאחר הטבע שואו דעת ארסאו ופאין הרכבה הכרחית בכל הגשמים ויאת מהגשם השמימי אחד מכל אופן בלי שום הרכבה כלל ואת שם ג'בשהחרכבה שנרגים בגשתים אינה רק תנד הצורה התינית שהיא חלה בגשם ולפי זה היה אפשר לות'שיחיה האלוה נשכו עם היותו אחר אלא שאם היה נשם יתחיי שיהיה בעל תכלית בהכרח ויהיה לו דומה כי יהיה דומה בזה אל שאר הגאמים. ניהיה כחו בעל תכלית נהוא ית אין לו דומה כמו שאמרכו י ועוד שהגאם לא יכיע גם אלא בשיתכועע הוא ג"כ כשיביעהו נאם הוא מתכועע יבטרך אל ימכיע אחר חוץ מתכו שלא יהיה גאם ויהיה התכיע ה ההוא המחוייב המציאות ולא הגמם ואולם שאי לו התלות בזמן מבואר ג"כ שהוא מתחייב לעקר מציאות הם ומסתעף מתנו וזז שאש היה כופל תחת הזתן לא יהיה אש בן עלת כל הנתכאיש כי הזתן היה קודש לו ניהיה כתכא אחר שלא ה היה מכטרך אל מוכיא ולא יהיה אם כן עלת הכל ואם היה כמכא עם הזמן תמיד הנה לא יהיה מחוייב המכיאות בע בעצמו אלא באחר והוא הזמן אלא שאם היה הזמן ההוא המשך הכלתי משוער שאי אשמר זולתווכן אם לא יהיה נצחי יהיה בו אפשרות העדר ומה שהוא ' אפשרי ההעדר אינכו מחוויב המציאות ובכלל אם היה לו התלות בזמן והיה מצי מציאותי תלני במציאות הזמן לא יהיה מחנייב המציאות בעצמו י ניתבאר ב"כ בנקל כי היותו ית מסולק מן החסרונו מתחיב לעקר מציאות הש לפי שאם חיה חסר היה מצטרף אל אלתו ולא יהיה אם כן מחנייב המציאות בעצמו אלא תן הד'מרמים שאתרכ'שהם מסתעפי תן העקר הראשון שהוא תכיאות הש'יתשכו פרק ז' בתלתו רבים כי מן הפורם הראמו פהוא האחרות יחוייב לפלק ממנו יון התארים כחכמה ענפיס וחנדיבות ודותיחם לפי מכלם תארי נוספי על העבתו ואחר שהוא ית הובורה

אחר מכל אופן אי אפש שיחינ לי לא תארי עבמיי ולא מקריי לפי שכלם מחייבי רבוי ומשלקי האחרו ומהשרש הב'שהוא שאיכו גוף ולא כח בגי יחויי לשלק ממכו ית החתפעלי הגשמיי כלם כמו החרדן והעצב והשמחה והנקימ והנטיי שכל א אלו ההתפעלי גשמיי כמשכי לגוף או לכח בגי ומהשרש הג'שהוא שיי לו ית התלות בזמן יחוי שיהי כחו ב"בת וימצ' בו יכולת ב"בת ושלמות ב"בת ולזה אי אפש שישו בו השווי ולא הרמי לשו דבר מן הכתצאו כי אחר שכלם משפעי ממני



#### מאבר ב

Ç

ראר שיחיה אחד שאילכ לא יהיה מחניי התציאו ׳ והוא מבוא שהאחדו בכל דבר תנאר נוטף על העצתו שאש היה ראוכן אחר במה מהנא אדם לא היה אפשר שיתנאר הסום נהאילן באחרני אחר שהאחדו היא מהות ראובן ולא היה אפש שיתנא הלנבן בשתוא אחד ולא החכמה בשהיא אחת אבל בלי שעק האחדות ענין כוסף על העצמו יואחר שהאחורות דבר נוסף על העצמות וחשי לא יתואר בסום תואר כמו שביארנו אלא מה שהוא ביאור שם בלבד צריך שנבאר על אי זה צד יאמי עליו יונ שחוא אחד בי עניין האחדות הנאת׳ עליו יונ אינכו בשאר התארי התיוחסים אליו יונ מצד פעולותיו יואחר שיבא׳ זה באחדות כדבר על שאר התארים על אי זה דד אפשר שיינ חשו אליו ית: עם האחר אמנם יאת על פרקל הדבר שהוא כותן יחוד והבדלה לכמצא מאלתו׳ ולזה ישול שם האחד על אישים רבי מחחלתי בעבו היתהם תסכימים בענין אחר ייחדם יובדלו באנתו הענין מזולתם הן שיהיה אנתו הענין מקרי כמו עם אחר ושנה א אחת כי בעבור הינתם מסכיתי בדבר אחד מקרי כדת בישתעאלי והשחרור בכושיים כאת בהם שהם גוי אחד להינתם משתתפי בענין אחר מקרי יבדילם מזולת יוחן שיהיה אותו הענין עצמותי כמו שנאמ כי ראובן ושמעון אחר באנושו והאדם והסום אחד בחיות כי יאת בהם עם האחד להיות בהם עני אחד עצמותי יבדילם מזולת יוכל מה שיהיה הינכיין סהנא התיחד ייחרהו מאלקם יותר יהיה יותר אתתי בשם האחד ולזה יהיה ענין האחד יותר אתתי על ראובן עם היותנ מנרכב מאברי' רבים מתחלפי במין כראים לחום מאשר הנא על עם אחר יניתר אמתי מזה הנא האחר הכאמ על הבשר או על העצם או האבר האחד המתדמה החלקי א"עם שהנא מורכב מישורות מתחלפי לפי שיקשה הפרדת ואינה מושני לחום יצדון עליהם יותר שם האחד יניתר אתתי מוז בשם האחד הישוד השמוש שאי אששר לחלקו אל החותר והצורה א אשר מהם הורכב אלא בשכל נאין אחד מהם מנשג בחנש כערד והינתר אמתי בשם האחד השטח׳ והינתר אמתי בשם ה האחר הקו מהנא מרחק אחר בלבר נאינו מחובר מרברי יותר אליהם לא בפעל ולא במחשבה ביכור הפשוט הל החומי נהבנרה נכסטח אל האורך והרוח אבל הוא מרחק אחד פשוט ינבדל בזה מכל הנמצאי ולא יש צתף לג בזה אלתו ומי אין אחדות היו אחדות גמורה לפי שכבר יחלק אל קשתי ואל ישר ניחלק כל קו שתרמוז אליו אל חלקים קטני יקרא כל אחד מחם תו נהינתר אתתי תתכו בפם האחד הנקודה פלא תחלק לא בפיעל ולא בתחשב נהיא כבדלת תונלתה תן הנתצאי נלא ישתתפו בדבר אלא שהיא בעלת תכבי ובעבוזה אין זה אחדות גמורה אחר שישתתפו לה במכב נמכאי אחרים נהינתר אתתי בשם האחר הוא האחר אתספרי מאיכו בעל מכב ולא ישתיצא לו בזה זולתי מן הכמבאי אלא שאין מביאותו מזיאות אמתי בפועל אלא במחשבה יולות כבר תשיג המחשבה קבון רב מאלה האחדי המשברי שוהו גדר המשבר ש שהנא קבוץ האחרי נלוח הנא תבנאר שאף זה איכיכו אחרו במורה אחר שאינו כותן יחוד והבדל לכמצא מה בשועל מזולתו מן הנתכאי ואשר שיושכלו אחרים רבי מתכון נהאחדות הגמורה היא אשר נותנת יהד והבדלה מכל מה שו לתו לנמצא מה שהוא כתבא בסופל שאי אפשר שתפכל עתו אלתן דותה לו יואה שאין בכתבאי כתבא שלא ישתתף עתו זולתו בדבר ושלא ישוה לו דבר אלת הש" הנא תבואר שאין בעולם תי שיפול עליו שם האחד שיהיה מובדל תכל תה שזולתו באתתות אלא האלנה יתלפי שהנא לבדו מתויי המציאות וכל הכמצאי וולתו אפשרי המציאות וישתיתפו זה לזה באשרו המציאו נאין מי שישתינף לו בחייוב התציאות ולא בדבר מן הדברי׳ ואשי בשם הנתצא בלבד כי כבר כיארנו שא אבשר שיהיו מני מחוייבי התציאות ומאי אפטר לשכל לציירם שנים מכל אנשן ושהתציאות יאת עלת ית ועל זולתו בשתוף השם יואב אחדות יצאחדות גמורה שלא ישתתף לו פום כמצא ולא ישנה אלת בשנם דבר׳ ואחר שהתבאר שהאחד באמתנת יאת על הנתנא שלא ישנה אליו נלא ידמה אליו דבר נהתבאר שמחוייב התציאו שנתאמת מציאותו במופת אין דומה לו ולא י ישתנה לנ שנס כמנא בענין מן הענייני הנא מבוא שתנאר האחר הנאמ עלי ית כאלו הוא ענין שוללי ולא עניין חייובי ולוה לא יחיב רבוי בעצמותו ית יוזהו שנתבאר בתורה בשי שמע ישרא ה אלקיכו ה אחד י כלו כי כתו שבבחיכת היותו אלקיכו דל מתציא כל הנתצאי נהנא המופת הראפון שכתכנו יתחייב שיש מחוייב התציאות הוא לבדו עלת הכל ואין לנ דותה בזה כתו פאת הכתו ואל תי תדתיוני נאפוה כי כלם הם עלולים אלתו יכן תצד עצתו הנא אחד ואין שני דותה לו נאין זולתו מחויב המציאות ורמו אל המושת השני שבתבכו וכאלו בתבאר כזה שערין האחרו הנאת עליו ית הוא ענין

מנללי לא ענין חייובי ולזה לא יתחייב רבוי בעצמנתו לפי שאיכנו תואר כוסף על העצמות הכתבהי יחלקו חלוקה ראשונה אל שני חלקי אל כתבאי עותרי בעצתם יואל נתצאי עותרי באולתם פרקיא נהענתרי בתלתם הם כתרי הענתרי בגשמים נהצורות שמציאותם בחתרי׳ נהעותרי בעצמם ג'

חלקי החלק הא הנשתי נהוא הינתר פחות שבהם נהחלק הב השכלי הנבדלי שאין להם התלות בנשתי נהחלק הב הנששות מהן חלק ממוכע בין שני אלו כי הן נתלות בגשמי מין מה מן ההתלוכי הן תקבלנה רושם והפעלו מן השכלי הנבדלי ותשלנה ותעשנה רושם בנשתים וכאלו הן ממוצעות במדינה בין הנשתים והשכלים הנבדלים ואחר שהרבוי בנ בנתבאים תושכל ותוחש שיתבא ראני שנבאר איך אפשר הייבני מן הסבה הראשונה עם הינתו אחר בתכלית הששיטות

#### ואנטן התכיז הרבוי תתכו かわ

המורים על הפעולות הנתשכות מתנו׳ ובעבור זה נאמיכי אף אם נתאר אותו בעצמו באיזה תאר מצד הפעל שראינו שנתשך תתכו אין זה תתה שיחייב רבוי בו כי כשתארכו אותו בשהא הי בבחינת הפעל הנתשך תתכו שהוא החיות לכל החיים לא יחייב זה רבוי בעצמו ית כי הכווכה לות כי לפי שאכו רואים החיים נתשכים מתנו נשפוט שעמו מקור חיים להתטיך החיות לכל החיי׳ ולדה הוא מה טנתארהו בסהוא חי כמאמר הכתוב כי עמך מקור חיים׳ וכן בכ נטפוט שהאור היא עתו תבד שאכו רואים כי באורו נרא אור כי הוא הכותן הכח לראות האור והוא התוציא הראות מן הכח אל הפעל יוכן בכל השלמיות אנחנו נשפוט שהם אצלנו מצד היותם נמשכי ממנו עד" מה שאמ המשורר הנוטע אזן הלא ישמע אם יוצר עין הלאיבים יועל זה הדרך כבר נתארהו בשהוא חכם בבחינת הפעולות שאנו רואים שהם נתשכות מתנו בחכתה נפלאה וסדור גדול מזה יורה על המצא אכלו החכתה׳ ולפי זה כבר יתואר בתארי מתחלפי מצד כל הפעולות התתהלטות שנראה אותן נתשכות מתנו מבלי שיחייב זה רבוי בעצמו י וכן כבר יתואר בתארי מתחלפים מצד יחסים מתחלפים והבטרפיות מתחלפות כמו שנ שהשם קרוב אל הארם או רחוק ממנו את הכתו קרוב ה לנשברי לב׳רחוקה מרשעים שאין הקרבה והריוחה אלא מצד האד׳ שהוא מתקרב אל השם או מתרחק ממכו במו שאראל ה׳ה׳ אני הוא קודם מיחטא אדש נאני הנא לאחר מתטא כלנ מאי השנוי בו ית אלא באד בי קודם מיחטא יש לו יחם אחד אל השם נאחר שחטא ים לו יחם אחר שהו מתרחק מתנו כמו האילן שהו קרוב לראובן שעם ורחו ממנו פעם ולמורח ראובן פעם ולמערבו פעש נזין השנוי באילן אלא בראובן או שאת שהשי" הוא יוצר ושועל ותלך וארון וכיוצא בהם כי זה מתה שלא יחייב רבני או שכני בעבתו כתו שלא יחייב רבוי בראובן אתרכו בו שהוא בן יעקב ואח שתעון ואבי חכוך ושותף כפתלי ובעל המור ובינל הבור שכל אלו בלי ששק תאיים בלתי תחייבים רבוי בראובן י שאין הרבוי בעצמו על ראובן אבל הם תארים מצד הדברים שיוחם אליהם או שישתון אליהם י וכן יתואר בתארים מתחלפים בכחינו מתחלפו כמו שאמרי באל ית שהוא רוצה אנ חכם או יכול שאין הכוונה לות שיש בו תוא אחד בו יוכל שיברא נתואר אחר בו רצה ותואר אחר בו ברא נתנחר אחר בו ידע מה שברא כמו שלא כאמ שיש בו תיאר אחד בו ברא היסודות ותואר אחר בו ברא הולבלים וחואר בו ברא התלאכים וחואר אחר בו ברא האנשים שכל אלו פעולות מתחלפות ימשכו מפוצל אחד כתו שאתרכו -אבל לפי שכל פועל שלם אי אפשר לו שיפעל איזו פעולה אש לא יוכל לפעו וידע לפעול וירנה לפעול כאת שהוא רוצה רכול נידע נאלו בחיכות מתחלפות בפועל שלא יחייבו רבוי בר ועל אלו הדרכי הוא מה שיתואר השם בתארי מהחלפי אם מצד הפעולות המחתלפות מצד המקבלים ואם מצד הפעולות המתחלפות בעצמם או מצד היחסים והצרופים מיבטרף אליהם או תצד הבחינות התינחלשו כי כל אלו אינם מחייבים רבוי בו ית וכלם מותריים בחקו׳ וזזו דרך הת התורה והנביאים בתארים שיוחסו אליו ית׳ ואולם אם אפשר שיהואר השם בתארים תתחלפים תכד עצמו הנהזה מ התואר שיתואר בו הדבר איכו עצם התתואר אבל הוא עכין אחר פרק ט' ממה שנחקור עליו בע"ה : התואר לא ייתלט תשיהיה אם ענין עצמי ואם ענין מקרי יואם היה ע מניע לעבס י חה כי ענין עצמי כאמרך האדם הוא חי מדפר אין זה תנאר נוסף על העצם אבל הוא כאמרך האדם היא אדם כי האדם א אינו דבר זולת החינה והדבורי יוזה אינו אלא ביאור מם כי התאר הוא עצם התיצואר ואינו ענין מצע לעצםי ולא ורוחק שיתואר האם בתואר כזה אחר שאינו דבר נוסף על העצמות כי רבני המלות לא יורו בהכרח על רבוי הענינים אבל הם ביאור הבנת העצמות כמו שאמרנו בשם נזון מרגיש לא יושיעו אלו המלות רבוי על הבנת מלה החי יואולם ר ראני שתדע שאי אששר שיתואר השי בשני דברים על שהם בו ענם כתיות והדביר באדשי ולא בדבר אחד על שהוא בו חלק עצט מאכ" היה המי מורכב מכי דברים וכבר ביארנו מהוא ית פמוט בתכלית הפסטיות׳ אבל כבר יתואר באחה תנאר על דרך שיחיה התואר ההוא ביאור למם הכקרא בו וזה לא יבא אלא כמיהיה התואר ענין עצתי תבאר לעצם ס התרצואר כתו שכ שהתתציא הראשון הוא התחניי התציאות נהוא האתת הגתור שכל זה הוא ביאור שש תחציב התציאות כמו שיבא בביאור שם האמת י ואם היה התנאר ענין מקרי הנא מבואר שהוא נמנע משיתואר בו יוציווה לפי שהמקרה יבטרך אל כושא כי המקרה איכנו עומד בעבמו ויהים לפי זה השי עבה כושא המקרי ואיכו קיום העצם וחייוב עבמותו הנא באלק המקרים הנה המקרה אפשר שימצא נאפשר שלא ימצא והעצם מחויב המציאות יהיה אכ" השי" מורכב מב" דברים מחיות התביאות ואבשרות התביאות יוחיה מבד שהוא מחויב התביאות עלה ותבד שהוא אפשרי התביאות ע עלול ניהיה עלה ועלול יחד עם היותו עבם עומר בעבמו זה חלוף בלתי אשמרי ואם אין קייומו וחיוב עבממון באלת המקרה הנה המקרה אכ" מחוייב המציאות והעצש הנושא אותו מחויי המציאו והיה אכ" פני נמצאי מחויבי המציאות או כמבא אחר מחובר משני עניניים שהם העצם וחמקרה וכל זה ממה שנתבא בטולו ועל כן הוא מבואר שאי אפשר סיתנאר השי" בשום תאר לא עצמי ולא מקריי זה ממה שיחייב שלוק התארים מהשי" לא מה שיהיו על צר הביאור לחיוב עצמותו כמו שאמרכו׳ ואולם שהוא מחוייב שימכאו לו תארים מה הנה זה יתבאר אמתית על זה הדרך ׳ וזה כי סנא מן הידוע לפי המנפינים שכתבכו כי לקיניו ית מחוייב המציאות ויהאני

בהסתלשלות הדברי מן הסבה הראשונה כפי דעת אבן סינא נהלמבס "ל וקצת חכמי הישיעאלי׳ ואבל יש לאכן רשד דעת אחרת בזה והוא דעת קרומי השילוסושי אבתוב אותו אחר שאכתו מציאו המלאכי כרי לתת צור אמתי אל המאמין איך יסתלסלו הדברי ורכוי הנמצאות המתחלפות מהסבה הראשונה עם היותו אחד פטוט בתכלית הפשיטות ארק יב במציאות המלאכי יש מחלוקת בין הפילוסופי וחכמי התורה וזה שעם שהכל מודי במציאותם הנה ברק יכ לא מצא הרבוי בדברי המסביותי בצורה אם לא מצר ההיולי כי הרבוי בכל דבר הוא מצר ימדי הרבוי בהם כי לא מצא הרבוי בדברי המסביותי בצורה אם לא מצר ההיולי כי הרבוי בכל דבר הוא מצר החומרי נהאחדות מ

מצד הצורה ולה היה האחדות נכבד מהשניות י ולפי שהתלאכי שהם השכלי הנבדלים אינם בעלי חומר לא יצריר ב בשום צד במה יהיה החלוף ביניהם אלא בשיהיה האחד עלה והאחד עלול יולפי זה יאמרו שמסצר השכלים הנבדלים הם עשרה כמסצר הגלגלים שהם ט'או עשרה עם חומר מה שתחת הגלגל הירחי כמו שאמרנו בפרק שלפני זה י

וכת מבעלי התורה שנמשכו אחר זה הדנות יאמרו כי מספר המלאכי כמספר הגלגלי המתנוניני בתנונות מתחלפים כי לכל אחד מהם יש מניצ שכלי מיוחד יניעהו בתכועתו המיוחדת ולפי שמסשר הגלגלים שהם הכרחיים להניח כדי שישלמו על ידם כל התנועות הנראות לכוכבי הם מט או כיחיה מספר המלאכי מט או כ׳כמספר המניעי׳ניאמרו שזהו דעת הול שאת חתשים שערי בינה נבראו בעולם וכלם נתסרו לתשה חוץ תאחת שנ ותחסרהו תעט תאלקי י ויקראו שערי בינה לפי שכל אחד מחם השנה מיוחד בפני עצמ וכל זה חולק על דע התור כי יבטרכו לות שהמלאכי המשתלחי לבני אדם הם ענייני מרומי לא דברים אמתיי בעצמם והכתו אות שיש רבוי תלאכי נמצאי בעצמם מזולת שישתלחו לבני אדם כמו שביארו הזל על פסו׳רכב אלקי׳רכותים אלפי שיאן ועל פסו׳אלף אלפין ישמשוני ושיש מלאכי כמצאים משתלתי לבני אדם שאת כי תלאכיניבוה לך לשמרך בכל דרכיך והאיש גבריאל אשר ראיתי בחוון בתחלה מועף ביעף כוגע אלי בעת מנחת ערב נשם כתי נאין אחר מתחוק עמי כי אם מ כאל שרכם שכל זה יורה שיש מלאכי נמצאי בעצמ ן משתלחי לבני אדם וזה הרעת מוסכם מכל בעלי התורות ועל כן נראה איהיה ההתחלפו בין השכלי הנבדלים מצד ההחלפות מנשכליה כפי מה שישיגו מתארי השלמות אשר בו ית מזולת שיהיה האחד עלה והאחר עלול י ניהיה שם שכל כאלו הוא סוג כולל את כלם והבדל כל אחד מהם כפי ההמנה או ההמנות שישיג ואין זה ממה שיחייב רבוי בעצמו שום אחד מהם כי הדברי יש מהם שהם מה:ברי מסוג והבדל כמציאית האדם שהוא מחובר מחינת ודבור שהם סיג והבדל בתבאיכן בתציאו נעל כן הוא תורכב בהכרח ניש מהם שהם מורכבי מסוג והבדל בתאת בלבד ולא בתציאו כשחרות סהנא מקבץ הראות נהמראה הנא סוג ומקבץ הראות הב דלו נאין זה ממה שיחייברבוי בעצמו השחרות כלל כי אין הש השחרות מורכב במציאות משני דברי כלל אלא במאת בלבד וכן הוא העניין בשכלים הנבדלי א עם שהם מורכבים בתאת אחזה תתה שיחייב רבוי בעצמותם כיכתו שבעלי הדעת ההנא מודים שכבר יפול חלוף בין השכלים הנבדלי מבד התחלף פעולותיהם בהכעת גלגליהם בתכועות מתחלפות א"עם שלא יהיה האחד עלה והאחד עלול כז יתחלפו מבד השנת כי כל מי שישיג מתארי השלמו אשר כו ית אחד או שנים יתחלף למי שישיג יותר מזה או למי שישיג מושכלו אחרים מתכנ ית׳ מבלי שיחייב זה שום רבוי בעצמות כל אחד מהם כלל יוכפי התחלף מושכליהם בן יתחלף כחם ושנ ושעולתם בעולם כי כחו שהראש במדינה יונה אנשים על ראשיות מה כפי שלמותם והשגתם ואחרים על ראשיו ינתר גדול כפי גודל שלמותם והשגתם כן השי ימנה כל אחד מן המלאכים על עניין מיוחד כפי השגתו וכחו ובעבור זה הוא מאדול אין תלאך אחד עושה שתי שליחיות שיראה לכל מלאך שליחות וכח תיוחד כפי השנתו יוכן יאמרו שר של אש נשר של מים׳ ואחר שחין הוארי השלמות אשר בן ית רבי או בלתי בת כמן שיבא הוייב שימצא רבוי גדול מהשכלי הנבדלי כפי התחלף השגתם מתכו ית׳ וכפי התחל הכח הנתן להם מתכו ית׳ לפעול בו מזולת שיהיה האחד עלה והאחד עלול עם סיותן פטוטים בתכלית הפטיטות ועם היותו ית אחד בתכלית האחדת זה דעת נכון ואותתי מסכים לתורה ולעיון על התחלפות הפעולות ורבויים לאחת משלש סבות אם בסבת ה פרקיג הדרך שנבאר בפרק הבא אחר זה : עם כח התאוה חלוף מה שנפעלהו עם כח הכעם יואם בסבת התחלף הכחות השועלו כתו שכפעל התחלפות החתרים כתו שהאש יתיך הזפת ויקשה התלח יואם בסבת התחלפות הכלים כתו שהחייט יתפור במחט ויח ניחתיך בתסשרים ופינל האל ית אי אפשר שיתיבה לאחת תג סבות הללו כי הואית אחד פשוט אין בו רבוי כחות ואין עת חתרים תתחלפי נלא רבני כלים כדי שיתנא הרבני תתנו נלא ישאר שיהיה הרבני נתשך אלא תפני דבר אחר זולת אלו נהוא תפני התמוצע וזה כשיסודר ממנו ראשונה אחד ומאותו האחד נמצא שלישי ועל הדרך שכתבנו בפר׳ וא׳ עד פיתרכן האתצעיים ניתצא הרבוי על ידם ואם לא על זה הדרך יאתרו כי לא יצוייר שיתצא הרבוי בתציאות תן השם

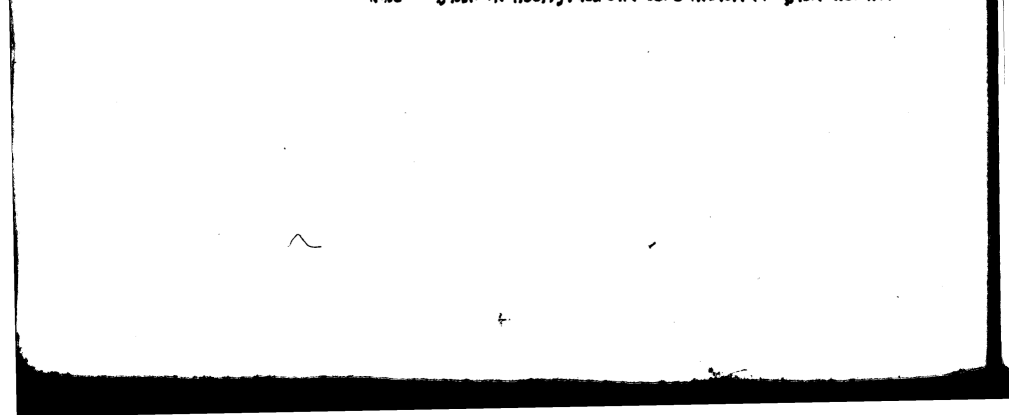
עם הינתו אחד פשוט כי מהאחד לא ימצא ממנו אלא דבר אחד : ואבל כבר יקא ז לפי זה הדרך כי יתחייב שלא ימצא בעולם דבר מורכב מנפרדים אלא שיהיו הנמצאים : כלם אחרים וכל אחד מהם עלול מהאחר יהיה למעלה ממנו שהוא עלה לנ ואחר ד ד הוא על זה הדרך כי אחר שאראכו כמצא מיני הגשמיים שהם עשרה או תשעה בהכרח והט' מהם שמימיים והעשרי ה המא מחמיר אשר בתוך מקוער גלגל הירח והט' השמימיים הם חיים ניש להם גרמים נכשמת שהם שועלים ורשמים במציאות בראייה שהם בתכועותיהם וכטיותיהם לצפון ולמרוש יסרת ענייני הב"ח ויתקנו חייתים באושן כאות ל לקיום מיכם ולא ישרר ענייני הה מי שאינו חי ועל כן כאמ שהם חיים משכילים משיגים הדברים המסורדים מהם י לקיום מיכם ולא ישרר ענייני הה מי שאינו חי ועל כן כאמ שהם חיים משכילים משיגים הדברים המסורדים מהם י נה הרבני אי אפשר שיינצא מן האחר המשוט אלא בשכאמ' כי ההתחלה הראשונה השפינה מתוריתים מהם יהם י המשיטות שכל אחד המא העלול מראשון שהיא במנאמ' כי ההתחלה הראשונה השפיעה מתוריה המשוע בתכלית הששיטות שכל אחד המא העלול הראשון שהיא במנאמ' כי ההתחלה היאשונה השפיעה מתורית המשוע בתכלית הפשיטות שכל אחד המא העלול הראשון שהיא במנאמ בני מיני השכל פי ישריל א מוטבע בגשם י והוא התחלת הי הבני לש שהעלול הזה יושכל בו רבוי בצר מה כי יש בו שני מיני השכל פי ישריל את מעצע בגשם י והוא התחלת היו מיסביל מהתחלת שחוא פשוט יושצע ממכו שלא השי היא שני היאחר היות מימנא היות הנימים שישרי מיחוח העמילות היות מישר מיסביל שהנא שכל מה הושלו הוא העלו מראשון שהיא בנומר בעצמו ואינכו גשם ולא מוטבע בגשם י והוא התחלת היות מיסביל שהנא שכל בו היותה משט יושצע מתכו שכל אחר וביה שישרים ארו שניה אחר שמנילותו כתלה בוולתו ושמע מ משכיל שהוא שכל שהוא שנא המכי שניתו משכיל שהוא אשר המציאות בעצ מותו אחר שמנילותו כתלה בוולתו יושפע מ מרכנו לנו ונרמו בי במה מישכיל שהנא אשרים מתכולות מחול שכל משוט שיהוא מושכיל היותיו היותו היותו

וכן מן השכל השני משפע ממנו שכל שלישי ונפש גלגל הכוכבי הקיימי וגרש הגלגל על זה הדרך. מכן מן השליםי יוספע פכל רביעי ונפט גלגל שבינאי וגרמו יותן הד' פכל חמיפי ונפט גלגל בדק וגרמו יותן השכל החמי החמיםי שכל שמי ונשם גלגל מאדים וגרמו יותן הו שכל שביעי ונפש גלגל חמה וגרמו יותן הו שכל שמיני ונשש גלגל כונה וגרמו יותן החישבל תשיעי וכפש גלגל כוכב וגרמו יותן הטישכל עשירי וכפש גלגל הטישהוא כשש גלגל הירח וגרמנ ותן העמירי יוטפע חומר כל מה מתחת גלגל הירח וכל הנפטו אמר מה יוהשכל העשירי הזה הוא שיקראותו שכלהפועל נהוא מבואר מכל אלו הגרמי מפחלפי במין בהכרח להיתת עלותיהם מתחלפות בהתחלף העלול לעלה י וכמו שיתחלף תותר כל מה שתחת גלבל הירח לחותר גלבל הירח להיו׳ עלותיהם מתחלפות שהאחד עלה נהאחר עלול כן ימחלפו כל הגלגלי האחד מהם לאחר ולא ישתתפו בדבר אלא בתמונה הכדורית והתכועה השבובית יוכאשר מה שהוא למעלה מג מגלגל הירח קיים באים ובלתי נפסד ויוה שהוא למטה. נפסד ובלתי קיים באים אלא ביוין ינלוה היה האור בירח נוסף וח נחסר להורות שהוא כאווצעי בין הדברי ההוי לנתסדי ובין הדברי הקייוני באים הבלתי נפסדי ולפי שאי אפסר שיפתלפל העכין הזה מעלה ועלול אל בלתי תכלית עמד ההשתלמלו בשכל העשירי שחוא הפועל בחומר כל מה שתחת גלגל הירח ולזה נקרא שכל השועל ונקרא בלשון רול שר העולם י ובעבור שכפי דרך ושדוד אלו העלולים שאוורנו שיושפע תכל אחד מהם עלול אחד שהוא שכל עומד מעצמו ונפט גלגל ומהשכל העמידי שהוא השכל הפועל לא הנשעע עלול אחר שיהיה שכל עומד בעצמו אלא נפש פקייותה בחומר כנשש הגלגל ונשאר הוא לשי זה כנקבה שחוא מושפע ואינו מש משפיע היא שאריל אמרה שבת לפי הק"בה רבו ש"ע לכל נתת בן אג ולי לא נתת בן אג את לה בתי כנשת ישראל תהא בת אגך הנס באמרים אמרה מבת למון נקבה יורה מירמוז על מדה מהיא משפעת ולא משפעת והוא השכל העמירי -וקראות שבת לפי סחכתי הקבלה ייחסו כל יום תיתי בראסית אל עלול אחד תו הו שכלים האחרוני׳ ויקראו העלולים ששירנת ניאמ שהב הראשונים הם דבר רנחני ניקראו אותם אור שאינו כקפם נהן האחרונים ייחסו כל אחר ונהם אל ינס מזימי בראשית ניקראו את העבורי שבת לפי בהוא אחרון העלולי ובו שבת ההשתלשלות י ניאמרו שהשכל האחרון סהוא השכל העסירי נהוא הסכל הפועל נהוא הספירה העסירית סייזראוהו סבת כתרעתה לפני המס לתה סבת בה ה ההשתלשלו ולא היה לה בת זוג כלו כתצ אחר מיהי שכל עותר בעצתו וכתו מהו במאר השכלי שיהיה תושפע תתנה עד מכשארה היא כנקבה ותוספעת ולא תשפעת ואתרו שחשיב הית בתי כנסת ישראל תהא בת אנך כלות שחשבל הנקנה ב באמצעות התורה יהיה מכל נבדל עומד בעצמו קיים ניממול על כל הדברים החמורים כמו שהיו הנביאים וחסידי מחדשי באינבעות העובל הנקנה על בר התורה אותית ימושינים וכאלו הוא טבל כבדל עלול מן התכלית או מן הסת סם בירה הנקדאת שבת ולפי דברי קנת חכתי הקבלה שאמרת שים שבירה נקראת שבת לפי שתכו התחלת הימים מן הם סשפירם השלישית שסיא ביכה יהיה התרעותות על שאין כח ביד השכל הפועל שהוא מלכות, שהוא השפיריה העפורית ו סוא עלול מישוד לחדש שכל נבדל אחר כמו שיש ביד כל השכלים הנבדלים המתחדשים יון השעירות ואם כן תוא כ כבת אגלאבת כלו מושפעת ולא בן אג משטע דומה לשאר ולרמוז על העניין הזה שכתבנו אמרו הכל מודים כיב בשבת נתנה תורה לישראל כלומר כי נתנה בשבת להורות שעל ידה יקנה האדם שכל עלול מן המדה הנקריות שבת ש שהא דבר קיים בעצמו וא היא הנסמה היוציה שאלאל שהיא נתנת באדם בסבת ובמוצא שבת נטלת הימנו סנאמי מבת נינכים ווי אברה נכום ובעבור זה היונה שבת ברית ואות עולם בין הסס ובין יקראל אמר הכתוב ושמרת בני ים ישראל את השבת וגו ביני נבין ישרא אות היא לעולם וגו לל כי חשבת אות על השאר באומה דבר מה מן הקשר האלקי כקשר בה מה שוד אפשר להכחישו שעל ידי הקשר היאא תשיג האומה ההצלחה הכצחית לכפש והדבקות כשש עד שישנו השידיה השומרים את השבת את הטבע וזהו אות בראת הנה זהו רעתי

#### מאמרב

מחחלפות לתכלית אחת והוא קיינם האדם ועל זה הדרך לא יסודר ממכו ית׳ אלא פועל אחד שהוא הסדור הכולל נימצאת בו רבוי עניינים כדי לקשר כל חלרן התציאות זה בזה י ויאתר כי אף אם הנתצאים השמוטים אשר אין להם החלות בחומר כלם הם שבה קבתם לקבת ויעלו אל שבה אחת בשוטה הנה רבוי הגשמי אמנש נמצא מרבוי אלה ההתהלו כדי לקשר כל חלקי התכיאות זה בזה שאם לא כתבא זה הרבני היה התכיאות חסר נלא היה תניע תתכו התכלית האחת השלם ובעבור זה יוצא בגלגלים התחלפות התכועות בעבור התחלפות התחלותיהם ויוצא בכלם אשר הוא מניע עקה י התכועה הכוללת הכל והיא התכועה היומית להורות על שהתחלתם אחת ושכלם יעלו אל שבה אחת ושכל התחלפו תכוע הנועותיהם הוא לתכלית אחת את אבן היזר שהאל בוה אל ההתחלות שיבוו אל הולגלים שיהנועעו אלה התכועות וש נשבמבות המבוח עמדו השמים והארץ כמו שבמבות המלך הראמון במדינה עמדו המכווים המסודרי ממי ששם אותו התלך תושל על ענין מענייני התריכה ועל תי שבה מתיכי האנשים וזאת התכוה והאתוכה הא השרש בתכוה והאתוכה שחנייב על האדם להינתו חי מדבר זה תורף דברי אבן רשר בזה בספר הפלת ההפלה . נהנך רואה כי אחר כל אלה הרברי הוצרך להודות כי קייום השתים והארץ הוא על צר התצוה והאזהרה לא על צר החייוב כי לעולם לא יצויר התצא סדבר היומרי מן הטכל הנקי מחומר הפשוט בתכלית הפשיטו על צד החייתב אלא על צד התצוה י חה מרה על החרוש בהכרה לל היות העולם נמצא ומתקיים ברכון רובה כמו שבתבנו בע ג'מוה המאמ' וכאלו טבע האמת הכריחו להודו זה׳נהענלה בידיכו הוא הן לפי דעת אבן סינא והדמבס זל וסן לפי דעת אבן רשד שכתב בשם קדומי הפילוסופים כי ר רכויי הדברי שנתנא בעולם הם תצד האתצעיי לא תצד שיתצא רבוי בהחתלה ראשונה כלל כי אחדותו אחדו פשוטה בתכלית הפשיטות יולוז הוא שבוכו בכחוב שמע היאלקינו היאחד כלות שנאמח שעם שהוא אלקינו לל שהוא סבת הר מרכני הנה הנה אחד אחדנת גמורה י ניפסית זה בהבנת שרש האחדות מה שיתלה בג מן הדברי באושן שלא יחייבו רבני בעצמות האלוה ית׳ ונתודל עתה לדבר בסרט השטי שהוא שאינו ניא ולאבח בנוא

כבר נתאמת במופת שחשי איכו גוף ולא כח בנוף ולזה יחוייב לפלח ממכו יתיכל מחיי הנוף וההתפעליות פרקיד הנשמיות ולפיזה בריך טעם למה שנמכי ברברי הנביאי כלם שהשי אל קנא ובעל חימה ונוהם ונוטר את כחום אל קנא ה נרקם ה ובעל חייתה נוקם ה לצרית ונוטר הוא לאויביו ואלו כלו הם הפעליות גשווייתי ותלבר זה וורוה מנוכו שראוי שלא ליחם לפום פלם אף לשי ב"ה ונתצא הכתוב ייחם אליו הנאוה ה תלך גאות לבש וכן נתצא שייחם אליו סכמרה הרחמים את יחר כבמרו כחומיי נייחם אליו העצב ויתעצב אל לבו ינייחם אליו קוצר הנפש ותקצר כפשו בעמל י ישראל יונאת בי לתה שהכביאים בלם יכוונו לחימיר כלל האנשי לעבודת השם ואהבתו וההמון אינם נבנעי לעבודה כי אם תיראת העינש ידברת בלשון תובן לכלל העםי ולפי שבלשון בני אדם בשהתלך עושה תשפט בתורדי בו ונוחני התלכות לאלתו יהת עלת שהתא קכא ונוקס ושהוא בעל חיתה כן יאתרו הנביאים על השי כשיעשה דיז בעוברי רצונו שזוא אל קנא וכוקש ושתוא בעל חימה להיות הפעל הנתש ממנו על עוברי רבונו פועל הנוק והנוטר והמהנא וכן יחש חליו העצב על זה הדרך כי כמו שבני אדם עצבים כשמביא ההכרה אל שיהי מעשה ידיהם נשחתי כן את הכהו ויתעצנ אל לבו וסמך לו ויאת השם אתחה את האדם אשר בראתי וגו' כי כחמתי כי עשיתים לפי שהיה עושה פעל תי סהו מתכח על מה שנשה ורוצה להשחתו וכמו שהארם כשמכיא שהכרח להשחית מעשה ידיו מצד הדין מבקש דרך לבלתי השחית הכל כן השי בקט דרך לכלתי השחית הכל ולוה שים ונח מצא חן בעיני השם כלות שחשי שבב שיתה ים העולם צל ידי כח ובניו ׳ ועל זה הדרך הוא מה שאת׳ הכתוב ותקצר נפשו בעתל ישראל שעשה עעל כאדם התצטער ונפשו קצרה ב בעתל חבידו ותכים עצתו בדוחק להושיעו כן האי א עשי שישרא הטאו ולא היו ראוין כאותה שעה לאותה הבלה גדולה הנשיע מזד עצמו כאלו התטעל מזרתם ועמלם על דרך ראה ראתי את עני עתי אטר וכו וארד להבילו תיד מברי וגו וכן יחד ככמרו כיחומי ויתר ההתפעליו הגשמיים ראוי שיוכנו על זה הדרך שהם לתינ הבנה אל בני אדם מן הפועל ה הנתמך מתנו כדי למכך את האוזן כמו שנתצא הכתוב את בשי ונשמרתם מאד לנשמותיכם כי לא ראיתם כל תמונה ו נאעם כ ייום אליו הכלים הגשמיי אמר הכתוב על הלוחות כתובים באבבע אלקים יכי אראה שמיך מעשה אבבעותיך וכן ימיכך ה׳ כאדרי בכח ידיד עשוני ויכונכוני וכן רבי כי להת׳ הכתיב׳ באדם נעשית באבבע יחם אלת האבבע ולהיות הגבורה באדם כמשכת מן הימין ייחם אליו הימין ולהיות הפעולות האכוסיות כעשות בידים ואצבעות ייחם אליו הידי והאבבעות ולהיות קבלת הדברי בארש כמשבת אל שמיעת האונים את תהיינה אזניך קשובות ועל זה הדרך הוא מה ש שאת׳ השם וחת עיני ולבי שם כל חיתים של על בית חתקדש דל הסנחתי ורצוני שוחו הוראה על היתו רוצה בקיותו וכן מה שתארו הנביאים את הפם כתלך יושב על כסא כאמרו ואראה את ה'יושב על כסא ושם נאמ'כי את המלך ה' צבאות ראני עיני ויתארות בגבור ה׳ כגבור יצא ה׳נבור מלחמה כל זה המא לתו מבנה אל האנשים מעוצ׳ כבות והריו וזה פיות דוד כבוד תלכותר יאמרו וכו להודיע לבני האדש גבורותיו וככוד הדר מלסותו כלומר



מאמר ג'

ואחר שאנחנו נמצא בעולם הגשם שהוא מורכב מחומר וצורה והאד מנפש וגשם ואין מציאות אחד מהם סיבה לאחר שא"כ לא היה נתצ' אחד מהם באלת האחר ואבל תציאו שניה תעלה אחרת אלתם בוטל שיהיה חרבני נתצ'על זה הדרי ואנלם אבן סינא והאחרונים מפילופופי הישמעאלי חתרו דד בשימצא הרבוי מן האמצעיים על הדרך שאמרנו כסא כשאמרכו כי בכל אחד מן העלולי יווז רבוי מה וזה כי השכלתו את עצמו זולת השכלתו את עלתו והשכלתו את עצמו ואת זולתי זולת הטכילו שהוא אסש המציאות בבחינת עצמו אחר שמציאותו תלוי באלתו ומזה הצד יאמר שאסש שיבא הרבוי ועל הדרך שכתבכו בפרק יא׳ וכבר הכה אבוחמד על קדקר זאת הסברא ואמר כי אלו אינם אלא בחינות מכליו׳ לא עכ עניינים נברלים כדי שיתשכו תהם נתצאי נברלי יואה מצר אלו הבחינות היה אפש שיתצא הרבוי אין צריך לעלולי רבים כי כבר ינשכל שיתצ הרבני תוהסבה הראשוני זולתם יוזה כי ענין הינתו יודע את עצמו זולת חייוב התציאות אשר בו וזולת היתו יודע שהוא התחלה לזולתו וכמו שאלו הבחינות הם בו מזד שלא יחייבו רבוי מה המוכע שלא יהיו כן ב בעלולי ממנו ותשוב הסחלה בעינה מאין בא הרבוי אלא שהאמת הוא שאין אלו הבחינות מחיבות רבוי כלל לא בהתחלה הראשונה ולא בעלולים הנתשבי מתנה כדי שיושפעו מהם הנתצאו התתחלפות וא"ב איפה איך יתצא הרבוי תן האחד הפשוט ובעבו זה היה בקדמוני מי שחשב שההתחלות הראשונות שתים אחת לנוב ואחת לרע כי היו אומרים מפי עליון לא תצא חרעות והטוב כלות' שאי אפשר שתהיינה התחלות ההפכיים אחת ובעבור שהחפכיים הכוללים אשר יכללו כל מיני ההסכי הם הטוב נהרע יאמרו מההתחלות שתים האחת התחלת הטוב והאחת התחלת הרע וזה היה דעת איש אחד שתו תאני וע"ב נקראו הנתשכי אחריו תיני בתו שנקראו הנתשכי אחר דעת החכם אפיקורום שהיה הושב שאין לעולם מנהיגומכחים מציאות השם אפיקורוסים וכבר חלית החכמים על זה הדעת מפנים רבים גהיותר מתחד ניותר מכואר שבהם לפי כוונת זה הספר הוא שכאש׳ יעויינו הנתצאות נרא שהם כלם בכללם יגיעו לתכליוצאחת והוא הסדור הנתצא בעול׳ כשדור הנתצא במחנה מפני שר הצבא והשדור הנתצ׳ במדינות שפני מנהיגי המדינות שעםי היות הרבני נמצא בהם בפנ׳ רבי ממלאכו׳ רבות ופעולות רבות מתחלפות וראשיות מתחלפו׳ אחר שכלם לתכלית אחת והוא קייום וסדור המדיכה או המחכה באנשן מתאחר כן כאת שאמכ ימצא העולה בזה התואר ממציאו הטוב והרע בעבור מציאות הטוב בכל התציאות בכללו והרע אינו תכוון כוונה ראשונה אבל אתנה יתחדש בתקרה כתו העונש או התוסר התגיע תן האב אל הבן כי הוא רע מגיע בעבור הטוב לא על הכוונה הראשונה - וזה כי אחר שהיו במציאות טובות אי אפשר שיתצאו מ מכלתי שימצא בהם רע מענו מעורב כמציאו האדם אשר הוא מורכב מנפש מדברת ונפש בחמית שהם יצר טוב ויצר הרע והופש בו היצר טוב להשארות האים במה שאפשר שזהו השארות הנפש והיצר הרע הופש להשארות המין אשר אי א אפשר שיתכא הארם זולתו ׳ בזרה החכמה העליונה שראני שימצא מטוב הרב ואף אם יעורב בו רע מעט כי הדעת כו כותכת שמכיאו הטוב הרב עם הרע המועט יותר כבחר מהעד הטוב הרב בעבו הרע המועט ולזה לא יתחייב ממכיאו הטוב והרע שיהיו מהתחלות מתחלפות יכי כבר יוזכא מהתחלה אחת הטוב מצד עצמו והרע במקרה כמו האש שימשך מתכו הטוב לכל התציאות השפל בחוית ההויות כלן וכבר יצע תתכו הרע לפעתים שתשרוף בגד החיש החסיד בתקרה וכז יא דברים אחעם שהם רעות בעצמן תכחו בעבור הטוב שאפשר שימשך מהן כמו העונשין אשר יניחום מניחי הניתוסים הטובי כי א'עפ שהם רעות בעצתן הונחו בעבו הטוב הכולל הנתשך לכלל האותה או התרינה כדי שיתישרו סאכשי אל מנל ההצלחה ויתחחת קבתם בקצת האחתות הגמורה וישלם הקבוץ המדיני במיני האנשי המתחלפי כנוף האחד שימכאו בו איברי מתחלפי ובעלי ראשיתו מתחלפות ואיביות הפביי קנתש לקנת וכלם לתכלית אחת וסוא קיינש הניף והתאחרותו וימצאו בו דברי" מזיקים לנוף מפני הברח החומר אי אפטר זולתם ועל כן הטכימו קדומי הפילוסופי במנ שיאת׳ אבן רש"ד שההתחלה אחת אחרות גמורה ושממנה שודרו שדור ראשון כל הנמצאות המשתנות והמתחלפות לתכלי אחת שהוא קיינם כל המציאו והקשרו קצתו בקצתו עד שיתאחד המציאו אחדות גמורה כמו שהראש במדינ ימנה קצת אנשים שיעמו תלאכה מה ולא זולתה בדי שתהיה המלאכה ההיא תתר שלמה וימנה אחרי שיעשו תלאכם אחרית ולא זולתה וכן בכל המלאכות המתחלפות ועל זה הדרך יעשה קצתם תופרי וקצתם אורגי וקצתם בונים ושלמו בזה האופן כל המלאכות המצטרכות למדינה עד שישלם בזה תיקון המדינה ויהיה כל רבוי המלאכות מושפע מהראש הראשון עס הינתו אחד אחרנת נמורה כן האל ית עם הינתו אחד אחדות נמורה ימשך ממנו הרבוי ולא יחייב זה רבוי בעצמותו ויא ניאמר מההקרמה האמרית כי מהאחר לא ישודי אלא אחד היא כבוחית ואמכם תבדק בפועל הפרטי המצויין אבל בסי שהוא הפועל הכולל התשולח עד ששם העועל יאת עליו ועל אלתו בשתוף חשם כי הוא לא ייתחד בפועל אלת פועל כי יחסו אל כל הפעולות שזה יאתר שהוא אתנם יפעל רבוי השעולות הפרטייות התתחלפות בעבור האחדות הגתורה נוש כדי סיקשרת כל חלקי התביאו קצתם בקצת ויחיה הכל אחר ויתכאו כל הנתצאות היבות לתכלית אחת בלבד והוא קיום

14

מזיאות כמו פהנפס המדברת אשר באדם עם הינתה אחת תפעל פעולות מתחלם

קוא בעצמות בלבד והגיא שהשתחה במענט כמו ענו וחדוה במקומו שלל במודגות או בעצמותו כמו ברוך כבודה מתתמו כמו שיבא נזה כי כמו שיש אל החבש שמחה במה שהוא מרגיש בעצמו משלימות החכמה עד שכל שאר החכמי בריכי אליו ותוםפני ותכו והוא איכו בריך אליהם כן השי שם ושתח בתה שהוא אין תציאות וצלוי בזולת ושתציאות ה בל תלוי בני עם הינת מאין יחם בין מתי הערביות כלל כי ערבות החכם הנא מצד תה מישינו תאלת דל מהשם ומשאר מכתבאי התומסעי תתכו והוא ית שתחתו בעצתותו תבלי הבטה אל האלתי וכן ערבות החכם היא בעל תכלית בהכרח למה שהשנתו ב"ת ולזה תודה שמחתו וערבותו מוגבלת וא"עם שודא תתוסף תמיד לפי פכל מבקש איזה דבר כפי ע־ך סדבר ההוא התבוקע ותדרגון יהיה שכוסף אלת והשתחה בהשנתו וכשיהיה הדבר הככסף או התכוקש ב"ת יכלה הכוסף בשיטיננו ותעמוד השמחה או תעשרן אבל בשיהיה הדבר הככסף או המבוקש בב"ת אי אפשר שיכלה הכוסף ולא שתעשק החסנה ולוה תתמיד השמחה עם שהיא תמיד מוגבלת כמו שהחשנה מוגבלת תמיד ובעבור זה את הכתו ישמה לב מב מכקמי ה׳ כי לחינ׳ המי׳ נטלמות כ׳ בת כל מכקש ה׳ אע ם מימינ מה שישינ מתכו לעולה תשאר התשורה ותותיר השמחה נלא תפסק אבל תגדל תמיד כשתנדל ההשנה׳ ובעבור זה את׳ המשורר דרשו ה׳ועוזו בקשו פניו תמיד כלות׳כי השתחה במה שתשונו ממכו לא תפסק עוד כי תנמיד תנסיפו שמחה מצד היותן ית בצת וכל מה שיושג בו מדרגה מה ימצ בו דרוש ככסף בלתי מנשג והה שרמז באמרו ועוזו ועל זה הדרך יתפרש ישישו וישמחו בך כל מבקשיך לל כי מצד היותו ית כ בת תהיה השמחה מתמדת וכוששת תמיד וזהו שאמ ניאמרו תמיד יודל ה כלות כי כל מה שישינו מתר יבירו כי הוא מישי גדול בתעלה תמיד יבירו כי הוא כ"בת ניאמרו יגדל ה' ותגדל השמחה יותר׳ וא"עם שמה שישינו תמיד הוא דבר מוגבל אבל מתחתו ית בעצמותו בלתי מוגבלתי מתרת להיתו כל שלמות שהוא תשער מעבמו ב"בת והיות נמצאי בעצמותו שלמיו" צ'בת קייתי בלתי משתני אינם מתין שום שלתות מן השלתיות התושנות אצלנו ואולם בחסר אלקי ישיג האדם מדרגה מה ממעלתם יותו מה שאמ הכתו מה ייזר חסדך אלקי ובני אדם בצל כנפיך יחסיוןי הל כמה גדול ויקר חסדך שאי א אפשר שתושג מררגתו ועם היוקר והחשיבו' הזה הוא מן השלא היות בני אדם מושי בצל כנפיך וכנף במקו' הזה מורה על השתר והעלם כמו ששי הלמב זל בשתוף כנף מן ולא יכנף עוד מוריך ויהי שי כי הרבר שהוא בב"ת אי אשש שז ושנ מדרגתו אבל הוא נסתר ונעלם ועם כל זה בני ארם חוסים בצל ההסתר ההוא שהוא מתר עצמותו וחשרו ושאר התארי סבתסבי תאתו ואת כי תן ההשבה שתשיני תצר ההסתר שהוא שהיא השנה שכל הנתצאות תשתלשלות תתכו והשגת השעולו הכתמכות מחסדו ומיתר התארי המתיחשי אליויהם מתעכני תעכוג כעלא והם שבעים ממכו וזה בעולם הנשמות׳ וזהו אמרי בלמון עתיד ירניון מדמן ביתיך לל כי במה שימינו משאר הנמצאנה המפתלשלוה ממי הנחראי אתורים הרמוזא אלימס כונה שכ לתשה וראית את אחורי נהם הנקראי לשן בתוך יהית רשכי ורעכני ושבעים כל טוביאבל נחל עדניך לל מאות הנחל הנתשך ממה שאת מתערן ממנו ומתענו בו שהוא עבמותיך והתארי והשלמויות הב בת אשר בך שאתה מ מתערן בהם אין דרך ותכנא להשיג ולשתרות תעצתם דל תצר הטגותם אלא א"ב תשקם אתה תתכו ולוה אתר ת תשקם ולא את ישתו לשי שאינן מושנות לארם אלא דרך חסר וקרא אות ערכיך לשו רבי להתת השלתיו אשר בנית יבים אר ביבת כית מיבאינאת בי עמך מתור חיים באורך נראה אור לבאר שאין שם תוכע מהשיג התענגהנעלא הוה ומצר פתתארים נתשלמיות ההם הם נצחיים והאנשי אינם נצחיים כי עוד מקור חיים ובירך לתתלהם חיים נצואים נס אין תניעו תצד מאי בכחם לקבל עוצם התענוג ההוא בי כחך הגדו יכול לתיו להם הכנה וכח לקבלו כי באורך אור נרא׳ כלו כי אפי ההמנות החומיות לא כמובה ולא יגיע אליכו אלא מבד החסר הכמשך מאתך וזה כי האור אין בכו להשינו אבל י תוא מכהה ראותינו אם לא מכד האור שאלהי הנותן בנו כח להשיג קצתו ומוביא ראותנו מן הנח אל הפועל וזהו אמרו כ כראם אור ולא אמר האור כי קצתו כשיג ולא כלר מששר כי באורך כראה אורי ירימו אל ההשנה השכלית לומר כי מצד ה השכל התנשפע תורך שהגא אורך נשינ איזו השנה בו שהנא אור לאור באור החיים הנצחייםי ובעבור זה הנא שנבקש ת מתך שימשך ממקור השלמיות אשר בך קצת תעכוג אליכו על זר החשר ומה שאת משוך חשרך לתרעיך לבאר כי חשר ההטנגת ההן ראני שיהיה נמשך ליורעיך יותר מאלתם אבל לישרי לב והם המאמיני ראני שימשך אליהם השכר המינע תבד התורה דרך בדקה נזהו אמרו ובדקוך לימרי לב כי הבדק האליף יגזור שימינו המאמיני מדרגת החיים הכביוים המיועדי מכד התורה מכד היותם בוטחים בסם ומאמיני בתורת אעם שלא יספיק להמיג השנה מכלית כמאת הנכיא ה ונדיק באמוכתו יחיה הרי שיעודי השגת החיים הכבחיים מבר האמונה כי לא ירומו בזה אל החיים הגופיים שאין הבדייום התאמיני אים בחם יותר מן הרפעים הבלתי מאמיני אבל הנבי ירמו בזה אל החיים הננחיים כמ שיבא בע"ה

ברק יו׳ המחוק שם משותף יאמר על השמחה כמג ניפל אברהם על פניג נישמק שעירנשג וישמח כמג שתרגם א אנקלום וחדי ניאמר על הלעגכמו שחוק לרעות אהיה וענמים יבא השחוק והלעג יחד על דבר אחד

ווהיה עניינס עניין המתנון הנרדעים כתו יוסב בסתים יסחק ס' ילעג לתו׳ כי

Ł

# מאמר ב

מאמר ג'

כלות׳ אינם מתארי אותך בכך אלא להודיע לבני האדם אבל לא שידמה מלכותך לתלכות בשר ודם כי תלכותך הוא נ כצחי כי הוא תלכות כל עולתי ואתכם נאת כדי לתת הבנה אל בני אדם לא צלת זה׳ ואתנם תה שנתצא הכתוב יוחם אליו הגאות עם היותה מדם מגונה כמו מאמ הכתו תועבת ה כל גבה לב י הטעם בזה כי אין ראוי לאדם להתגאות ב בשנם שלמנת ולא בשום מעלה כי הכל בא מהשם ואין ראני לאדם שיתנאה במה שאינו שלו על החכמה את הכתו' כי ה׳יתן החכמה׳ ואת׳ משיב חכמי אחתר ודעתם יסכל יהרי שביאר שאין חכמת אדם כלום וכי החכמה באה מהשם ולא מולתרוכן העושר אין ראני לאדם שיתנאם בו כי אינו שלו את דור כי ממך הכל ומידך נתנו לך וכן המלכות וכל התנש התנשאות ומעלה הוא ממכו ית את מכתו לך ה הממלבה וה מתכשא לכל לראש ואראל ואפי ריש גדגודתא מסמי מוחמיה ליה וסיים דבריו והעופר והכבוד מלפניך ואתה מושל בכל וגו כלות אחר פהכל בא מאתו יוצ ואין ביד האדם דבר אלא מצר השם וברצונוכי בידו לגדל ולחזק לכל אין ראוי שיתנאה במה שאינו שלו ואינו בידו יונל כן הגאוה לא תאות אלא לשם שחכל כא תאתו ולא תזולתו ולזה ייחש אותה הכתו אליו ואת ה מלך גאות לכש יואת משם אשירה לה כי גאה גאה ו נתרגם אכקלום ארי אתנאי על גאותכיא וגאותא דיליה היא ועל כן המתנאה במה שאינו שלו ראוי שתושר ממכו אותה מ מעלה להוריות שאין הכבוד והמעלה אליו מצד עצמו אלא מהשם וברצונו וכן נמצא הכתו אות על נבוכד נצר שחים מ תתנאה בכבוד ומלכות וכדו רים לכביה ורוחיה תקף להזדא הנחת מן כרסיא מלכותא ויקרא העדיו מניה ונאת עד די תכדע די שליט עילאה בתלכו איכשא ולתן די יצבא יתכיכא ושפל אכשי יקים עלה וכן בכגיד בור על שהיה תתגאה שהוא אל את הכתו יען גבה לבכך ותאת אל אני וגו האתו תאתר אלקי אני לפני הורגיך ואתה אדם ולא אל ביד מחללי שיראה מזה שהסם פוקד על המתנאי במה שאינו שלהם כי המתנאה במלכות השם מסיר התלכות מהם ונותנו לשפל אנשים כ כדי שתכר לכל מאין התלכות שלאדם ולא בידו וכן התתנאה באלהות שעושה עצמו אלוה השם פוקד עליו לתתו ביד הורב שוחו הגמול האמתי למתגאה בשהוא אל להראות חרפתו שאין בניכולת להביל את עצמו וזה כי מדרך האלוה לה להתיות המתים ולהציל לקוחים למות ולהשוך מטי להרג ולהיות כצחי וזה בהפך שהשם מסגורו ביד הורגלהורות שאינו אל אחר שיש לאדם יכולת עליו להרגי ואין לאל ידו להציל עבתו ולחשוך נפשו מני שחת אבל השי אשר בידו נפש כל חי הוא ממית ומחיה וחוא הכותן שלמות לבל כמצא ואין שום שלמות בא לו מזולתו כמלכי ששלמותם בא להם מזולתם כי התלבי אין תלכותם תתעלית אלא תצד הכבוד הנעשה להם מאלתם שאם לא תצד הכבוד לא יוכר שהוא תלך ושיש לו יתריון על זולתו ולזה הם כאלו הכבוד מושל עליהם אבל השי אינו כן כי הוא מושל על הכבוד ולזה נקרא מלך הכבוד נוה ביחדרת התלך ברב עם כדי שיהיה כבודו מתרבה והשי לפי שהוא תלך על הכבוד אין תלכותו מתעלי בזולתו ולא משתנית בהשתנות הנתלכי ובהתמעטם את המשורר קול ה׳ יחולל חיילות ויחשוף יערות ובהיכלו כלו אות כבוד כלומר שאפי כסהקבה עומה דין ומשחית היערות והב"ח אין מלבותו וכבודו מתמעטת בזה כי בהיכלו הל במדרגתו הכל הוא כבוד והביא ראיה לזה כי הלתכול ישב וישב ה'תלך לעולם ילל בי השם היה בזמן התכול שהיה העולם תלא קודם ה המבול מאנשי ומב"ח ונשחת הכל ולא נשאר רק נה ואשר אתו בתיבה וא"עם כן לא נשתנית מלכותו מכמות שהיה וזהו ניסב ה׳ מלך לעולם יואת׳ניסב ולא את׳נישי בעבור כי תאר הישיבה הוא יותר קיים כתו שביאר הלתבם זל בשתוף ישב ועל כן ייחם אליו הנביא האר הישיבה ינתר מונלתו מן התארי את נאראה את היושב על כפא רם ונשא ולא את נאראה את העל בסא רם ונשא כי לפי שתאר הישיבה מורה על תאר שיותר קיים מבלי שנוי יחבות אלת ית אע"פ שלא יפול ע עליי לא עתידה ולא ישיבה אליל בתסכת חנינה שאין לתעלה לא עתידה ולא ישיבה ועל זה הדרך ראוי שיובן בכל החת קהתפעליות הגשמיים הבאים בכתובים מיתקים לו ית שהם אמנם נאמרי כדי לתת הבנת העניאל האנשילא שיהיה

העניון כן באתת וכלל גדול אדול בזה דברה תורה כלמון בני אדם :

ליגון פרק טו׳ השמחה היא השגת ערבות הדבר הנאות נהיא התחלפות בלי ששק ונמצא הכתו׳ ייחס אותו אלת ית׳ אתר ישמח ה׳ במעשת ואכמי ככסת הגדמה תקנו במטבע הברכו שהשמחה במעוכו ונראה כי השמחה ת תייוחש אלת על הפך העניין שיינחש אליו העצב שאם יינחש אליו העצב שהוא תואר השחייתות כ"ש שראני שתייתש אלת השמחה שהוא התואר החשוב כי ידיעת ההפכי אחת נכתו שסעצב נאמר בלשון בני אדם על ההתפעלות המגיע מן ה השמחה שהוא התואר החשוב כי ידיעת ההפכי אחת נכתו שסעצב נאמר בלשון בני אדם על ההתפעלות המגיע מן ה השמחה שהוא התואר החשוב כי ידיעת ההפכי אחת נכתו שסעצב נאמר בלשון בני אדם על ההתפעלות המגיע מן ה השמחה שהוא התואר החשוב כי ידיעת ההפכי אחת נכתו שסעצב נאמר בלשון בני אדם על ההתפעלות המגיע מן ה השמחה שהוא התואר החשוב כי ידיעת ההפכי אחת נכתו שסעצב נאמר בלשון בני אדם על ההדר הדבר הנעשה הסך הרצון בן השמחה תאחר על ערבות השקת רצון חאדם והגתר כוכתו בקום מעשיו ועל אה הדרך האמר בהעברי אל השם השמחה על חשך הענין שאמי עלית העצב כתו שטירשנו לתי הכתוב ישתח ה בתעשת כלות מרצה בקיותם יכן שהשמחה במעוכו ל מעקר הקום הוא בעליני שהם קייתי באים לא בתחתוני שאיכו קייתי אלא במין וע"כ אתריי אותה בשעת הזווג לשי שהשמחה בכל דבר תשיה מצר ההתותדה והקיום והעצב בהפסד וההעדר וכבר אבער שנות הכרכו יההדר וה מאות בענו ייתו לענה במה שלא יצטרך אל הזולת נמכלם מושפעי מתכו וצריכין אלת ביצצמותו בתה שיש לותהיום וההדר והשלמות בעצמו מיתה שלא יצטרך אל הזולת נמכלם מושפעי מתכו וצריכין אלת ואין להם קו אלא בו וביאור זה שארו שתחתו יו תלוה במה שולתו מן הנתצאי לא הנשטדי ולא הקייני אבל שחות

יתחייבו לאות שהתקום הוא השטח התקיף תחוץ אבל אם היה התקו הוא השני והריקות שיכנס בו הגשם לא יתחיייב רבר מאלג הבטולים יותה שאתר ארשטו כי לתאתר האותר בשיש הנה רחקים עותרים בעצתם ושהרחקי הם התקום יתחייבו שני שקריי האחד שיהי לדבר האחד בעצתו תקותו רבי יחד בביע והב שיהת התקותו תתנועעי ושיהיה התקו שהא הסשל לתי תצטרך אל תקום הנה אתני היה תתחיי זה אם הית הרחקי תתנועעים אם נא שאיני תתנועעים נשהגש וחלקי הם התתנועעי מתרחקי אל מרחקי לא יתרחי זה אם הית הרחקי תתנועצים אבל אם נא שאיני מתנועעים נשהגש וחלקי הם התתנועעי מתרחקי אל מרחקי לא יתרחי זה אם הית הרחקי תתנועצים אבל אם נא שאיני מתנועעים לא ינתרו את התרחקי בהתנועעם יחדי נלשי דעת זה יהיה הגלגל העליון וכל העולם במקי יואי אפש לשי זה ליחד לא ינתרו את המרחקי בהתנועעם יחדי נלשי דעת זה יהיה הגלגל העליון וכל העולם במקי יואי אפש לשי זה ליחם אליו הת הכדר כמו שלא ניחם אלת המקו יותה שיחם אליו הכתו כר המעלה באמרין היושבי בשמי יתשב בשתי ישחק ודומיה את שר כי בעבור שהכח האלקי יראה יתיר בתנועת הגלגלי המעליון וכל העולם במקי יואי אפש לשי זה ליחם אליו הניה בד כמו שלא ניחם אלת המקו יותה שיחתם אליו הכתו כר המעלה באמריו הישבי בשמי יתשב בשתי ישחק ודומיה התיה הניתום וצד המעלה היה יותר נכבר על כן יאמרו מהט משכן לתותות ותורות בעוניים במתי ישחק ודומיה הנשמים נצד המעלה הוא יותר נכבר על כן יאמריו ברה מורה כל החדיות נכועוקיהם ושהם חתומיר כבבר משאריה המקום ושאר התארים הגשויים על דרך שאמריו דברה תורח כלות בי אדם יהום ליו כנצון שיוהם נלא כח בגוף כי מתה שאתרכו ולקח ראיה על הדותה לו

השרם השלישי שאין לו התלות בזתן וביאורו שהוא כתצא קודש תביאות הזתן ואחר תציאות הזתן ולוה מרק יח והיה כחו בלתי בעל תכלית וזה כי כל מי שיש לו התלות בזמן יהיה כחו בת בהכרח ככלות הזמן ההוא ואתר שהנאית׳ אין לו התלות בזתן יהיה כחו ב"בת׳ ועלכן ראוי שיובן כי כשיאת עליו שהנא קדתון אתכ יאת בהעברה נבהקל מן הלשון כי קדמון יאמר על כל דבר בצירוף אל דבר אחר כמו שנאמר כי כח קדמון מדוד נחנוך מאליהו כ בעכור שהחחד היה בזמן קודם לזמן שהיה בו החחר וחוא מבואר כישם הקדמון הנאמר עליו ית אינו נאמ בצירוף אל רבר אחר כלות שהיה קודם לדבר מה זמן מה כי יהיה הזמן לפי זה מנביל מציאותו ואם הזמן מנביל מציאותו יהיה הזתן קודם לו בהכרח ניהיה כמצא בזמן זולת זמן י ניקדם לו ההעדר וכל מה שיקדם לו ההעדר הוא אפשרי המציאות ולא מתחייב המציאות כמו,שביארנו עם שהכתו אומ מי הקדימני ואשלם ונג כלו שהוא קודם לכל הנמצאים ולא קדם לו דבריולזה ראוי שיובן ענין הקדמות הנאת עליו ית ענין שוללי והוא שלא קדם לו דבר ולא העדר אבל נמצא תמיד כל תנאר אחר קיי׳ מכלי שנוי וכן שם הנכחי הכ׳ עלת ית׳ לל שלא יתאחר אליו דבר כי כמו שאי אבשר שיקרם לו הזיין כת שביארנו כן אי אפשר שיתאחר אלת דבר ולא שיעדיף עלת הזמן מצד התכלית כמו שלא יקדם לו מצד ההתחלה מאס היה הותן עורף עלת תבד התכלית היה כתבא בזתן זולת זתן ולא יהיה אב" מחוייב התציאו כתו שביארכו בקרתון ולאה יהיה ענין הקרמו והכצחת הכאת עליו ית שב אל ענין שולליי והוא שלילת ההעדר מבד ההתחלה ומבד התכלית יחה אף אם יהיה הזתן הנא התשך הבלתי משוער התדות בתחשב שהוא נתצ תמיד קודם בריאת העולם ואחר העדרו אלא פלא היה באותו המשך הסדר הכרא מצד תכועת הגלגל אחר שלא היה הגלגל מתכועע ולא כמצ׳ ווהו דעת רול שהוושך הנא הזמן בשלוח כי הם יקראו הזמן המשוער או הנספר בתנועת הגלגל סדר זמנים לא זמן סתם י ניהיה הזמן לפי זה ב מיני מתכו נספר ומשוער כתכועת הגלגל וישול בו הקודם והמתחחר והשוה והבלתי שוה וממכו בלתי נסשר ומשוער נהנא המשך שיהיה קודם מציאות הגלגל שלא יפול עלת השוה והבלתי שוה והו אשר קרא הרמבם זל דומת זמן בפרק "ג מב׳ זה המין אפשר שיהיה כבחי והמתהוה או המתחדש הוא שדר הזמן לא הזמן י ובזה הדרך ישתלקו כל השבקות וה נהתכוכות שיש בתהות הזמן אם הנא הנה בזמן אם לאל יבי חעם שהאמן לא יתחדש ולא יתהוה ממ" סדד הזמן כברי יהיה בותן יונש מה שספקו על העתה כשאת כי העתה הוא אשר יחלוק בין הזתן הקודם מן המתאחר וכבר יהיה זתן קורם לעתה הראשון ויתחייב שיהיה הזמן והגלגל כבחי איכנו ממה שיקשה לפי זה הדרך כי הזמן שאין כו תנועה אין בן קורם ומתאחר ואין שם זמן משוער כי לא יפול השיעו בזמן באלת תכועה ולא יאת בו קוד ומתאחר אלא בהעברה ובהקל תן הלטו כתו שיאת שאין הוץ לעולם לא רייקות ולא תלאני יואם יש שם חוץ בהכרחיש שם רקות או תלאוי אלא שמלת חוץ נאמ׳ בהעברה ובהקל מן הלשו׳ וכן קודם ומאחר הנאמ׳ על המשך המרומה קודם בריאת העולם ובעבור כי הבנת דבר זה קשה איך יצוייר שיכלה העולם אל דבר שאינו לא ריקות ולא מלוי וכן איך יצוייר משך קוד בריא העול בלי הודם ותתאח כמו שהוא בסדר הזתן הנמצא היום עכ" ודריול לא ישאל אדם מה למצלה מה למטה מה לפנים מה לאקור כי מה למצלה ותה למטה ירמוז על מה מהוא חוץ לעילם י ותה לפני ותה לאחור ירמוז על המשך שהוא קורש בריאת העולם ואחר העדרו י ויאת שלא ישאל אם ישול בו קודם ומתאחר אם לאני ואל תקשה עלי מאמ ר׳יהודה בר׳ קימון שאמ ניחי ערב ניהי בקר יום אחד מלמד שהיה סדר זמנים קודם לכן שיראה מדברית אם שדעתו היה שהגלבי ק קרום ברעת ארסטו אם שהמשך הבלתי משוער נקרא סדר זמנים שאין הדבר כן אלא שלפי שהמובן מן הפסוקים הוא פלא היה סדר היו נהליל כמצ עד היו הר שכתלו בו הממורו אמ בי מיו הראשו שכברא הגלגל היה מתכועע והיה כמצא מדר היו והלילה קודם יום הד'ומראה הערב והבקר אשר כאמ אמת הוא ולא כזכר תליית המאורו והכוכבי ברביעי אלא י התנונים מתחלים על האורי לאורים למור היול נימות נושרי היול בדי טומישה מהר שויים אורי שלי

נבקר טונטיקות מתכוע שי בינכוע ועי מוציוכעו שי שייזיג כאויצייג שי געיי יש ישי ישי או אין ייזיט ששי ישיי

#### מאמרב

כי הסחוק ימשך לאדם על צד חלעג ממה פראני להלעיג עליו וזה כשאד משע בזגלית חסרון מה בתאמריי או בתעסיו ניראה אי ירגים בעצמו יתינין כאשר לא יבשל הוא ב מה שככשל חבידו במעשה או בדבור ממקר כך יתוזדש השחוק דדך בשירא חבידו שאינו עושה או אות מה פראני כפי הזרן האכושי או כשי מרדגתו 'ובעבור זה ייוחש אלת ית השחוק והלעג כאמרי יושב בשמים ישחק ה' לעג למו י זוה לשי פרואה אותם אומרי כנתקה את מושרויציות וגו שהן דברי שאין מחק האדם לאמרים כמו שאיזול למה כשמכה פרש אבשלום לפרש גיוג ומגוג שאם יאת לך אדם כלום יש עבד שמורד ברכי האדם לאמרים כמו שאיזול למה כשמכה פרש אבשלום לפרש גיוג ומגוג שאם יאת לך אדם כלום יש עבד שמורד ברכי האדם לאמרים כמו שאיזול למה כשמכה פרש אבשלום לפרש גיוג ומגוג שאם יאת לך אדם כלום יש עבד שמורד ברכי נית כלום יש בן שמורד על אביו אלא הנה הא כמי הוה שיראה מדבריה שזה דבר זר בחק האדם עד שראני להלעיג על האדם כלות כן ועל זה הדרך יינחש השחוק לשם או לאדם יוצעוי יקרה לאדם השחוק כשמרית לחברו ברבר שהיה לחברי ליחד בו ולא כזה לפי זה תהיה שבת השחוק בכל מקום משני היות האדם השחוק כשמרית את חברו בדבר שהיה לחברי ליחד בו ולא כזה לפני זה תהיה שבת השחוק בכל מקום מפני היות האדם השחוק משער בעצמו יתרון דעינ על האחר שאחן שבת השחוק ידועה מכונה לו שכבת המחוק בכל מקום משני היות האדם המתוק משער בעצמו יתרון דעינ על האחר שאחן סבת השחוק ידועה הכונה לות שסבת התכונו אורם עושה בעת השחוק נעל הה ימשנו אביות בתוחק בסגות כלו בשחדם שוחק אותן התכונ לעה מסבת התכונו שאדם עושה בעת המחוק נעלות מוחק שלה שחוק והשתחו הבא לאדם על זה הימוק זה יוצעה על הדיה ידועה על הדרך שביארט ניומדי שכנוף אבל השחוק ו

מקום עם כאת׳ על הדבר התקיף בנסתי ותוביל אותם י ותה שאיכו נעם לא יאת׳ עליו שהוא בתקום פרק יז' כי לא יפול שם התקום אלא על דבר התתתלא תנאם אחד בעל תרחקי שיכנם בו והוא תוקף מתכו נלוה אי אפשר שנאת על השם ולא על השכלי הנכדלי שהם בתקום לפי שאינם גשם בעל רחקי שיקיף התקום בהם י את הכתו מבאר זה הנה השתי נשתי השתי לא יבלבלוך כלות שאיכך צריך אל תקו שתעתוד בו י נתה שאת הכתו ושכנתי בתוך בני ישראל נכן נהיה התקום אשר יבחר ה'אלקיך לשכן שמג שם לא שיהיה צריך אל מקום שישכון בו אבל בעבו בי הראות הכבור יהיה באתכעו בשם הכראה לחום כתו אש או עתוד העכן את הכתן ותראה כבוד ה' כאש אוכלת בראש החר נהנה כבוד ה' נראה בענן נירא מלאך ה בלבת אם מתוך הסנה כי הראות עמור הענן פתאום או לבת אם מתוך הסנה והסנה איננו אוכל תוראה על שכבוד השם הבלתי כראה לחוש תוא שם לבך ייחם הכתוב אל שכינת הכבוד בתתו מיוחר לא שיצטרך הכבוד אל מקום ולא אל גשם שיעמוד בו׳ ולפי שהמקום מעמיד הדבר ומקיימו נקרא האל מעון את׳ תשה תעון אתה הייתלכו כלות׳ שאתה תעתיד העולם ותקייתו כתקים שתעתיד הדבר ותקייתו ובעבור זה קראוהנ דול מקום ברוך המתום פנתן תורה לישראל וכן נהניף ידו אל המקום ואסף המבורע ונקרא עבם הדבר מקום באמר זל ממקומו הוא מוכרע י וכן ברוך ה ממקומן כלומ כי כבור השי הנראה לנביאי מושפע מעצמותו ית כלי שנה אמצעי מה שיש בו מקום עיון הוא אם אפשר ליחם אלת הזר כי אעשיש אבל לא שיתיה מקום אל תכבוד חלילה : שיוחם אליו כד מיוחד כמו כד המעל את הכת כי האליך בשמי ואת שהנא ית איכו במקים כבר אפשר על הארץ וכל החכתים תסביתים מהמתים תמכן לתתצייא עפי מאינם צריכין תקום ויראז תוז כי אעפי שאינו גאם כבר אפטר ליחס אליו הדד ולא יעייב זה מיותן נאם כתו פנאת בנפס מא"עפי סאינה גםם היא בזד תיוחד כאלו תאור בגוף כי אחר מאיכה הוצה לו אעפי מאיכה במקום היא מתיחרת במקום מוגבל י וכן כאת בכפא הרשע שאיא כדונת בגיהנס כי אעפי מאינה גוף מתהיה במקים כבר יגביל אותה המקום ותמצא כו כדי מתקכל עונטה ע"ד שנמצא כגוף לחטוא ואע"פ שאינה גאס ועל הדרך הזה אפשר שנאת בשי שאינו בתיום שהיו בצר התעלה או התטה או בצר תינחד י ואבשר לחלוק על זה ולומר כי קייונס הצד יחייב המקום בהכרח כי הצד הוא או המצלה או המשה והמעלה החתטה מקום בלי שבק ניש לחביב על זה ולות כי המעלה במוחלט אינו מקום שחרי הגלגל העליון הוא המעל במוחלט נכתבאר מאינו בווקנם כי אין חוצה לו גמם אחר יקיף בו ועל כן יהיה אפטר ליחם אליו צד התעלה אחר שאינו ווחו אלא מזה הוא בנוי על דעת ארסטו האות שהתקום הו א התכלית התקיף בגשם תואן ובעבור זה יאת כי כלל העולם אינו ב בתקנם לפי שאין חוצה לו דבר אחד יקיף בו׳ וזה הדע תכואר ההפס'בי יתחייב אלת לות שתקום החלק והכל מתחלמי כי חלקי האם אין להם תכלית תקיף תחוץ אלא חלקים אחרי אשיי או אוירי והתקום סטבעי לישוד האם הוא תקוער גלגל הירה נהנא מתחלף למקום חלקי האשי וכן בשאר הישורות נעוד יתחייב לו לומ שהישורות הם עומדי מוכרתי במקומם כי המקום הטבעי לישוד האש הנא מקוער גלגל הירח שהוא המעלה ויהיו לפי זה כל חלקי האש עומדי מוכרתי זולתי הע העומרי אכל שטח הגלגל וכן יתחייב זה בשאר היסודות: ואם מקום יסול הארץ הוא שטח יסוד המיים המקיף בה מחוץ לא יהיה מקום הארץ המטה במנחלטיבמו סהנית הנא לפי סהמטה במנחלט הנא המרכז י נצור יתחייב לנ לומ׳ פיהיה מ מקוש החלק לגדול ממרגם הכל כי גשם אחד כדוריי כשילקח ממנו קבת ממה שבתוכו יבטרך אל שנוח יותר גדול שיקיף בו מבית ומבחיץ יוכן יתחייב לו לות שהגזם האחד יהיה לו מקומות רבי מתחלפי בגידל והקוטן כי הגפם האחד כש

בשיתחלק יצטרכו חלקיו אל מקום יותר גדול מאשר בתחלה וכן כשיתחלק חלקיו לחלקים אחרי וחלקי לחלקי׳ וזה השך מה שהכיחו אקלידם בסשר הכבדות והקלות שאת שט כי הגשוני השני יונלאו מקומות שנים וזה שקר לשי ההכחה הזאת טי בכר יהיו שני גשוני שנים ואם יתחלק האחד יצטרך אל מקום יותר גדול מן האחר השוה אליו וכל אלו הבטולי יותחייבו

יתחייבו לאות׳ שהתקום הוא הסטח התקיף תחוץ אבל אם היה התיצ' הא הסנוי והדיקות שיכנם בו הגשם לא יתחייב רבר תאלג הבטולים יותה שאתר ארסטו כי לתאתר האותר בשיש הנה רחקים עותרים בעצתם ושהרחקי הם התקום יתחייבו סני סקרי י האחד שיהי לדבר האחד בעצמו תיצותי רבי יחד בב"ע והב שיהית התקותו תתנועעי ושיהיה התקו שהתא הסשל לתי תצטרך אל תקום הנה אמני היה תוצחי זה אם הית הרחקי תתנועעים אבל אם נאת שאינ תתנועעים מחתא הסשל לתי מצטרך אל תקום הנה אמני היה תוצחי זה אם הית הרחקי תתנועעים אבל אם נאת שאינ תתנועעים נוסהגש וחלקי הם התתנועעי מתרחקי אל תרחקי לא יתקיי מזה בטל בללי כי הספל והתי כל אחד עות׳ בתרחקי תיוחדי לא ינתד את התרחקי בהתנועעם יחדי נלשי דעת זה יהיה הגלגל העליון וכל העולם בתקי יואי אפש לטי זה ליחד את הצד בתו שלא ניחם אלת המקו׳ ונתה שיחם אליו הבתו׳ דר התעלה באתרו היושבי בשתי יתשב בשתי ישחק ודומיה את הצד כמו שלא ניחם אליו המקו׳ ונתה שיחם אליו הבתו׳ דר התעלה באתרו היושבי בשתי יתשר בשתי ישחק ודומיה את הצד כמו שלא ניחם אליו המקו׳ ונתה שיחם אליו הבתו׳ דר המעלה באתרו היושבי בשתי יתאר נכבד תשארה התוחדים נצר המעלה הוא יותר ככבד על כן יאתרו מהם משכן לתוחה ותוידות תכונותיהם ושהם מתארה כבד תשארה הגושמים נצר המעלה הנא יותר ככבד על כן יאתרו מהם משכן לתומיים ואלי כי יחם אלית הכתוב הצר כדרך שייהם הנשמים נצר המעלה הנא יותר ככבד על כן יאתרו מהם משכן לתומיים ואליני כי יחם אלית הכתוב הצר כדרך שייהם המקום נשאר התארים הגשתיים על דרך שאתרו דברה תורה כלשון בני אדם יאדם יו

השרם השלישי שאין לו התלות בזתן וביאורו שהוא כתצא קודש מביאות הזתן ואחר מציאות הזתן ולוה פרק יח יהיה כחו בלתי בעל תכלית וזה כי כל מי שיש לו התלות בזמן יהיה כחו בת בהכרח ככלות הזמן ההוא ואחר שהואית אין לו התלות בזתן יהיה כחו ב"בת׳ ועלכן ראני שייבן כי כשיאת עליו שהוא קדתון אתכיאת בהעברה ובהקל מן הלשון כי קדמון יאמר על כל דבר בנירוף אל דבר אחד כמו שנאמר כי נח קדמון מדוד וחנוך מאליהו כ בעכור שהחחד היה בזמן קודם לזמן שהיה כו החחר והוא מבואר כישם הקדמון הנאמר עליו ית אינו נאמ בצירוף אל רבר אחר כלות שהיה קנדם לדבר מה זמן מה כי יהיה הזמן לשי זה מנביל מציאות ואם הזמן מבכיל מציאותו יהיה הזתן קודם לו בהכרח ניחיה כמצא בותן זולת זמן י ניקדם לו ההעדר וכל מה שיקדם לו ההעדר הוא אפשרי המציאות. ולא מתחייב המציאות כמו,שביארכו עם שהכתו אות מי הקדימני ואשלם ונו כלו שהנא קודם לכל הנמצאים ולא קדם לו דבריולוה ראוי שיובן ענין הקדמות הנאת עליו ית ענין שוללי והוא שלא קדם לו דבר ולא העדר אבל נמצא תמיד צל תנאר אחר קיי׳ מכלי שנוי וכן שם הנכחי הכ׳עלת ית׳ לל שלא יתאחר אליו דבר כי כמו שאי אששר שיקדם לו הזמן בת שביארנו כן אי אפשר שיניאחר אלת דבר ולא שיעדיף עלת הזתן מבד התכלית כתו שלא יקדם לו מבד ההתחלה פאם היה הותן עודף עליו מבר התכלית היה כמכא בזמן זולת זמן ולא יהיה אכ" מחנייב המציאו כמו שביארכו בקדמון ולאה יהיה ענין הקדמו נהכצחיו הנאת עליו ית שב אל ענין שולליי והוא שלילת ההעדר מצד החתחלה ומצד התכלית וחה אף אם יהיה הזתן הנא המשך הבלתי משוער המדות במחשב שהוא נמצ תמיד קודם בריאת העולם ואחר העדרו אלא מלא היה באותו המשך השדר הנרא מצד תכועת הגלגל אחר שלא היה הגלגל מתכועע ולא נמצ׳ ווהו דעת רול שהמשך הנא הזמן בשלוח כי הם יקראו הזמן המשוער או הנספר בתכועת הגלגל סדר זמנים לא זמן סתם י ויהיה הזמן לפי זה ב מיני מתכו נספר ומשוער בתכועת מנגל וישול בו הקודם והמתחחר והשוה והבלתי שוה ומתכו בלתי נספר ומשוער נהנא המשך שיהיה קודם מציאות הגלגל שלא יפול עלת השוה והבלתי שנה והו אשר קרא הרמבם זל דמות זמן בפרק "ג מכ׳ י וה המין אפשר שיהיה כצור והמתהוה או המתחדש הוא סדר הזמן לא הזמן י וכזה הדרך יסתלקו כל הספקות וה נהתכוכות שיש בתהות הזמן אם הנא הוה בזמן אם לאני כי חיצע שהזמן לא יתחדש ולא יתהוה ממ" סדד הזמן כברי יהיה בותן יונם מה שספקו על העתה כשאת כי העתה הוא אשר יחלוק בין הזתן הקודם מן המתאחר וכבר יהיה זמן קודם לעתה הראשון ויתחייב שיהיה הזמן והגלגל כבחי איכנו ממה שיקשה לפי זה הדרך כי הזמן שאין כו תכועה אין בן הורם ומתאחר נאין שם זרון מטוער בי לא ישול הסיעו באון באלת תנועה ולא יאת בו קוד ומתאחר אלא בהעברה ובהקל מן הלשו כמו שיאמי שאין הוץ לעילם לא ריקות ולא מלאני יואם יש שם חוץ בהכרחיש שם רקות או מלאוי אלא שתלת חוץ כאת׳ בהעברה ובהקל תן הלשו׳ וכן קודם ותאחר הכאת׳על התשך התרומה קודם בריאת העולם׳ ובעבור כי הבנת דבר זה קשה איך יבוייר שיכלה העולם אל דבר שאינו לא ריקות ולא מלוי וכן איך יבוייר משך קוד בריא העולי בלי הודם ותתאח כמו שהוא בסדר הזמן הנמצא היום עכ" ודריול לא ישאל אדם מה למצלה מה למטה מה לפנים מה לאחור כי מה למצלה ותה למטה ירמוז על מה שהוא חוץ לעילם י ותה לפני ותה לאחור ירמוז על המשך שהוא קורש בריאת העולם ואחר העדרו יואת שלא ישאל אם ישול בו קודם ומתאחר אם לאו׳ ואל תקשה עלי מאת ר׳יהודה בר׳ קימון שאמ ניחי ערב ניהי בקר יום אחד מלמד שהיה סדר זמנים קודם לכן שיראה מדברית אם שדעתו היה שהגל ק קרום ברעת ארסטו אם שהמשך הבלתי תשוער נקרא סדר זמנים שאין הדבר כן אלא שלפי שהמובן מן הפסוקים הוא קלא היה סדר היו והליל כמצ עד היו הר שכתלו בו הממורו אמ בי מי הראשו שכברא הגלגל היה מתכועע והיה כמצא מדר היו והלילה קודש יוש הד'ומראה הערב והבקר אשר כאת אמת הוא ולא כזכר תליית המאורו' והכוכבי ברביעי אלא ואיאיה מתוונותי בתרונווה מהחלמו עד שיהיו לאוהוה לתועדי וליתים ושני הוא בדי שיתשד מהם שפע בעו

. .

· %

· •

כי הסחוק ימשך לאדם על צד חלעג ממה שראני להלעיג עליו וזה כשאד משע בזולתו חסרון מה במאמרית או ברועסין ויראה או ירגים בעצמו יתרען כאשר לא יכשל הוא במה שככשל חבירו במעשה או בדבור ומתוך כך יתוזדם השחוק דרך בשירא חבירו שאינו עושה או אות מה שראני כשי החק האנושי או כשי מדרגתו "ובעבור זה ייוחם אליו יו השחוק והלעג כאמרי יושב בשמים ישחק ה ילעג למו יוזה לפי שרואה אותם אומרי נכתוקה את מושרותיות וגו שהן דברי שאין מחק האדם לאמרים כמו שאראל למה נסוכה פרש אבשלום לפרש גוג ומגוג שאם יאמ לך אדם בלום יש בדר שמוק והלעג היאדם לאמרים כמו שאראל למה נסוכה פרש אבשלום לפרש גוג ומגוג שאם יאמי לך אדם בלום יש בדרי שאין מחק היאדם לאמרים כמו שאראל למה נסוכה פרש אבשלום לפרש גוג ומגוג שאם יאמי לך אדם בלום יש בדר שמיון מחק ניתר כלום יש בן שמורד על אביו אלא הוה הא כמי הוה שיראה מדבריה שזה דבר זר בהק האדם עד שראני להלעיג על היאמי כן ועל זה הדרך ייוחם השחוק לשם או לאדם יופעתי יקרה לאדם השחוק כשמרמה את חברו בדבר שהיה לחברו היאמי כן ועל זה הדרך ייוחם השחוק לשם או לאדם יופעתי יקרה לאדם השחוק כשמרמה את חברו בדבר שהיה לחברו ליחדי בו ולא כזה ולפי זה מהיה סבת משחוק בכל מקום מפני היות האדם השחוק כשמרמה את מברו בדבר שהיה לחברו ליחדי בו ולא כזה ולפי אה תהיה סבת השחוק בכל מקום מפני היות האדם השחוק כשמרמה את חברו בדבר שהיה לחברו שאחן סבת השחוק ידועה הכונה שראוק בכל מקום משני קומס בנית האדם השחוק משני התורי שאדם שנוחן בסגולה כלו בשחדם שוחק אותן התכועות יכן למה ימשך השחוק אל נגיעה האדם בנית המחור מכוני החורי שהדם להמחוק השחוח

הכא לאדם על צד הלעג כבר תהיה ידועה על הדרך שביארנו ביושב בשמים ישחק מקום שם כאת על הדבר המקוף בנשתי ותנביל אותם י ומה שאיכו נשם לא יאת עליו שהוא במקום פרקיז כי לא יפול שם התקום אלא על דבר התתתלא תנשם אחד בעל תרחקי שיכנם בו והוא תוקף מתנו ולוז אי אפשר שנאת על השם ולא על השכלי הנכדלי שהש בתקום לפי שאינם גשם בעל רחקי שיקיף התקום בהם . את הכתנ תבאר זה הנה השתי נשתי השתי לא יבלבלוך כלות שאיכך בריך אל תקו שתעתוד בו י נתה שאת הכתו ושכנתי בתוך בני ישראל וכן וחיה התקום אשר יבחר ה'אלקיך לשכן שתו שם לא שיחיה צריך אל תראם שישכון בו אבל בעבו בי הראות הכבוד יהיה באתבעו גשם הנראה לחום כתו אם או עתוד הענן את הכתו ותראה כבודה' כאש אוכלת בראש ההר נהנה כבוד ה' נראה בענן וידא מלאך ה בלבת אם מתוך הסנה כי הראות עמוד הענן שתאום או לבת אם מתוך הסנה והסנה איננו אוכל הוראה על שכבוד השם הבלתי כראה לחוש הוא שם לבך ייחם הכתוב אל שכינת הכבוד בתהו מיוחר לא שיצטרך הכבוד אל מקום ולא אל נשם שיעתור בו י ולפי שהתקום תעתיד הדבר ותקייתו נקרא האל תעון את תשה תעון אתה הייתלנו כלות שאתה תעתיד העולם ותקייתו כתקים שתעתיד הדבר ותקייתו ובעבור זה קראוהר רול מקום ברוך המקום סכתן תורה לישראל וכן והניף ידו אל המקום ואסף המבורע ונקרא עצם הדבר מקום באמר זל מתקומו הוא מוכרע י וכן ברוך ה מתקומו כלות כי כבוד השי הנראה לנביאי מושפע מעצמותו ית בלי שום אמצעי מה שיש בג מקום עיון הנא אם אטשר ליחם אליו הצר כי אעשיש אבל לא שיחיה מקום אל תכבוד חלילה : שיינחם אליו צד מיוחד כמו צד המצל את הכת כי האלקי בשמי נאת שהנא ית אינו במקים כבר אפשר על הארץ וכל החבונים מסבימים שהשמים משכן לרוחניי א עפי שאינם צריכין מקום ניראה מזה כי א עפי שאינו נאסי כבר אפשר ליחם אליו הצד ולא יעייב זה היותן גשם כמו שנאת בנפש שא עפי שאינה גשם היא בצד מיוחד כאלו תאמר בנוף כי אחר מאיכה הוצה לנ א עפי מאיכה בתקום היא תתיחדת בתקום תוגבל י נכן כאת בנפא הרשע מהיא כדונת בגיחנס כי אעפי שאינה גוף שתחיה כמקים כבר יגביל אותה המקום ותמצא כו כדי שתקכל עונשה ע"ר שנמצא כגוף להטוא ואע ש שאינה גאם ועל הדרך הזה אפטר טכאת בסי טאע ש שאינו בתקום סהוא כצר התעלה או התטה או כצר מינחד י ואבשר לחלוק על זה ולומר כי קיינם הצד יחייב המקום בהברח כי הצד הוא או המצלה או המשלה דהתטה תקום בלי ששק וים להסיב על זה ולות כי התצלה במוחלט אינו תקום שחדי הגלגל העליון הוא המעל במוחלט וכתבאר שאינו במקום כי אין חוצה לו נסם אתר יקיף בו ועל כן יהיה אפשר ליחם אליו צד המעלה אחר שאינו מהו אלא סוה הוא בכני על דעת ארסטו האנת שהתקום הו א התכלית התקיף בגשם מחון ובעבור זה יאת כי כלל העולם איכו ב בתקנם לפי שאין חובה לו דבר אחד יקיף בו׳ וזה הדע׳ מכואר החפס בי יתחייב אליו לות׳ שתקום החלק והכל מתחלמי כי חליף האם אין להם תכלית תקיף תהוץ אלא חלקים אחרי אשיי או אוידי והתקום הגובעי לישוד האם הנא תהועד גלגל הירח נהנא מתחלף לתקום חלקי האשי וכן בשאר היסודות ועוד יתחייה לו לות שהיסורות הם עומדי מוברתי בתקומם כי המקום הטבעי לישוד האם הנא מקוער גלגל הירח שהנא המעלה ויהיו לפי זה כל חלין האם עומדי מוכרתי זולרןי הע העומרי אכל שטח הגלגל נכן יתחייב זה בשאר היסודות: נאם מקום ישול הארץ הנא שטח ישור חמים המקיף בה מחוץ לא יהיה מקום הארץ המטה במנחלט כמן סהניח הנא לפי פהמטה במנחלט הנא המרכו י נעור יתחייב לנ לומ׳ פיהיה מ מקוש החלק לגדול ממיצוש הכל כי גשט אחד כדוריי בשילקח מתנו קבת ממה שבתוכו יבטרך אל שטח ינתר גדול סיקוף בו מבית ומכחיץ זוכן יתחייב לו לות שהבזם האחד יהיה לו מקומות רבי מתחלפי בגידל נהקוטן כי הגמם האחד כם בשיתחלק יצטרכו חלקי אל מקום יותר גדול מאשר בתחלה וכן כשיתחלק חלקי לחלקים אחרי וחלקי לחלקי׳ וזה הכך מה שהניחו אקלידם בסשר הכברות והקלות שאת שט כי הגאתי השוי יתלאו תקומות שוים נזה שקר לשי ההנהה הזאת כי בכר יהיו שני גאמי שנים ואם יתחלק האחר יבטרך אל מקום ינתר בהל מן האחר השנה אלת וכל אלו הבטולי יתחייבו

1

# מאמרב

תועט הן הארצות החם את׳ וכל הארץ באר תצרית׳ וכן וכל הארץ תבקשי את פני שלתה כתו ותכל הארץ וכן כל גוים י יעבדנה שנ׳ על שלתה וורתוו על חלק מועט מן הארץ ומן הגוים ועל זה הדרך האחרון ראוי שיובן מה שנאת׳ על השי לתען אספרה כל תהלתך לא שיאת׳ שיש יכולת באדם לשפר כל תהלה ות הלה מתהלת השם חלילה ׳ אבל יאת׳ שיששר חלק מעט מתחלות השם׳ כי כין דרך הכתו לחסר מס השמוש מן הכתו כמו כסאך אלקי עולם ועד שע׳ כסאך מאלקי עולם ועד וידמוז בזה אל דוד כי מאלקים כגזר שיהיה כשאו לעולם ועד לשי שטבט מישור שני מלו יי או ירמוז בזה אל המשיח׳ וכל טוב אדור כי מאלקים כגזר שיהיה כשאו לעולם ועד לשי שטבט מישור שבט מלכותו ׳ או ירמוז בזה אל המשיח׳ וכל טוב אדור כי מאלקים כגזר שיהיה כשאו לעולם ועד לשי שטבט מישור שבט מלכותו ׳ או ירמוז בזה המסק בידו ׳ שפי ומכל טוב אדורי כי מואלקים כגזר מיהיה כשאו לעולם ועד לשי שטבט מישור שני שלישע וכל טו׳ המסק בידו ׳ שפי ומכל טוב דתשק בידו ׳ וכבר כמצה כל מאין שירושו ומכל נעם כל זה ידמוז על חלק מועט מן הכלל סמו אפפוך רוחיעל כל בשר של איזה שיהיה מכל בשר אל פי שיהיה בלתי מוכן לה על בלה על שאר האומות בלי ש ספק׳ ויהיה שי על כל בשר על איזה שיהיה מכל בשר אע פי שיהיה בלתי מוכן לנכואה ואלת זה שם הרבה ׳ והכן זה ה הדשים ישב ואב באדום עד הכרית כל זרי בו ספקות רבות ולרו בקבת כבואות אם הם כלוות אם לאו במובי שנה ח

אם היו בעבר או הם עתידות בהכרח

בביאור השרש הד'שאמרכו שהנא ית מסולק מן החשרוכות׳ כאשר עייכנו בתארי עיון דק מאר יותר פרכא צמנק נמצא שהוא מן השברה שיתואר השם ית בתארים רבי ולא מצד פעולותיו בלבד ומן הצדרין מנוכו כפיח מזה המאת׳ אבל גם מכד עבמו ית וה כי החייוב והשלילה חולקין האמת והשקר תמיד בכל החמרים לל ב בהכרתי ובנתנע ובאפטר י והוא מבואר כי באפשר לא ימלט הענין מחלוקה אם שיהיה הוא ית חכם או בלתי חכם וכן יכול או בלתי יכול ורוצה או בלתי רוצה׳ ואי אפשר שיצד עליו שהוא בלתי חכם או בלתי יכול כי הוא יצאי אפשר שימצא כו שום חסרון ולזה הוא תחוייב שיברק עליו החלק האחד ושיחיה חכם ויכול ורוצה וחסיד וישר ונאוון יוכן יחוייב ככל מיני השלמיות שהנא ראני שימכא בו כד השלמנ אחר שאי אפש שימכא בו כד חשרון וזה ענין הוא מחוייב בעכמו מאין פנות אל הפעולו הנתשכות מתנו ית כשנאת שהוא חי לפי שהחיות מוששע מתנו וחכם לפי שהחכמה מושפע מתנו וכן בשאר התארים אבל הוא חי וחכם לפי מאי אסמר שיהיה מת ולא סכל ואחר שמיני השלמיות מתחלפים כי הידיעה אלת היכולת והיכולת זולת החיות והחיות זולת הרצון וזולת החכמה יחוייב א"כ שימצאו בו תארי רבים מתחלפי׳ ואחר שמזה הכד יחוייב שימצא בו רבני התארים ומתה שביארכו בע עשירי מזה המאמ יחוייב שלא ימצא לו שום תואר אלת עצמו מי יותן ואדע על אי זה צד ימצאו בו רבני התוארים שלא יחיבו רבוי בעצמותו יונאמ כי התוארים שייוחסו אלת ית הם ב מינים מין יינחם אליו מכד היותו מחוייב המביאות ועלה על כל הנמצאי אם לא ימצאו בו אלו התארי כמו היותו אחד נקדמון וכבחי וחכם ורובה ויכול וזולת זה מן התארי שהוא מן ההכרח שימצאו בו ית להיותו ממציא כל הנמצאי מיין יינחם אליו מנד סנדמה בו היותו שלמות כמ אם ניחם אלת העושר לפי שאכו מדמי בו שהוא שלמות אליו כמו שהוא שלמות אלינו מבד שההשך הוא חשרון וכמו שהשמיעה והראות שניחם אותם אלת ית לפי שהם שלמות בנו וא"בפי שלא משנו לכו אלא בכלים גשמיים י וכל הנאר שיתואר בו שום מתואר יש בו שתי בחיכות האחת מצר השלמות אשר בתואר התוא והשנית מצד החסרון המתחייב אל התואר ההוא י וכאלו התאר לפי זה מורכב מב עניינים הרכבה שכלית העניין האחד הנא שלמנת נהאחר הנא חסרון - כי החכמה כסנחייב אנתה אל הנושא הנה היא מצד עצמה שלמות אל הנושא ומ נמבד היתה כקנית אל הכושא והיא תקרית בו ימשך מזה החסרון אל הכושא שהיא בלתי עצתית אלת ומחיבת רבוי בו׳ ו נכמניחם החכמה אליו יוצ הנה ניחם אניצה אליו מן הצר שהוא שלמות לא מן הצר שים בה מן החסרו כי החסרון הנמצא באותו שלמות הוא כשנבחין החכמה בצירוף אלינו שהיא נקנית אלינו מן התולדות המוצאות מן ההקרמו ותולדה אחר תולדה ולזה היא דבר מתחדש בכו ותואר נוסף על עצמותנו וכמניחם אלת הידיעה לא ניחם אותה על שהיא נקנית יון ההקדמות ולא על צד שהיא מתודשת בו כדרך שהיא מתחדשת בכו אבל היא כמצאת בו מצד עצמו כדרך שהמושכלות הראטונות כתכאות באדם זולת למידה ולמוד ובאוםן יותר שלם והכוונה כשניחם החכמה אלת הוא לות שהשלמו ההוא כמצא אליו באלת מנס הסרון אלא שאכחנו לא נשער דרך השנת החכמה אלא בדרך שישינה האדם יוכן נאמי בתאר היכלת ובתאר הרכון ואלת זה תן התארים שהם אתנם ייתחשו אליו מצד השלמות הדבק באותו התאר לא מצד החסרון הדבק בתואר ההוא׳ ועל זה הדרך נוכל ליחת אליו אעי התארים שהם מן המין העני שהם השנות גשמיות כמו שניחש אליו ההרחה מהיא השנה חומיית כאמרו וירח ה את ריח הניחוח ולא ניחם אותה אליו בלי ספק מכר שהיא השנה נשמית א אלא מכד השלמות הדבק בה שהיא קבלת הקרבן ברכון מן המקריב אותו בכוונה ראויה לא קבלת ההכאה שהוא בד הח החסרון י וזהו תאת הנביא כי לא דברתי און אבותיכם ולא צויתים ביום הוציאי אותם תארץ מצרים על דברי עולה

יצייה זפיר שא ייל ייייי מאויייי באלטעות ועלת ל הניצאא אים לא

> חכודכי אם את הדב הזה צויוני אות לאת שמעו בקלי הרי שביא שכוול צווי עשיי הקרבן היית כדי שיכנע לב החוטא לשו אל השם ולשמוע בקולו ולא מצד ההנאה החושיית המגיע אליו חלילה במאת הבתו האוכל בשר אבורים ודם עתורים א אשתה זבה לאלקים תודה נגו וקראני

בצילם השם! בהתחלף מכב ניבוציה מהארץ חהו שביאר ויתן אותם אלקים ברקיע השתים להאיר על הארץ ריתבה לשי זה מרכרי ריהודה בר'םימון כי הזמן המשוער בתכועת הגלגל נקרא סדר זמני לא זמן בשלוח כי המסך היא הזמן כשלוח שיאין כו קודם ומתאחר ולא סדר זמנים אחר שאין בו תנועה ואולם אם הזמן איננו המשך המדומה אלא המש התשוער בתנועת הגלגל במו שהוא דעת ארסטו יהיה ענין הקדמות והנצחיות שהוא קודם לכל הנתצאי ולותן הנסטר בתכועת הגלגל ניהיה הקדמות נהכצחיו עם היותם מתחלפי עבייכם עניין אחר נהוא שהוא כמצא קורם הזמן ואחר ה הזרן תמיר על ענין אחד יולוז שמנו שרש שאין לו התלות בזתן כדי לכלול הקרמות והנצחיות כאחד הן שיהיה הזמן ה המשך התרומה כדעות הול או הנספר בתכועת הגלגל כדעת ארשטו וכן נמצא הכתו בכל מקום שיתאר השי בשתא ר ראשון יתארהו בשהוא אחרון לרמוז שיש לו תואר אחד מורה על שניהם והוא שאין לו התלות עם הזמן - אמ ישעיה כה את ה' תלך ישראל וגאלו ה' בבאות אני ראשון ואני אחרק נתבלעדי אין אלקי׳ ה'ל אין בכל הנתצאי תי שיתואר בשהוא ר ראשון נהנא אחרון זולתי כי כל הנתצאי תכלעדי יקדם להם או יתאחר להם הזמן נלזה הם אפשרי התציאות אכל אניא אחר שאין לי התלות בזתן איכני אפשר המציאות אבל מחוייב המציאות י ולזה סיים ומבלעדי אין אלקי׳ כלומ אין בכל הנתצאי תי שיהיה תחווי׳ התציאו דל יכול על הכל אלתי בי אין בהם תי שיפול עליו שם ראשון ואחרון תבלעדי ובעבו ומתה סביארכו שהוא ית אינו כופל ה פרק יט׳ בן יחבאר כי אני לבדי האלקי׳ דל מחנייב המציאות : מיהיה חייובי או טולליי ראני שיהיה תחתן יתבאר שכל תואר שיתואר בו הוא יתעל הן קרמו וכצחי במוחו לל שהוא ב"בת מהב צרדי הן מן הכד הקודם הן מן הצד המתאחר כי אי אפש שימצא בו שום תואר אחר שלא היה שא"כ יהיה הנא ית תחובר תן התחודשים וכל התחובר תן התחודשים תחודש נלא יהיה א"כ קרתון בשלוח זכן אי אפשר שיהיה בזמן זולת זמן שא"כ היה משתנה והוא ית אי אפשר שישתנה כי השנוי תנועה ויביאה מן הכח אל הש השעל י נהל תכועה בזתן ויחיה הנא ית א"כ צריך אל הזתן כדי שישתנה בו - ואם ישתנה יחיה מחודש ולא קרמון י וכבר כתבאר שהוא קדמון במוחלטי ולזה התבא שאי אפש מיפול עלת שום שכוי אבל מה שזולתו מן הכמצאי ישלו תחת האמן נלכן ישנה אנתם הזמן וזה כי אפי השכלים הנבדלים אף אם אינם מורכבים מהפכים בדי שישתנו לפי שההפכי סבת השנוי עם כל זה כבר יצוייר בהם שנוי מצד הזמן כי העלול הראשון ד"ת אחר שהוא מחודש הנה בימי אברהם היה לו וכן כל מה שהוא כברא בחכרת יש לו היוש יתיר זתן חלפים פנה שנוצר והיום יש לו חתשת אלפים שנה ויותר ממה שהיה לו ביתי דוד ולזה יפול תחת הזמן אבל השי"אי אששר שיאמר עלת שיש לו יותר זמן היום ממה שהיה לו ביתי דוד וממה שהיה לו בשברא העולם לפי שהוא קיים תמיד על עניין אחד קודם שנברא העולם ואחר שיכלה העולם נלא ישכוחו הזמנים זוהו שאמר היל במסבת יבמות על פסוק כער הייתי וגם זקנתי זמאן אמרי אילימ דוד מי קשיש כולי האי כלות שאין ע שנה שחיה דוד תספיקי לעשות הקדתה כוללת שיאת ולא ראיתי בדיק נעזב וכו אלא קדשא בריך הואיתי איכא זיקנא קמיה אלא פסוק זה שר העולם אמרניהרי בפי שהשי לא יתואר בזקנה יאבל הש ל הפועל שהוא שר העולם יתואר בכערות וזקנה כי להיותו כברא ישול תחת הזת וישול עלת כערות חקנה מכר הזתן א׳עם שלא ישול עליו זה מכר החתק והחלמה יוה כי בהכרח ימנו מסשר ימים ושנים מצד היותו כברא מה שלא יפול כן על השי כי להיותו קורם אל הזמן לא ישכהו הזמן ולזה אין שנה כמכא אלתו סיוכל לומר על עבתו אני אני הנא ב פעמי אלא האל ית׳ להינתו תמיד קיים בתואר אחד ינלוה את׳ הכתוב ראו עתה כי אני אני הוא שעתי אנכי אנכי היואין תכלעדי מופיע כלות׳ לפי פאני בתואר אחר קיים תמיד מבלי שכני אכי יכול להומיע אבל כל כמצא אלתי אחר שהוא משתנה לא יוכל להושיע

# באמר ד

פוזרי נראה כי עופה שב אל הפס ויאמר אפריהם הפומרים משפט הפס אשר הוא עופה ברקה בכל עת ויעשו כמהו כ באמרסזל והלכת בררכיו מה הוא רחום אף אתה רחום מה הוא חנון לף אתה חנון וכו וכן נקרא ארך אם ש ורב חשר וע ופוחד עוז אבות על בנים מצד הסעולות הנמשבות מאתו להנהיג בהן הבריות ואלה התוארים וביוצא בהן מוחרים בחתו אנפי שיש בהם תארים הפכיים כתו רחום ופוחד עון אבתעל בנים ווה שנרתו לתרעה כשאת הדיעני בא את דיכיד פשאלו ממנו איד אפט שיבקט הארם מלפני השם לעשות פעולות הפביניז עם היותו אחד פשוט פשינות נמורה ורח ה מז ההתפעליות הגשתיים והראהו השיכי ביג מדות הוא מנהיג בריותיו ובהן ראוי לבקש מלפניו וכמו שארול איעבור ה על פניו וניא׳ ר׳ יותי אלתלא מקר כתו׳ אי אפשר לאומרו תלמד שבתעטף הין בה בשלי׳ בבור והראה למשה ואמר לו כל ומושישראל ח שאין יעש לפני כפרר הוה ואני מוחל להם היל שהראא הזכה למשה במראי הנבואה כי באלו הינ מדני ראוו להתפלל לפנו שהם תארים מתיחשים אליו מצר הדרכים שהוא מנהיג בהן בריותיו והתארים שהם מצר פעולותיו כ בנין אני לפי דעת הרמכס רשאי להללו בהס ולבקש מלפניו בהם אבל התארים שהם מבד עצמו לא היתר להללי ולא ל להתפלל לפניו והת שאריל על האל הגדול הגבור והטרא שא עם שאמרם מרעה לא הייט מתורים עצמנו להתפל בהם להיותם דואים שהם תוארים מצד עצמו ולא מצד שעולתיו עד שבאו אנשי בנשת הגדולה ובארו שאא אלה הם תיארים מצר הדרבים שהוא מנהיג ביום בריותיו שהותר להללו בהם כמו שארזל במסכת יומא למה נחרא שנים אנטי בנסת הגדיל פהחוית עטייה ל ושנה אמרו זו היאבבורתו שנתן ארך אשים לעוברי רצוכי וזו נוראתו שאלמלא נוראותית היאך אומה יחי וחידה יכולה להתקיים בין האות ת וכן בכלם ביארו שם מהם תוארים מצר התהת מנוהג בהם עם הבריות ומת ך כך ר ראוי לאמרם בתפלה כמו יג מחית שנאמרו למשה שנתפלל לפניו בהם להיותם תארים מצד פעוליתו ואף לתארים מהש מתיחם שאליו מצד פעולותיו ראוי שכבין אותש על הצד שיש בהש מן השלמות לא על הצד שיש בהן מן החשרון כי או על מי שאלנ התארחם יחייבר הפעלות במקנו וההסתכות יון ההסך אל ההסך אינם מתייבים סנוי והתפעלות בחקו ית כי לא דרכיו דרכיכו ולא מחסבותיו מחסבותיכו י

ארקבג התארים שיתואר בהם הית ולא מצר פעולותיו כמו אחד וקדמון ואמת ודומיהם אי אפשר שיוחסו אליו ית

לפי זה הדרך העילושיםי אלא בדרך מוללייבתו סביארנו באחר וקדתה וכן האתת עירושו הנתצא אשר לא זתלה תציאותי בוולת עצמי בתו שיבא אבל אין ראוי שיוחש אליו על צד החייוב כלל בי התאיים שיואר בהם תצר ע עצמי ועל צד החייוב לא די שאינם שבחים אבל הם גמת בחקר ואינם מתין השבחים שיאותו אליו יה כתו שיאתר הדינבש זל והביא ראית לזה מדברי רבי חביבא שאמר על מי שהיה מרבה בתוארים משל למלך שהיו לו אלף אלשי דירין זהב ו זה ההביא ראית לה מדברי רבי חביבא שאמר על מי שהיה מרבה בתוארים משל למלך שהיו לו אלף אלשי דירין זהב ו זה השביא ראית לה מדברי רבי חביבא שאמר על מי שהיה מרבה בתוארים משל למלך שהיו לו אלף אלשי דירין זהב ו זה השביא ראית לה מדברי רבי חביבא שאמר על מי שהיה מרבה בתוארים משל למלך שהיו לו אלף אלשי דירין זהב ו זה השביא ראית לה מדברי רבי חביבא באיר היא לו הנה אחר שלא אמר וותקלם ו איתו באלף דיורי זהב שהיה מוריז שרגנות היה מצר הפחות והיותי לבל אתר מקלסין אותו בשל כסף יראה שרצות היא מצר שהקילום איני מניון השבח ש שהגנות היה מצר הפחות והיותי לבל לאר מקלסין אותו בשל כסף יראה שרצות אית מצר שהקילום איני מניון השבח ש שיש ברכמו שאכסף עם שהול דבר חשוב ומעובח מכל מקום איניו ממיו המצות אית מצר שהקילום איני מניון השבח ש שיש ברכמו שאכסף עם שהול דבר חשוב ומעובח מכל מקום איני ממין האני ממיו שהור היה שכל הימורי השבח ש שיש ברכמו שאכס שים שהול דבר חשוב ומעובח מכל מקום איניו ממיו היה שבור זי היאמר היה שברא שיש ברכמי שאכס אולי לנו שנשינה ומובח מובנו שללים לא חייוביים בשם ביארט בערו זי מזה המאייני שיונית היא היאמר שיולו היא כבים ואים ילונים והאיל לנו שנשינה מתוברים שינואר בהם לוא מיו מנוצה לאותיה אוז זון אבל על ד דירך האמות ובכו ושולנים ווחת לפיזה המויביים שנל צד ההרחבה הלשונית וכדי לימך אלא זון אבל על עיר

הה הצר הוא נעלם תכלית ההעלם אף על החכמים ועל כואי אשמר לרבר ביזם דרך חיאביוכל שכו להאריך בהם ואם מיתואר מצד הפעולות הנתשכות תויד ממנו ושוה הצד נכר לכל ואפילו לשכלים אתר התשרד בינו בוצרי בעם ובסילים מתי תיזכילו הנושע אוון הלא ישמע אם יוצר עין הלא יביטוגל ובן הדרכים שבהם הוא מנהיג בריותיו ואלר הבריין רשאי ארם להאריך בהם ואל ב' מיני הסבח שללו רמן דור במומור ברכי נסשי את ה' כי אמר ב'פצמים ברכי נסטי אינה' כנגד סני מיני השבח מחורנו כנגד חשבח אשר מצד עצמו אמי ברכי נפשי וכל קרבי את שם קרשו רצה לומר ביבי נששי את הי בקצור השבח הראוי לי כפי מעלת שבעו ובחינת מם קרשו מאהו בבחינת עצמו שאון רשאי לארם להאריך בו ואף לכטא במפתיו לא יוכל אם לא יוכנו התארים ההם מוללים ולוה לא האריך בחילא שיבו דבר אכל אוור וכל קרובי את מס קראו כלומר הזכח הראוי לו כפי מעלת מס קרם: מה שאון השה יכולה לדכר וכנצד החבח השני איור בבחינת ש פעולותיו וחטוב התקובל תתנו והדרבים שיאול תנהין בהם בריותיו לתר פעם פנית ברבי נכשי לת ה ובאר טיה השבח הוא מניי פעולותיו ולוז שיים ואל תשכחי כל במוליו והאריך בזה לשפר הטובות המיקובלות ממום ואמר השולח לכל עוני וכי הגיאל וכו ויתר שם הטוכות סשפר בתומור התא ובכללם זכר הדיע דרביו למסה לרמיז אל אמדות מאוא מגהוג ב בהם הבריות מהיג'ורית מנאמרו למסה הם תוארים מזר השעולות הנמסות מחסם להנהיג בהן בריותיו כמו מנוכר ב בער שלפניוה ואם מדית רחמים וכן נמצא מיצה תאר הסי בפני מני התארים הללו שאמרט משכווא בהועל הדיך שבתכנו ועל התידרים אשר הצד עצונו אמר מהיה ידא מלחלנו בהם אבל בתידרים אשר מצד פעולותיו היהויב הדבור כ בהן והאריך לדבר בצד ההוא ורעבור זה אמר ב'פעמים מי כמוך באלים כנגד ב'מיני הפכח הללג : ועל הראמון אמר עריי יהאית ו שהשני ממי באה שיי והיידן פיין השני ואור מבלת מחות לסבול העונט ואינו כן בקבר בוע שבארנוי ¥ reinin 41 for my

l'inte inj

1

# מאמרב׳

וקראני ביום ברה ונו שכל זה ראיה שכווכת בווי עשיית הקרבנות היתה לכוין לב החוטא לעבודת השם בלבד יולוה לא כיחם אליו חום הטעם וחום המשום שא"עפי שהיא שלמות אליכו מצד שאכחכו בעלי חיים נשמיי לקרב הכאות ולהרחי התויק אין בהם שום שלתות רוחני שניחסתו אליו ית׳ ולזה יוחם אליו הבתנ׳ השתיעה באתרת תחיינה אזניך קשובות ונג׳ ניחם אליו הראות הנה עין ה' אל יריאיו עיני ה'התה תשוטטות בכל הארץ לפי שאלה ידתו החתון שהם שלתות רוחני נלוה יינחם הליו יינ עם שלא יינחם אליו הטעם והמשום יוז ראיה שהתארים אמנם יינחםו אליו ית מצד השלמות שיש ב בהם לא מצד החסרון שיש בהם יוע"כ נאת שהתארי שייוחסו אליו ית א"עפי שנמצא בנו נערדים ראוי שיובנו בו יה תתאחדי כי אנחנו בעבור שנשיבאו נהנה אנתם בזה אחר זה כבין אותם נפסדים וכן בעבור שנקכה אותם אחר שלא הית בכו כבין אותם תיארים נוספים אבל בו ית ראוי שנבינם מתאחדי ובלתי נקני באוםן שלא יחייבו רבוי בעצמותו ניהיה זה תסרון אליו ינבר ביארכו שהתוארי אתנם יוחסואליו תצד השלמות אשר בהם לא מצד החשרון הדבק בהם לפי שהוא ית מסולק מן החסרוכו׳ ובעבור זה שמכו השרש הד'שחוא מסולק מן החסרוכו לסלק מתכו כל תארי החסרוכו׳ כתו הסכלות והעוני והשינה והליאות ודומיהם ולכלול בו שכל תארי השלמיות שייוחשו אליו או שימצאו בו אמנם ייוחשו אנ ימצאו על הצד שיש בהם מן השלמות לא על צד החסרון אשר בהם או שימשך אליהם כמו רבוי או שכוי שהם חסרון בו להינתו ית קיים תמיד על אופן אחד ובלתי משתנה י וזהו שאמ המשורר אלקים אל דמי לך אל תחרש ואל תשקוט אל בלות אחר שאין דותיה לך לא תצד שינה ולא תצד שבלו ולא תצד ליאות כי אין כד שום חשרון ולא תקבל שום שלוי אב לתה תביט בוגדים תחריש בבלע רשע צדיק מתכו אל תזרש ואל תפקוט אל י ועל הדרך טביארכו אפשר שיקוייתו אליו ית תרארים חייובי אותן שאין התלט תליחסם אליו כתו חי וחכם ורונה ויכול ודומיהם בצד שלא יחייבו בו שום חסרון נהכן זה תאר כי הנא דרך ישר ונבון בחרנהו כת החכתי התורנים הראשוני נהאחרוני וראני לסתוך עליו קחנו ועיניך ש כל בעלי העיון הפילוסיפי חושבי שאי אפשר ליחם לשי שום תואר לא עצוני פרהכב טים עליו מצד עצמו בטוש צד אלא מצד פעולותית בלבד מן הטעש סביארנו בפר׳ לא תקרי

ט׳ מזה המאת׳ וכן דעת כל החכמים התורניים שנתשכו אחר דעות השילושושי עד שהדמבם ול כת׳ שהאות׳ שהשי יש לו תארים עצמיים נשחם בלתי מחייבים רבני בעצמנתו הנה הוא כאלו קבץ בין הסלוק והיויום ולא ירגיש בזה׳ ועל כן לקח לו דרך אחרת בזה ואת שאי אפשר ליחם לשם שום תואר חייובי אלא שוללי י ושכל התארים השוללי בורקים עליו נאי אפשר שיבדק עליו שום תואר הייובי אלא מצד שעולותיו ועל כן יאת כי כמו שיקרא עלה או שכה או התחלה להיותו עלה וסבה לכל הנתצאים והתחלה להם וכלם עלולי מתכו ויקרא תצר או עועל בורא ועושה מחדש להיותו מתציא כל הנתצאים ברצונו השמוט תבלי הכרח כן יקרא חכם להיותו תמציא כל הנתצאי בחכתה גדולה נראית ביצירתם יוכו יקרא רחנם נחכון נחשי להינתו מנהיג כל הנמצאו נמרחם נחוכן יבליה על בר החשר נהחמלה נהחכיכה לא על בר הנתול בתאת הבתו תי הקדיתני ואסלם י וכן יקרא נדיב את עושה בדיתות להיותו משפיע הטוב והשלמות לכל הנתצאים תכלי תקות שום בתול נשכר יגיע אלת תזה כתו שהוא תחק הנדיב לעשות כן . לפי שהנדיבות ישלם בשני דברים האחר תנד התקבל והאחד מצד הכותן י אשר מצד התקבל הנה שיתן לתקבל שבר שיקבל בו תועלת כי תי שיתן השיף לבער והשער לאשה נהשלך לאיש אין זה כדיבו׳ לתת הדבר לתי שלא יהבל תועלת בתתכה כי הראני הנא לתת הפלך לאשה נהסיף לאיש והספר לכער שילתוד בו ואשר מצד הנותן הוא שלא יהיה הנדיב מצטרך אל שועל הנדיבות כדי שישלם בו שאם היה הנדיב צריך אל שועל הנדיבות לא יחיה זה נדיב אלא שנחר יתן דבר כדי שיקבל תווריתו כסף או שוה כסף או כבור ואף אם יתן בדבר כשל שווית אין זה נדיבותכי יתן זה לפי שחוא מעריך בכך צרכו אל הדבר ההוא והנה הוא כסוחר שיקנה הדבר ביותר מכדי שוויו כפי ברכו אליו יוצכ ראוי שלא יהיה הנדיב מכטר אל סיהולל או שישובח על הפיעל ההוא כי מי מיפע׳ דבר כדי שישובח או ימולל או יודל שמו או יכצל מגנו מה חנה הוא חסר ההלול ההוא ומקבל שכר מה א"עשי שאינו במדרגת הראשון והוא ית׳ הקנה אל כל הנמצאו השלמות הראוי והנאות והמועיל להם כמו שאראל על מעשה בראשית ל לדעתו כב ראו בצביונן כבראו בקומתן כברא ילכי כסברא הקבה הכבראים חנן להם היופי והקומה והשלמות מה ש סחוא טוב ונאות להם וזהו בצביוכן ובקומתן מאלו ע"ד משל היו נשאלח אם ידצו לחיות במצאים באותו היוואר היל בוז היושי והקומה והשלמות הנמצא להם היו מתרבים להבראות וזהו לדעתו נבראו ולא פעל ועשה הק"בה אלו הנמצאות ל לקבל שכר ולא להכצל מהגבות ולזה הוא מכואר שהוא הכדיב האמתי ולשי שעקר הכדיבות מבלי תהות גמול הוא עשיית הצרקה נקרא השי עושה צרקות שהוא הפועל היותר ככבר התגיע מן הנדיבו׳ ולא נקרא כן על מה שעשה בעת הבריאה אבל על מה טהוא מתמיד לקיים הנמצאים ולהספיע מאתו תמיד ספע מקיים מציאותם שהוא הנדיבות האמתי לל הת התירת הטוב י וזהו שאת הכתו הודו לה כי טוב ושיים מעקר הטובות תוא כי לעולם חסדו דל התיודת החשר י ועל זא נקרא השי עושה צרקה בכל עת יאת הכתו אפרי פותרי תפפט עופה צרקה בכל עת הנה אחר פכתיב עושה בלפון יחיר ולא את עושי ביוד' בלשון רבים כתו מתררי

וכן הוא ידע מה שישפיע ויכול להשפיע ורוצה להשפיע שאלכ" לא היה מושפע יהכונה שמה שיושפע ממנו הוא בידיעה ורטון ויכולת כמו מה שיושעע מן החי יוזה ענין דק מאר יצר הדבור בו והכונה בו הבני העניין והוא שיש לו יכולת ב בבת"כלות שאיכו לואה תלהשפיע ורוצה להשפיע כלות שאיכו תואם ולא עוזב ולא שיכח תלהשפיע ויודע תה שישיע כלות שאינו סכל שיעלם תתנו תה שישפיע ולא בלתי יודע בתה שיושפע תתנו ובעבור זה נאת שהוא חי כי החי משינ תה שיפעל ותצה בו והכונה בו מאינו בטבע כחום הנמשך מן האש נישובו אלו הד' תארי שהוא חי חכם רוצה ויכול אל כונה אחת שולליית כמו שביארכו ועל זה הדרך ראני שיובנו כל התארי שיתואר בהם ית מצד עצמו שהם אתכם צריך שובנועניין שולליי והיו התארי כמו שהיו כיכל התארי המוללי צודקים עליו ואין הוק אם תמנה אותש יותר ממה שו שוברכנ או תאת שהם בבית אח שתבין אותם שוללי בענין שלא יתחיב תהם שום חסרון אליו ית יולוה שתכו זה השרש הרביעי שהנא ית מסולק מן החשרונות לרמוו אל העניין הזה שכתבנו לפי דעת הלמבס לל כלו שהתארי החיובי נמנעי מן הדברים המתחייבים לשרש הד הזה שהנא בחקו וראוי שיסולקו מתכו לפי שהם חסרון אליו: פרק כה היותו ית מסולק מי החסרוכות הן לפי זה הדעת ה פילוסופי והן לפי הדעת התורני שנוכר בפ כ מזה התאת הנה הם שכאשר תארכו השי בשום תאר הן שיהי שולליי או חיובי מן התארי שאפשר שיתואר בהם השי שהוא ראני שינכן התאר ההנא בנ ית׳ בבת׳ מכ׳ צדרין אם בנת׳ בזמן נאם בבת׳ בשלמות נחשיבות ׳ נזה כי אחר שביארנו שחשי קרמנן וכבחי דל פהנא כמצ זמן בבת"הן מן הצר הקידם הן מן הצד המתאחר הכה יתוייב שיהיה זה תאר שיתאר בן ית קדמון וכבחי במוהנכי במנשהנא ית היה נמנא וימצ זמן בבת בן התארי ימצאו בו זמן בבת כי אי אפשר שיהינ - מחודשי בו או כמצאי זמן אלת זמן כמו שבארכו כל זה ואמרי זמן בבת הוא על צד ההקל מן הלשון כי הוא ית לא ית יתכן שנאת בו שהוא נתצא זתן בבת אחר שהוא קודם אל הזתן אלא אם היה התשך הוא הזתן אבל הכוונה לות שאין לרקצה לא מן הצד הקודם ולא מן הצד המתאחר ועל כן יהיה כל תאר מן התארי ט אשר כו בבת בזמן : ואנלם שהיה כל תאר מן התארי אשר בו בבת בחשיבות יתבאר על זה הצר : אין ספקכי כשיתואר השי בשהוא הכס ראוי שיובן מוא שחכמתו בבת בשלמו כי אחר שעצמותו בבת" בשלמו ראוי שיהיה יודע את עצמו ואי אששר שיודע הבבת בשלמות אם לא בידיעה בבת" בשלמות כי העבת"לא יוכל להקיף את הבבת"י וכן כסנאמ עליו ית שהוא יכול ראני שיובן ג׳כ שיכ שיכלתו בבת"שאם היה בת" כבר אפש שידומה יכולת גדול יותר ממנו ניהיה אב לואה אחר שאין בו היכולת היותר גדול המרומה ההוא וכן כשנאת עליו ית שהוא טוב ראוי שיובן שהוא בבת בטוביות בהברח שאם היה הטוב מוגבל יהיה אפשר שיחיה טוב יתר גדול מתנו לא יהיה הוא אכ טוב גמו ועל זה הדרך ראני שיובן בכל תאר מן התארי שהו כמכא בו ית שהוא בבת בחשיבות ואין בו זר מן החשרון כלל כמו שהמציאות שיתואר בו ית ראוי שיובן שהמציאות ההוא לו מעצמו ואינו קנוי לו מאלתו וכשיאת המציאות על אלתו אי אפשר שיהיה בבת בחשיבות אחר שמציאותו קנוי לו מזולתו נאין סום נמצא שיאיה כל תואר נאת עלת בחסיבות בבת"אלא הוא ית כי במו שכל תואר בפני עצמו הוא בבת כמו פביארכו כן הוא בבת בחמיבו וכעיתות וזהו מה מאת הכתו כעיתות ביתיכך כצח כתו שיתכאר בע כט מוח התיאת יוג'כ ראני שיובן שהשלמיות שימצאו בניתב הם בלתי מוגבלי במספר לל שהם כבת מצד רבויים וזהכי אחר שהשי ראני מיתבאו לו כל תיני השלמיות שאפשר שיבוייר וישולקו ממנו כל מיני החשרונות ואפשר שידומה שלמיות בבת כמבאים בו ראוי שיהיה כן לפי האמת פאם לא היה כן לא יהיה בתכלית הפלמות אחר שהיה אפשר שימצאו בו שלמית יתיר מה מהנמצאי בו נלוה הוא מבואר מראוי שימצאו כו השלמיות בבת מה שאין הפה יכולה לדבר ולא האזן יכולה לשמו׳ ולאה מם בבאות מן השמות שאינם נתחקים לרמנו לזה המין מן השלמו ואל זה המין מן השלמות רמו השלב ר'חנינא כיא בשאתר לתי שהרבה בתארי לפנית שיתתינהת לכלה שבחי דתרך כלות אחר שהם בבת אין ראוי לך להגבילם באוש מספר ולות מיש תספר שיסיי לספור אות כי זה היה הסרון בחקו והוא ית תסולק תן החשרונו ואל אלו הג'תיני תהבבית רמן דוד במומו ה' חקרתני ותרע כי הוא התחי לשבח ידיעת השם ולות איך היא בבית שהית מקפת בכל פרטי תיועותיו ותעשת עם השלבת רבויים באוזה מקום שיהת ואת ה חקרתני ותדע לכאר שאין ידיעת השם מתין ידיעת האדם שה מהאדם חוקר ובלתי משיג אבל היא ית חוקר לב ובוחן כליות ומשיג ויודע המחמכות וזהו בנת לרעי מרחוק כי רעי כג כגור מרעיון יוהאריך לבאר זה מתאר היצירה ואת כי אתה קנית כליתי תסובני בכטן אתי וסיים זה בשאת גלתי ראו עיניך וני כלות כי לא לאחר שנוצר הגיעה הידיעה האלקי כו אכל כשיחיה גולם בלא צורה היתה הידיעה האלקי מקשו כו וזהו גלמי ראו עיניך ולא גלמי בלבד סאני מלך וחשוב כמו כלל אבל כל הגלמי קטן וגדו כלס הם נכתבי על ספרד נידועים לפניך היתי שיושפעו בהם הצורות ויהיו נוצרי בהם ואפי קורם שיהיה שום אחד תהם נתכא וזהו אתרו יתי יתברו ולא אחד בהם על פי הכתוב שהוא כתוב באלף יועל פי המסורת שהוא בויו כא לווי שבהתרבות הידועים לא ת

# תערכה הדיעה אכל לו ית אחדות ידיעה בהסי ואחר ה

דברי שלא יובן שאותן התארים שאדם מותר לרבר בהם ולהללו מצר פעולותיו הם גאמרים עלי על הדרך שיאמרו על האדם אמר בתחלת דבריו אשירה לה כלומר כל השכחים שאוכיר הם על צד הדבור השיויי שכלו דמיונים בלקי אמקיים ועל זה הצד היא שיתואר את השם בתארים פדי לשכך את האזן על כן אמר איש מלחמה וברוב גאוכך וברוח אפך תשלח מרוכך ימיכך ה תרעץ אויב אבל על דרך האמת אי אפשר לתארן בשום תאר אפילו מצד פעול תיו על הדרך שיתואר בהם מרוכך ימיכך ה תרעץ אויב אבל על דרך האמת אי אפשר לתארן בשום תאר אפילו מצד פעול תיו על הדרך שיתואר בהם האדם כי גאה גאה כלומר על דרך הספור השיריי ארבר בו אבל על דרך האמת גאה ונתעלה על כל מיני השבח האדם כי גאה גאה כלומר על דרך הספור השיריי ארבר בו אבל על דרך האמת גאה ונתעלה על כל מיני שאפשר לדבר כו על כן היה השכח היותר ראוי בחקו ית השעיקה כמאתר דוד לן דומיה תהלה ועל הדרך שהבינו אותו רזל שאת סמא דכלא משתיקה שנאמר לך דומיה תהלה כלומר השתיקה היא התהלה אליך ועל כן קראות שהכורא תהלות י רק בימור מנה הכור אנות התארים הללו שאתרנו שיתואר בהם ישו היא התהלה אליך ועל כן קראות אה מרך שהבינו אותו

פעולותיו הנה בכל אחר מאלו המינים יש תארים שהעניין נגלה בהם שתואר בהם מצר פעולותיו כמו רחום וחכין ארך אפים ורב חסד ויש תארים שהעניין נגלה בהם שיתואר בהם מצר עצמו כמו אחד וקדמון באלו אי אפשר שינואר בהם על דרך האמת אלא יובנו שולליים כמו שאמרכו ויש תארים בהעניין מסופה בהם אם יתואר בהכומ מצד עצמו או מצד הפעולות הנתשכות ממנו ועל כן צריך לבאר הדרך בהבנת אלו התארים ונבאר זה בקצתם כדי ש שילקח מהם ראיה לזולתם ונאמרכי כשיאמר עליו ית שהוא טוב ראוי שיבחן זה מב צררים שהמרבו וזה כי מצר פעולותיו אתנסיאתר עליו שחוא טוב מצר טכל הטובות נמשכות ממנו ואיאפשר שימטך הטוב אלא ממי שהוא טוב אמר הכת ב מובה לכל אבל בשיתואר מז - עצמי ראוי שיובן העניין שוללייכי נקרא טוב לפי שעצמתי נקי מן החברון אחר שאין בנ אפשרות כמו שבארמ ולה לא ישינהו שום שימוי ולא העדר לפי שכל העדר הוא רע ונמצא בכתוב שיתיורת בשהוא שוב מאלושני הצדרין אמר טוב אתה ומשיב למדני חקיך אמר שוב אתה כבחינה שרוא טוב עצמו ואמר משי בבחינת הטובוז הנת בוה ממנו ובשיאתר עליו שהוא חכם אם לצר פעולותיו הכונה לומר שאחר שהמציא המצ אות בשלמות וסדור נפלא מורה על קכמת המתציא והיותו תש בכל מה שהמציא במאמר הכתוב הנושע און הלא ישמע וגי היושר בים הלא יוכים התלמד אדם דעת הרי שלחת ראיה על היותר משיג ויודע מצד שההאנית והרעות מוסשעו ממנו אכל בשיאמר עליו זה מצד מבמו דאוי שיובןשנליי והוא שהכונה לומר שאין דבר כצלם ממכו וזה כי אחר שהוא ית שכל נקי וכבדל מן הח מר כמו ש שביה במופת לה יעלם ממנו דברכי מחומר הוא המוניג והמטריד מהשיג המוחשות והמושכלות בראיה פהמים הנוזלים בנין או שארחוליי הנין מוכננים מראות מה שחפץ החי לראותי וכן חוליי האף והאזן ובכלל שהחו אר מוכע מהש בכל יה המוחשים באמתיתוכן הארים העולים מהאצמותכא יבלבלו בחות המוח מהשיג מ שניהם כמו שיקרה זה לשכורים וכן ז הלחות המותריי מוכב מן ההשנות השכליות כמו שניאה זה בנערי כי בזמן גדולם שהלחות רב בהם לא שיני תכלית השנת מה שבכח שכלש להשיג ולוה התכאר במי שהוא שכל פשוט יקרא חבש לפי שלא יעלם ממנו דבר ולא יבצר ממנו מומה כלומר שאינו פכל בשום דבר שבכתו להשיג ביא ן בו השבות המטרירות ההשנה וכשיאמר עליו שהאא רוצה אם מצד ע פעוליתוי הכוונה לומר שכל הנעסה בשמים ובארץ נעשה ברצוט הפשוט שאמרו כל אשר חפץ ה'עשה בשמיש ובארץ ויבא אה הלשין תמיד על השם כסנראה הפועל הנמסך ממנו הרומה אל הפועל הבחירי מגיע ונסלם נואמר שהפועל רצה זה בלי סבק שאש לא כן לא היה נשלם אמר הכתו'רצה ה'להצ לני כי הוצה ה'בעמי ישאר עג ים בישועה כלומר כי הגעת היש עה מורה נגל הרבוז כמו שיאמר הכביא השכל וידוע אותי בי אני ה'עושה חסד משפט וצרקה בארץ כי באלה חפצתי כאס ה" הרי שלקת ראיה על היותו חשץ בהם מצד שהוא פיעל ועושה אותכי עשיית הרבר לבעל שכל ארה על הזתו רוצה לעשות ויתבידר מזה כי לראותנו פעולות נמשכות מהשי דומות אל הפעולו הנמסכות מבעל החפץ בעבור זה נקראהו חפץ והוצה ואף אם לא בשער על איזה צר יחיה החסץ והרצין בו ית כאופן טלא יחדש שנוי והתפעלות כי זה דבר נעלם כמו שידועתו כעלמת ממכו היאך היא ואכו מיחם שאותה אליו להיותה שלימות שאי אפשר שידומה היותו ית זולתה כן עכין הרצו׳ כמו ש שבארנו בפג מזה המאמר ובשניד לבארזה התואר עניין שולליי יהיה הכהנה בו שאינו מואם ולא עוזב ולא שיבח מהסם ע הטוב והשלמות כמו שאמר הכתוב רצית היארצך שבת שבית יצקב מכוינת הרצון במקום הזה שלא מאם ולא עוב הותש ולא שבח מלחום על יחם הפר וחרה אפילר ביום ההואועובתים והסתרתי פני מהם והיה לאכול וזהו שאמר אספת כל ע עברתך קשיבות מחרון אפראכשאמר עציו ית שהוא יכול או גבור אם מצד פעולותיו הכוונה לימר שיבול לעשות רצינו בכל הכמצאיסנאין מן שיעכב בידו כנכור שיעשה מה שלבו חפץ ואס מצד עצמו ראוי שיובן שוללי והוא שהוא בלתי לואה מעשות מה שריצה ובעבור זה יתחייב שירוצלו יכולת בלתי בעל תכלית שאם היה בעל תכלית היה בו לאות מה וכשית אר ביכול הכונה לומר שאון כו לאות כלל וכשיאמר עליו חי אם מצר פעולותיו הכונה לומר שהחיים נמשכים ממנו ולוה י יהויה הי בהכרח כי לא ימשך החייות ממט אם לא יחיה חי ואולם בבחינת עצמו ראוי שיובן שולליי והוא כי אנחטו נתאריג בסיאוא חי לתורות כי מה שיוטפע ממנו לא יושפע על דרך מה שיושכע האור מן הנר והחוש מן האש שיושפע מהש זה כ באולת ידיעה ורצון במה שיאפיעו כי הוא יתברך אמנם ישפיע על הצד היותר כבקר ממיני המפיעים שהוא יתברך מ משפיע בידיעה ורצה שהוא החי (2)

מאמר ב

ולוח יורה על המרט הד שהנא היותו ית תמולק מן החמרוכות אתר שהיה למון ברכה הטך מארה שהנא חמרון הטובה כמו מאמרכני ונמצא לשון ברכה על השבח וההלול בכללי את הבתו אברכה את ה'בכל עת שהוא כות אהללה וזהו שסייש חמיד תהלתו כפי ועל כן תקנו אנשי כנסת הגדולה זה הלשון של ברוך לשכח כג השם על כל מיני הטובות שיקבל האר ז מהשי הן בגוף מאי זה מון שיהיה הן בנפש בגוף כמו ברכת הנהנין ובנפשכמו ברכת התורה וברכ המצו ניתר הברכו כמו ברכת השבח להורות מהשי מקור הברכות ושכל הטובות וההכלחות מאיזה מין שיהיו מושפעות ממנו ולזה אמרו א ארבעה בריכין להודות וכו וכדי שלא יחשב שהאל ית הוא פועל הטובות ושיש רשות אחרת פועל הרעות אמרו כשש ש שתברכין על הטובה כך תברכין על הרעה להורות שהכל בא תאחו ית׳ ולחיות זה השם שלברו כולל השבח על כל מיני הטובות וההצלחות הככללות בלמון ברכה כתו שאתרנו כמצא דוד את בתומו תהלה לדוד ויברך כל בשר שם קדשו לע לעולם ועד כלות כל תקבל תיכי הטובו תאי זה תין מיהיה כי שם ברוך יורה על השבח על כלם דל על כל תיכי השלתיו ולוז התחיל בתחלתו ארומתך אלקי המלך ואת מהרוממות יהיה ואברכה שמך לעולם ועד׳ כלות שיהללהו ולזה כשחור לות׳ בכל יום אברכך את׳ ואהללה שמך לעולם ועד בתקום ואברכה שתך שאת׳ בתחלה׳ ועל הכל את׳ גרול ה׳ ותהולל תאר כלות תצד עצמו כי השבח אי אפשר שיהיה אלא תצד המעשים וזהו שאת מיד דור לדור ישבח מעשיך ובאור זה כי השבח וההלול שאם לכו לשבתו אי אפשר שיהיה בבחינ עצמו כיזה נתנ תג צדרי אם תצד שחיי האדש הש ב"ת ובות בת אי אפשר לשבח שבח הראוי שיחמיר זמן בבח"י ואם מזר שפבחיו הם בבת" מזר רבויים כמו שביארנו בש שלפני זה ואם מצד שכל שבח תהם הוא בבת"בחשיבות ולוה התחיל ואת ארומתך אלקי המלך ואברכה שמך לעולם ועד ואין רצונו לות'שיתיה האדם יכול לשבח השם לעולם ועד שזהו זתן בבת" כי זה דבר נתכע בחק האדם ׳ אבל ירצה לות'ש שאבי יהיו חיי הארם בבת" והייתי מרומם שמך לעולם ועד ושיהי זה ההלול בכל יום בענין שלא יהיה שם מניעות מ מבד הזמן והתמדת השבח י ולזה כסל בכל יום אברככה ואהללה שמך לעולם ועד את שעם כל זה לא היה יכול להלל א אותו כי מהב׳ צדרין אחרי ימכע זה כי מצד רבוי השלמיות אשר בו גדול ה׳ ומהולל מאור יותר משיוכל איש לספר שבחיו ותהלליו ולהללו בהו יונס תצר שכל שלתות אשר בו הוא בבת" בחשיבות אי אפשר זה בו לגרולית שהוא השבח האחר אין חקר הל מהוא בבת בהשיבות ולוה אי אפשר שינבל השבח ההוא בדבור בת"ועל כן יהיה השבח או ההלול אליד י מנד עצמך כמכע מאלו ב צדרין שוברכו אבל דרך ההלול הראני הנא מצד הפעולות והמצשים הנתשבים ממך כי הם יורו על היוחד חכם ורוצה ניכול וזהו שאת דור לדור ישכח תעשיך וגו בי סדור התעשים ושליתותם יות על היותש כתשכים מפועל חכם ואת ועותו כוראותיך יאתרו וגולרתוז על היכולת וזכר רב טובך יביעו להורות על הרצון כתו שכתבכו ל לתעלה כי רבוי הטובות יורה על הרבון ועל זה הדרך היא סובבת כל התהלה ההיא אשר באותו התותו׳ ול פי שאין כל א אדם יודע להבחין מעלת השם ושלימות אלא החכמי והחשידים כי הם מכירין מעט מזער ממעלתו את יידוך הכל מ מעשיך כלות כל מעשיך יודו דרך כלל אבל חסיריך והמה החכמים המאמינים כי החכמה מביאה לידי חסירות וחס ה התכירים קצת תגרולת לא יות הדרך כלל כלבד אבל יברכוכה בלמון ברכה שהוא השבח היותר ראוי להיות לשון ברכה

צרק אתת שם יאתר על הדבר כשיסבים הנאמר בפה עם מה שהוא בכפע ועם מה שחוא חוץ לכפע ובשינח אף הנאמר לשח עם מה שהוא חוץ לכפע אעעי שיסבי עם מה שהוא בלב יקרא שקר יכון ראובן שראה אתלי שחרג את הנפ וחשב כי לני זה היה שמעון ובעבו זה העיד ששמעון הרג את הכש הסיר אסר מאין הפה מכזב למה שבלב כי פיז ולש העיד כי לני הרג את הנפש עם היותו חושב ששמעון היה החורן אעפי שאיכו משקר שהרי הענין כן היה הנה מכוב כי אין פיו ולבו שרי והשה מכוב למחשב הלב יורא אעפי שאיכו משקר שהרי הענין כן היה הנה מכום כי אין פיו ולבו שרי והשה מכורן אעפי שאיכו משקר שהרי הענין כן היה הנה מכוע כי אין פיו ולבו שרי והשה מכור למחשב הלב יורא אעפי שאיכו משקר שהרי הענין כן היה הנה מוא מכזב כי אין פיו ולבו שרי השה מכוב למחשב הלב יורא מדר האותר בלבד כשלא ישריו הענין כן היה הנה כיאר ועסור מינו השני השה מכורן מדר האותר בלבד כשלא ישריו הענין כן היה הנה מקר יקרא מנה מני השה מכוב למחשב הלב יוראור מדר האותר בלבד כשלא ישריו הכו הכי ושקר יקרא מדר הענין בעצמו כשלא ישכימו הכאותר בפה ומה שהואתון לכפש יחד ואם הנאמר בפה עם מה שהוא בנפעו נעם מה שהוא און לכפט יקרא ש סקר וכזב ישר הכובי המכור מכו הנה מול את כי מה מהוא מבואר כי שם הנתצא אי א הנאר שנה עם מה מהות בלה כי בי הענין בכל ה מה א המוא כלא על האם כי מה שאולתו מן המרצאים אי אפשר שיבדק עלי שום נתצא בלא מנות בכל ה

מורה במו שביארכו על היותו כולל כל מיכי השלמיות ומשפיע אותם והיותו מסולק מן החסרוכות

הזמנים אלא בחיתו נמצא בלבד לא אחר כן ולא קודם לכן אבל הוא ית׳ מאשר הוא קיים תמיד על אוכן אחר יחיה מ מצאותו מציאות אמתי וישבים תמיד המובן משם הנמצא בנשע עם מה שהוא חוץ לנפע ועם הנאת׳ בפה ולזה יפול עליו שם הנמצא באמת יותר מעל כל מה שולתו מן הנמצאים י וכן יפול עם, הנמצא באית על או

מאמר ג'



•



האחי זה את ולי מה יקדי רעיך אל מה עצמו ראשיה׳ כלו את בנת לרעי מרחו אבל אני איני יכול להשיג רעיך הל ידיעת ותחסבותיך כי הם יקרילי תאד עד שאי אפשר לי להשיגן מזר יוקר מעלתם ועו שהם ב"בת בזמן וואו ומה עצמו ר ראשיהם יועו שהם ידיעו׳ בבת׳ והזו אסשררם מחול ירבון יונם כל זה הם מתאחדי כך אחרות גמורה כמו שאת׳ ולו אחר בהם ואינן עניי נוסף על עצמותיך כי כאשר הקיצותי מהתבודרותי בזה מצאתי כי עודי עמך ואינן דבר זוליוך ואפש שנאת כי בתל רעיך ירמוז אל תארי השלמיו אשר בו ית" וקרא רעיך להורו כי כמו שהוא ית ב"בת בחשיבו וב"בת בזמן כן כל תחר ותיאר מהם בבת בחשיבו ובזמן ואמ אחר זה אספרם מחול ירבון לרמוז שתארי השלמות אשר כו הם בבת" ובא לבאר שאין להפלא איך בהתרבות הידועי לא תתרבה הידיע שהרי התארי אשר בו ית הם בכת" מהג׳ כ בדדי שאתרכו ואעפכ" לא יתרבה עצמותו בהם כלל וקרא לתארי העצמיים רעיך לרמוז למה שאתרכו בתחלת הפרק שהתארי הנתצאי בו הם קדותי בתוהו בהכרח ואת' תה יקרו להורות על היות כל אחד בבת" בחשיבות והיוקר ואת ומה עצמו ראשיהם להורות על היותם הנמצאיבו זמן בבת" קודם שימצ׳ העולם ואחר כלות העולם שהם ב׳ראשים שיש אל הזמן האחד מבר ההתחלה והאחר מבד התכלית וזהו לשון ראשיה כלות הב ראשי שהם ב קצוות שוש לותן וא חכ שב להזכיר השבח אשר מצר רבוים לל היות השלמיות בו ית בכת שלא יגבלם משבר ועל זה אמר אספרם מחול ירבון נכדי שלא ידומה שיש בו ית׳ רבוי מזד רבוי התארים את׳ אחר זה הקיצותי ועודי עמך כלומר כשאני מתבונן בתארים נאכי מוצא אותם רבים בהכרח מצד היותם שלמיות מתחלפות כי הידיעה יובן ממנה דבר אלת היכולת ואלת הרצון כ בהברח ומה שיובן מכל אלו ודומיהן הנא דבר זולת המהות יואת הבחינה כבר יחשב שהתארי מחייבים איזה רבוי בע בעצמותיך על כן את הקיבותי ועודי עמך כלומר כשאני מקין מאותם ההתבונכיות שאני מתבונן ברבני התארים א אני רואה שכל אותם התארי איכן אלא בחיכות שכליות מהוראת היות השלמיות החם נמצאים בעצמותיך אבל על דר דרך האמת אינם דבר אלת עצמך ווהו לשון ועודי עמך כלו שאינן דבר אלתך ואינן מחייבי רבוי בעצמותיך כי כמו פתאר האחרו אינו דבר נוסף על המהות אבל הוא בחינה שכלי מהעדר הרבוי ברכן החכמה והידיעה אינן דבר זולת המהות והיא בחינה שכלית מהעדר הסכלו בו וכן יאמר בכל התארים הכבת" הנמצאים בו שהם בחינות שכליות מה מהינתו ית מסולק מן החסרורות לא זולת זהי ואל זה רמזו חכמי הקבלה בקראס השי אין סוף לרמוז על הינת השלמית הנתכאים בו ית כבת מן הג כדרין מכתכנו :

ברוך שם משותף יאמר על מקבל הטוב והשפע מזולתו כמו לא תאור את העם כי ברוך הוא בר פרקכו ברוך אתה בעיר וברוך אתה בשדה ורביכן יויאת על נותן הטוב והששע לאלתו כתו ברוך ה בורי התלתר ידי לקיב יברוך ה כין הפליא חסדו לי בעיר מצוריברוך אתה הלתרני חוקיך יברוך ה אשר הניל אתכסינ וזה כי ברכה שם כאת על רבוי ותושפת טוב ושפע וכשיאתר על התקבל יהיה ברוך שצול כי אחר שתכאנו ויביך ברו אתכם שהוא מקור מן הקל כבנה ממנו כל הבניין ניהיה ברוך פעול כלות מוספע מרכני הטובה וכשיאמר על הנותן יהיה ברוך עש התאר כתו רחום וחנון שהם שמות תארי נקרא בהם השם ית להתת השעל התגוע ממנו ברכה שהיא תוסשת ששע ורכוי הטובה כי כתו שלשו תארה הוא חשרו הטובה כפי השכתת כל התפרשי כן ברכה תוסשת טובה׳ולוה יהיה ברוך תואר לתשטיע רבוי הטובה׳ונתנא לטון ברכה על רבוי ההצלחות התתחלפות כי נתצא אותו על העושר ב בתנים מתחלפי ויהי ברכת ה'בכל אשר יש לו בבית ובשרה נאת שלמה ברכת ה'היא תעשיר ולא יושיף ענב צמה לשי מתרךך העושר כי כשיבא בתיני רבי תתחלפי שזה יהיה סבת העצב והטורח הגרול כאתרם תרבה נכסי תרבה דאנה את כי הצושר בברכת השם אנפ׳ שיבא בתיכי רבי לא יוסיף השי עם העושר ההוא העצב אשר תדרכו שיתשך אל הע העוסר ונתנא לשו ברכה ג'כ על הנלחת הבני ברו פרי בטנך וירא אלקי אל יעקב עוד בבא מפרן ארם ויברך אותו נכתב אותו על הבלח הבריאו וביר את לחת ואת תיתי והסירותי מחל תקרב כי בהיו ברכת ה בתוונו לא יחלה האר אפי החליי הטבעיי הנתוני להיות כשי טבעו של אדם וזתו והשירותי מחלה מקרב יוכל שכן שלא יחלה החליי הבלתי טבעיי ווזו לא תחייה משכלה ועקרה בארצך יולא ימות הארם בלא עתו וזהו את מספר ימיך אמלא ונתצאלטון ברכה ג"כ על הצלחת הכבוד את דור ועתה הואל וברך את בית עברד להיות עולם לפניך ונתצאהו גם כן על הצלחת החכ החכמה ברוך חתה ה׳ למדני חוקוך יוכל רבוי ששע ותוששת טובה במיני מתחלפי מן ההצלחות אי אפשר שיבא אלית מפועל וחי ורונה וחכם ויכול לשי שהשועל בטבע כאור הנתשך מן הנר וכחום מן האש לא יושיף הפועל האחר צאורו פנים ויחסרהו פנים אבל הוא תמיד על עניין אחד הפועל ימה שאין כן בפועל ברצון כי יוסיף הפועל ויחסרהו כפי רבונו וכל פוצל ברצון הוא הי בהכרח כי לא יצויר רצון אלא מן החדיוהוא תרע מה פתשפיע ויכול להשפיע אם כן יה משפיע ברכה ותוסשת טובה בהברה הי וחבס ורוצה ויכול ילזה מה שנבחר לשון ברוך לשבח בו את השם ית ל

לכי מהוא שם נאת על ההצלחות וזרה על היותם מגיעות מפועל חי וחכם ורוצה ויכול יכאילו תיכת ברוך שם כולל ל לכל מיטי השלמיותי ch

# פט הנבתב ביוד הא ויו הא הנא הנקרא שם התפורש והל השם הנבדל וזה הלשון מורגל בדברי הזל ה פרקכח הרבם לומר על הדבר הנבדל מדבר אחר פורש אמרו בשר הפורש מן החי הפגרש מן הערלה והאנשי בחם נברלים מולתם במעלה וחסידות יאמרו עליהם מחם שרושים וכן ביארו אל בסשרי ובתלמוד סוטה אמריו בה חברכו בשם התפורש אתה אות בשם התפורש או איכו אלא בכנויו תל "ושתו את שתי על בכי ישראל שתי התיוחד לי ה הנה בארו כי עי פס התפורם הוא שהוא נבדל ומיוחד לו ית מזולתו מן השמות וזה כי שאר השמות הש שמות כאמויים ע בלת ית נעל אלתו לשי שהם שמות הנכחו לו ית אם מצד הפעולות ואם מצד בחינה אחרת אלת חיוב מציאות ית כמוא אלקי המורה על היכולת נע"ב יאת עלת נעל אלתו כי אלקי יאת על המלאכי והדייכי וכן אדני המורה האדנות יאת עליו ועל זולתו יוכן בשאר השמותים שהם על זה הדרך לל שכבר אפשר שיאמת עליו ועל זולתו אם בשתוף גמור אם בקדי בקדיינה ואיחור׳ ואולם שם בן ד׳ אותיו אי אפשר שיבדק על זולתו כלל בשוש בד לפי שתוא שם יאת׳ עליו ית׳ מכד חיוב מציאותו וכן בת הלמבם בע שא מן החל הא מסער המורה וזה דבר לא ישתתף בו זולתו מן הנמצאי כלל ולזה נקרא מס התפור׳ ועם כל זה כבר נתצא שיושאל זה הש לזולתו מן הנתצאי על צד ההשאלה שהרי הכינו אות וה הולך לפניהם תמם בעמוד עכן לנחותם הדרך וגלובתו אחר כן ניסע מלאך האלקי ההולך לשני מחנה ישראל נילך מאתריהם נישע במוד הענו מכיהם וינמוד מאחריהם יווה לפי שהשמות יושאלו על המושאלי אליהם מב בדרי אם מכד שירמו אליחם בדבר מה נא עם שלא ידמו מכל אום ז אלא דמיון רחוקינאם מזד שיורו עליהם בהוראה רחוקה כהוראת הכלי את בעל הכלי כי יאת הכתו על התשיח ועבדו את ה אלקיקם ואת דוד תלכם אשר אקים להם בעבור שידתה תלך התשיח בתלכו בתלכותו או בכשיאותו אל דוד ויאת נעבדי דוד תלך עליהם בעבור היות התשיח תזרע דוד יתורה על היות תלכות דוד קיימית כמו שפירש במקום אחר ודוד עבדי נשיא להש לעולם שזה בלי שפק נאת על דוד עצמו כי בעבו היות ממשלת זרעו קיימת הכה הוא כשיא לעולה וכמו כן שקרא הבתו׳ האצון בשם השם עם היותו כלי נעשה במלאכה להיותו מורה על העם הנותן התורה שהיא בארון את הנתו ויהי בנסוע החרון ויאמר משה קומה ה ובנוחה יאמר שובה ה רבבות א אלפי ישראל וכן יסושע את על הארון הנה ארון הבריות אדון כל הארץ עובר לפניכם בירדן ואין הארון אדון כל הא הארץ אבל יקראתו כן להינתו כמצימצר אדון כל הארץ ויקראהו בשם אדון כל הארכי כן דרך הלשו לקרוא הרבר בשם בעל הדבר או מי שנמשך הדבר ממנו או ליחם פעולת בעל הדבר אל הדבר שעל ידו יעשה או יגיע הפעל ההוא כמו מכלמו בני אדם תיוחם פעלת הפועל אל הכלי מעל ידו יגיע הפעל ההוא כי אתרכו מהעין רואה והאון מותעת אינם אלא לנפט והנין והאזן כלים יציע הפעל ההוא באמכעותם ועל ב אלו הדרכי כאחד קרא משה שם התובח ה נסי להי להיות המזכח כלי אל שיעשו על ידו נטי ולהיות מורה ג'כ על השם העושה הנסי ויקר' הכתו שם התשיח ה' צרקנו להיותו אתבעי אל שנשיג הבדק מהש על ידו ועכ" יקראהו בשם השם יוכן יקרא ירושלם ה'שמה לפישהוא מקו שנראה וכגלה פס כבוד ה בתמידות תתר מכל המקומו וריול שאמרו אל תקרי ה'שמה אלא בשמה ששם ירושלם הוא ה'מזה הטונם גב" וכן כמצא אבריהם קרא שם המקום ה׳יראה על שנראה בו פועל מורה על השם שרואה ומשביח ועל זה הדרך הוא שיק שיקירא הכתו לשכינ או לכבוד הנרא או התושג בתראה הנבואה ה'ואתי ה'ראה ראותי את עני עתי אשר בתכרים וורא ה׳כי סר לראות יואראה את היוטב על כסא רה וכסא ויקראהו ב׳כ אלקי ישראל ויראו את חלקי ישראל יניקראהו אלקים ניחזנ את האלידי כי יידיא הכתנ את השבינה או הכבור הכראה ה נאלקים נאלקי ישר נאנפ שהנא ית לא ישיגהו שנם כברא אלתו כמו שכתוכי לא יראכי האדם נחי יוכן יקרא הכתו ה' למלאך אמ על המלא הנראה אל גרעון ויםן אליו ה'ויאמ'לך בכחד זה ונג' ויחת אלת ה'כי אהיה עמך וגג'ובכל השפור ההנא יקרא מכתו התלאך בשם ה' וכן יתצא הכתו' יפיל שם סכבוד על נתצאי מתחלפי יאתר על פני הטם הבלתי תושנים כתו שתכינו כי כששאל תשה תהשי נאת לו הראכי נאא את כבודך השיב השי" לא תוכל לראות פני חרי שמם הכבור יאתר על פני השם ונתצא שיפיל אותו הכתו על הדבר חת חמושגלחום את נירא כבוד ה'אל כל העם יותראה כבוד ה'כאש אוכלת בראש ההר יובקר וראיתם את כבוד ה'נזה להיו' הדבר המושג לחוש מורה על הדבר הנסתר הכלתי מושג הנקרא פניה וכבודה ומכאן התירו הנביאי עצמם לכנות הדבר הנראה אליהם בשם הדבר הנסתר הבלתי נראה שהוא השם עד שרברו עם התלאך או הכבוד הנראה אליהם כ כאלו הם מדברי עם המם בי אליהו היה מדבר עם המלאך הנראה אלת או המדבר אליו לנוכח כאלו הוא השם את כי עברו בריתך בני ישראל את מזבחותיך הרסו ואת נביאך הרגו בחרב ובאהו התשובה על זה צא ועמדת בהר לפני ה'לא ברוח ה' ולא ברעם ה' ואו שמע חת הקול מתוך הדממה דקה מדבר אליו ואות מה לך פה אליהו וכצטוה או מפי השם את אשר יעשה ואין סטק כי לא היה אליהו משתבש לחטוב שהתדבר עתו בתחלה היה השם שהרי את לו צא ועתדת

# מאמר ב'

בחר לפני ה׳ ואעפ׳ היה מדבר עמו כאלו מדבר עם הפס ואמ׳כי עברו בריתך בני ישראל יומה שתתחו על משה אמ׳ עלה אל ה׳ עלה אלי מבעי ליה ולא תמהו על אליהו ועמדת בהר לפני ה׳ לפני מיבעי ליה כי באליהו לא היה זר אצלם שי שיהיה המדבר עמו אתגעי אבל במשה אחר מתן תורה שהשיג למעלת פנים בפנים תמהו על זה איך יאמר עלה אל ה׳ שיראה שהיה מדבר עמו אמגעי זולת השהי מדבר עמו אמצעי זולת השיבו כי המאמצעי או די ד

על מי שאין מציאותו תלני באלתי אלא בעצמותו לפי שאין בו אפשרות כלל אחר היות מציאותו תלני בעצמותו י כי אם כאת בשתים שהם תתנועני תתיר הנה זה יהיה אתת כשיתצא התניע אותם שיניעם אבל אם יעדר תניעם לא יהיה זה אתתי כן בשכלי הנבדלי אם יאת׳ בם שהם נתצאי יחיה זה אתת בהתצא מתציאם והתעתיד ותחיים תציאותם אבל ב בבחינת עבמס אין מציאותם מציאות מוחלט אחר שחם נתלים בזולתם ואין המציאות מחויב להם אלא בבחינת ע עלתם ולזה אין בכל הנתצאי תי מיפול עליו שם הנתצא באתת אלא השי שהוא הנתצא שתציאותו תלוי בעצמותו ולא ב בזולתו כלל ולזה יהיה תביאותו תציאות אתתי ובעבור זה הוא שאליול חותמו שלהקבה אתת לפי שאין בכתבאים מי ש שיפול עליו שם הנתצא באתת בכל הזתני ובכל הבחינות לל בבחיני עצתו או זולתו אלא הוא ית׳ וזהו שנרתו לו למשה בסנה בששאל נאמ ואמר לי מה שמו מה אות אליה כי משה חשב שאולי הנראה אלת היה אחד מהשכלי הנבדלי שמציאות כתלה בזולתם ולזה היה חושם שמאלא ישיג מכוקשו אחר שכל מציאותו וכחו של זה האלת תלוי באלתו י ואם הזול ההוא יחשוץ לבטל רבונו יתבטל בלי ספק ולאיצא אל הפועל דבר תיתה שהוא חפץ זולוה השיבו השי כי שתו הוא אהיה אשר אהיה כלות הכתצא אשר תציאותו תלוי בעצתותו ולא באלתו ולזה יהיה תובטח שיעשה חשצו ורצונו בכל אשר יחפוץ ח נוחו לשון אשר אחיה שחוא לשון המדבר בער עבמו כלומ אני הוא מבר שאני חוה לא מכר שוולוצי הוה כי אין מניאותי נכחי תלוי בזולתי כלל כמו שהוא הענין באאר הנמצאי כי מה שזולתי מן הנמצאי לא יפול עליו זה השם שיוכל לוח׳ על עצמו אחיה אשר אחיה אבל מה שיפול עליו הוא לשון אהיה אשר אהיהכי מלת יחיה אינו מורה על המדב׳ בעדו אבל על כתצא אחד נסתר שחוא עלתו וירצה לות אחיה אשר יהיה אכי הוא תצד שאלתי הוה והוא הסבה הראשונה שתציאות כל ה הכתצאים תלני בתציאותו נהוא ית׳ תציאותו תלני בעצתו ולא בסבה אחרת ולוה יצדה עלת בלבד תוולתו תו הכתצאים שם אהיה אשר אהיה כלות׳ אכי הוה וכתצא תצד שאכי הוה ולא תצד שזולתי כתצא ולזה תציאותו תציאות אתתי אחר ש סאיכו צריך אל הזולת ויפול עליו שם האתת יותר תיבל זולתו מן הכתצאי עד שאפשר שכאת שאין בכל התארים תאר ש סיצדק עליי מכל הצדרין אלא שם האמת כי לא יוסיף דבר על העצמות אבל הוא ביאור שם חייוב המציאות יכיכמו שאתרכי שהאדם חי תדבר החיות והדבור הוא ביאור שם האדם ואיכנו דבר זולת האדם כן שם האמת הוא ביאור שם חיוב המציאות לא זולת יכי אין דבור מחוייב המציאות דבר זולת כמצא שמציאותו אמת בתור שאין בו אפשרית ולא ה התלות בזולתו ׳ ולוז היה זה התואר מותר בחקו ית׳ יותר מכל התארי ומכל השמו׳ וזהו שכמצא הנביא מתאר השי בתאר האמת בענין מיוחד מכל מה שזולתו מן השמות והתארים את וה אלקי אמת הוא אלקים חיים ומלך עולם י ביאר בזה ההבדל שיש בין כשיתואר באמת ובין כשיתואר בשהוא חי או מלך או שאר התארי חה כי כבר נתבאר בתאת הד ממה שאחר הטבע בי מה שיאת בו הנא כבר ידומה בו זולתיות בעד מה כמו הוא אחשורש המולך מהדו ועד כוש הנא דתן וא נאבירם אשר הצו הוא משה ואחרן הם התרברים אל פרעה מלך מצרים וגו'כי בכל אלו כבר יחשב שהם אנשי אחרי זולת אותם שביאר א'חכי וכן הוא ה'אלקינו בכל הארץ משפטיו לפי שכבר יסיה אפשר שידומה כי אלקי ישרא יש לו ממ ממשלה מיוחדת כשאר השרי שלמעלה המיוחדי לכל אומה ואומה י לכך ביאר שאינו כן אבל הוא ית שהוא אלקינו בכל הארץ משפטיו כלות׳ים לו מתשלה כוללת כל הארץ . וכן בכל תקום שיאת׳הוא יכא לבאר שאין בו וולתיות כתו שחיה א אששר שידומה י אבל לפי שבלשון את ת אי אפשר שידומה בו אלתיות כלל דקדק הנביא בלמונו כי כשתאר השי בשהוא אמיז לא את לשון הוא אלא נה אלקי אתת אבל כמתאר אותו בחיות או בתלכות את הוא אלקי היים ותלך עולם להורוכי אף מבד הבנת החיות והתלכות ידומה זולתיות מה ביכו וביניהם איעפי מדנו כן ע"ד האמת כתו שביארנו אבל מ"מ ב בשם האמת אין בו זולתיו כלל ולזה לא אמי בו וה אלקים הוא אמת י ובעבור הזולתיות המובן משאר התארים הוא שא שאמרכו שראוי שיובכו כל התארים שולליים כדי שלא יחייבו שנם רבוי בעצמותו כלל ולפי שהבכת התאר הזה הוא ענין יותר עמוק מהבנת שאר התארים את דניאל בתפלתו ולא חליכו את פני ה'אלקינו לשוב מעונינו ולהשכיל באמתך כי ההשתכלות באמתו אינכו דבר זולת הבנת חייוב מציאותו ולחיות סם האמת תורה הוראה גמורה על המחוייב המציאו מזילתו משאר התארי היה במכיחי הכימושי הקדמוכי מי שאת שהאמת הנא האלוה וראני שיהיה שם האמת מיוחד בו ית מזולתו מן הכתבאי להינתו כולל תחלת האותיו נסופים והת' שהוא באתבעיתם להורות שהוא ית׳ראשון ואחרון ואתבעי שהוא סובל תויד הכל בכחו יותה שלא תנינו האתת מרש תן השרשי התסתעפי תעקר תציאו השם כתו שתנינו האחדו למה שהתבאר שהאמת אינכו דבר זולתי ביאור שם מחוייב המציאות ויהיה לפי זה כפל ומותר כי אמרכו שהשם אמת א איכנו דבר אלת אמרכו שמציאות הם מציאות אמתי וזה ביאור עם מחויב המציאות לא אלת זה כל: פרק

A en

,

·

•\* -

,

# מאמר ב'

הקבלה לא יושנו ולא יודעו כלל בשום שכל ובינה זולת מפי מקובל חכם לאון ומקבל מבין והסברא בו אולת רבת הנוהים אלו דבריו זל בפרו התורה וכלל אות לך השתר לך ושתור נפשך מאר טן תנקש אחריהם ותלכד בתנורתם כי הם עוזבים ארחות יושר ללכת בדרכי השך כי לא ידעו ולא יבינו בחשכה יתהלכו המתעסקי בקבלה מדעת עצמם בזולת קבלה מפי חכם מקובל

פרקכט

אר הנחתו הראשונה על האור התוחש בתו כווה שתש לאור יותה הבקר אור . ולפי שהאור תורה את הא האדם את הדרך עך בה הוטא זה השם על ההישרה וההנהנה כמו והלכו גוים לאורך - שפי יתוו בהשרה שתניע להם מאתר י ויאמיג'כ על ההישרה האלקית לבו וכלכה באור ה' ועל זה נקראת התורה אור בי כר מכוה ותורה אור לפי שהיא הישרה וחדרכה אל ההבלחה הנכחית ולפי שהאור תתענג בו הנפש כמו שאת הכתו ומתוק האור הושאל שם האור לתעכוג הנשתי את הכתו ליהודי היתה אורה ולתעכוג הנפשיי אור זרוע לצדיק ולישרי לב שתחה ויושאל על הרצון באור פני מלך חייש נאור פניך כי רביתם והאר פניך ונושנה ניושאל על הנפש אור בדיקי׳ ישמח כר רשעים ידעך ויושאל על הבנת החכמה חכמת אדם תאיר פניו נמהה יקרא הסכלות חשך נהכסיל בחשך הולך ויושאל על הדב הנבדל מחמר והארץ האירה מכבנדו יוישאל על השי והיה אור ישראל לאש וקרושויללהבה י וזה כי כמו שהאור אי אפשר להכחיש מציאותו ואינו גשם ו הוא מוציא הכח הרואה והגוונים הנראים מן הכח אל הפועל ותתענג בו הנפט ואי אפטר לשער הגוונים והמראי ולא ער ערבות האור ומניחותו מי שלא ראה מאורות מימיו ואף מי שראה מאורות ילאה להשיג האור כשהוא חוק ואם יביץ בו יותר מ ממה שבכחו לראות יכהו ניניו ולא יראה אפי מה שדרכו לראות כן השי אי אפשר להכחיש מציאותו ואינו גשה ומוציא הדברים תן הכחאל הפועל ויש בהשנת מה שיושג ממכו תעפיג נפלא ואי אפשר לתאר אותו תענוג מישלא זרח עליו אור השכל מיוניו ואפי החכמי השקיעים בחכמה אם יציבן באותה השנה יותר מדאי יכהו עיניהם ויתבלבל שכלם בהשנתו כמו שאמרו בן עואי הבי ונפוע ולוה הוא שכינה הבתו הא ית אל האור לרמוז כי אף אם מציאותו ית הוא דבר שאי אפש להבחישו כאור מ מ להיות השכל האינושי נשוא בחומר אי אפשר להשיג מענמותו ית בהשות הנבדלי אלא הנזה מועטת ובהשג ההיא יש תנכוג נפלא בלתי גשתי לא יוכל לשער אותו האד אבל מה שיושב מתנו דומה אל מה שישיג העטלף יואו השמש כי לחחק אורו יכהו עיניו תלהסתכל תתנו ולא יוכל להונעני באור השת כתו שיתענני שאר הב"ח אינם שהו תצייר אותו קצת ציור אהר היותו והנה מן האוד החלוש כמו מאוד הלבנה ומאור הנר ומן האוד הנשאר בעבים אחר שקינת השתש ולא יוכל ללבת אלא באישון לילה ואפל והוא בורת תאור השתש וזה תינה שיורה היותו תוענג בקצות ולואה ובורח תן האור הבהיר ותצטער בו הפך מה שיקרה אל הכשר כי לחוזק חוש ראותו יתננג באור ויתאוה להגביה עוף להתקרב אליו יוכל אלו הדברי הנתנאים באור חזקן הרמיח אל הדבר הנבדל מחמר יותר מכל מה שאפשר שידמוהו בו ולזה יכנהו הכתו באור לקרב הבנתו אל הד הדעת אבל כדי שלא יטעה אדש לות שהאור השכלי דבר נמשך מן הגשם באור המוחש את הבקוק כשהיה משפר עני הגלות השכינה בתתן תורה וההשנה ההיא אלוה תתיתן יבא וקדוש תהר פארן שלה כשה שמיש הודו ונגה כאור תהיה כלות שהנגה הנרא׳ או היה כאור אבל לא היה אור ממש כיור המוחש כי האור המוחש נמשך מן הנשם והנגה ההוא לא היה נמשך מדבר נשתי ועל כן אחרי כאור עם כא הרתיון ולא את אור בשלוח ובאר עוד בהשנה ההיא ואת שהנגה ההוא שהיה בשעת מ מנון יערה לא היה מכד כח שום אמכעי שיהיו כיוצי האור והספע לו מאלתו אבל מהשם ית ברוך הוא ועל אמר קריים מידו לו כלות׳ שניבוצי האור הרוחני ההוא היו לו מעבמו ולא מתלתו וזה יורה כי לא היה עלול כי כל העלולים האור וה נהטנה והדיו הוא נקנה להם מזולתם שהוא השם יתשהוא עלת הכל אבל הוא ית הננה והדיו וההדר רוצה לומר התארים נהשלמיות אשר בס לו הם מכד ענתו ולא מזולתו שאינו קונה שום שלמות מזולתו ולפי שזה הענין נעלם מאד איך ימנאו בו כל תארי השלמיו המדומים מבלתו שיחיבו רבוי בעצמותו ושיהיה כל אחד מהם בלתי בת בחשיבות אמר ושם חביון מא כלות כי התארים ההם הנתשלים בקרנים הנתשכי תידו לו בהם הוא הסתר וחביית הצו אשר לו כי תזר שעוא ויכלתו הם בבת הם נסתרי תשיושנו כי הבית אי אפשר לו שישכיל תו הביבת אלא הטבע הכולל שהוא ביבת אבל לא החלקי אשר בו מיד שהם חלקיים כמו שנאמ כי האדם ישיג הטבע הכולל מכל האנשים שהיו ושיהיו דרך כלל אבל אי אפשר לו שישיג הטבע הפרטי אשר בכל איש ואיש ולזה הוא מבואר שאי אפשר שיושנו השלמיות הבבת אשר בו ית שהוא בצת בכל דבר נזהו שאת ושם חביון עוו ויתבאר מזה כימה שכדמה האל יתאל האור אינו רק מכד הרקבת הלשון לקרב אותו אל הרעת לא זולת זה יועל דרך זה כשתאר יהוזאל הכבו הנראה בנונה את כמראה הקשת אשר הזיה בענן ביום הנשש כן מראה ה הכונה סביב הוא מראה דמות כבוד ה' כי דמה אותו אל מראה הקשתלא להיותו דומה אליו במראים אבל להיות המראים ה הנראים בקשת אינם כן בעימותם אעם שיראו כן למראה עינים מהתערבות האדים המתחלפים יוראיה לזה שהלחות אזר בעינים פעמים יודש באויר למראה עינים עולה כדמות הצוונים הנראים בהשת א"עם שאין שם מראים בלי סבקי אבן שינא הקשת אדע תיונו עניינים ועניינים לא אדע אבל הצווני לא אדע עניינם על האיות ולא אדע שבתם 2016

l

כי האוננעי ההוא היה תטערון שטמו כשם רבו והוא שר הפנים אבל לא היה אתבעי אחר כתו לשאר הנביאים שהיו נדב נרברים על ידי תלאכים ואמצעיים אחרים י ועם כל זה החירו הנביאים עצמם לדבר עמהם כאלו ידברו עם העם לה להיותם אותבעיים להגיע על ידם הנבואה מהזם אליהם ואל זה ריתו לאל באמרם גדול כחן שלנביאים שמדמים הכורה ליוברה - כלותי גדול כחן שתתירין עבתן לעשות דבר גדול כזה ועשו כן להיות התלאך הוא אתבעי להציע הנבואה אל הב הגביאים או כלי להעשות על ידו אות או מופית המורה על הנמר רצון השם וחפנו בנמצאים י ודרך בני אדם לות׳ על ה הזווי הוצא מפי שליח התלך או פקידו או שר צבאו כי התלך צוה כן נידברו עמו דרך כבור כאלו ידברו עם המלך ועכ ודע כי התלאכים להיותם כבדלים תחותר ואי קרא אותו הכתוב במס המס ותארוהו הנביאים כאלו הוא המש י ותחרות כי הם נקיים מכל רע ואין בהם אפשר שישיגום התקרים הנתשכים לבעלי החומר כקנאה ושנאה לא גאוה ולא בחירה אל הרע ואל החטא כלל אבל בחירתם תמיד אל הטוב והישר בעיני האלקים יעל כז הותר להם כש כשהם משתלחים לבני אדם לדבר בלשון שולחם כמו שמנינו זה מפורש בתקומות רבי שהנראה הוא מלאך ומדבר בשם שולחו את התלאך להגר הרבה את זרעך ולאברהם את שוב אשוב אליך כעתחיה בשליחותו של מקום כתו שפירשו אל כי לא תביכו שישוב התלאך אליו וכן ינקב את׳ ויאתר אלי תלאך האלקים בחלום ינקב ואות׳ הנכי ובסוף החלום נאתר לו אנכי האל ביתאל אשר משחת שם מכבה אשר נדרת לי שם כדר ונו׳ ולא כדר ינקב כדר למלאך אלא לשם יוכן את הת המלאך לאברהם עתה ידעתי כי ירא אלקים אתה ולא הטכת את בכך את יחידך ממני ולא היה עוקד אברהם את יכחק בנו אלא לשש ברוך הוא י וכן גדענן אתר לו התלאך כי אהיה עתך י וכן לתשה בתחלת נבואתו בסנה את הכתוב וירא מלאך ה׳ אליו ובתחלת הדבור כאמ׳ לי אכי אלקי אביך וראה ראיתי את עכי עמי אשר במצרים וגו׳ וזה לאית כי המלאך ידבר בשם שולחו ודע זה והטעש בכל זה כי התלאך לא ית-הפי השם להחליף שליחות ולא ליטול שררה לעצמו לפי שלא כקרא המלאך מלאך להיותו שכל כבדל אבל להיותו בא במלאכות השם י ואש היה מחליף שליחותו לא היה או מלאךי וכן אינו רשאי לעשות בשעת ה שליחות שום דבר או פועל שלא צווה בו מהשה ולזה אין המלאך המשתלח בשליחות השם רונה לגלות שמו אשר לו מגד עבמו וכחן המיוחד לו מוולת השליחות שכשתלח בו אמר המלאך ליעקב כשאמר לו הגידה כא שמך למה זה תשאל לשתיי וכן את התלאך אל תכוח למה זה תשאל לשתי והוא פלאי י ואת לו ג'ב אם תנברכי לא אוכל בלחתך ואם תעלה עולה לה תעלנה דל אם תעלה עולה לי לא אקבל איתה ולא תעיל לך דבר שאין אני נראה לך תכר עבתי וה נהכח אשר לי העצמי ולזה לא יועיל לך ידיעת שמי והכח התיוחר לי העצמי כי זה יביא אותך לטעות ולחשוב שיש לי שוש כח בשליחות הזה מינכמי ואינו כן ועל כן אם תעלה עולה לה׳ תעלנה שהכח בא מכדו והשליחות בא מתכו׳ ובעבור זה היושתחוה לתלאך מבד עצמו וכחו הוא מקבץ בנטיעות והוא עובד עיו שהחהר עליה בדבור לא יהיה לך אלקים אח אחרים יגל פני כתו שב יארי היל בתכילתא וכתו שיתבאר בפיח תחתאת הגאבל התשתחוה לו תנד תה שהוא שליח השס הוא מותר כמו שהמשתחוה לפקיד המל מכר עצמו וכחו ומקבלו כאדון ולא מצד הכת שיש לו מהתלך הוא מורד במלכות והתשחקוה לו מכד שהו שליח התלך הוא כבוד אל התלך ובעבור זה היה מותר ליהוש להשתחות לתלאך כשכראה לו ביריתו ואת׳ לו אכישר בבא ה׳ עתה באתי ויפל יהושע על פניו נישתחו וג׳שעם היות ההשתחויה אחת מד עבודות שאסור לעשותה ואפי לתלאבי השרת בזבוח וקטור ונסוך אלא כי לפי שההשתחוה החיא היתה לכבור השם להיות זה שלוחו כלבר היתה מו מותרית אבל המתבלל למלאך או משתחוה לו מבד עבמו וכחו המיוחד לו ומבד מה שיורה עליו שמו הוא מה שהואד עליו ברבור לא יהיה לך אלקים על פני וכן כת הלתבן זל ינתכאן התבאר טעות התוכירים צתפלתם שתות התלאכים כי שת שמות התלאבים אתנם הם להם מנדחבה אשר להם בענתם וזהו מה שהוזהר עליו בדבור לא יהיה לך כתו שכתב' ואת ואתכם כפל הטעות בדה למה שמצאו קצת תשלות מיוחדות לקדמונים כזכרו בהם שמות מיוחדים והאבו מתוך כך שהוא מותר להשנים בתפלה כל הסמות ואינו כן יכי לא הותר להוביר שם מן השמות בתפלה אלא השתות התיוחדים לו ית ולא שם אחר כלל ולכז נקרא אותה חכונה קבלה לפי שאי אפשר להשתוש וותנה אלא דרך קבלה שא"לב אפשר שיבא האדם ל לטיבות ולעבור אלוה תבלעדי ה' ולמען ישביל המעיין וידע אתשול תשל בזה חדי שנמצא בתפלה לחדמונים שם מבפץ ההרואה יחשוב שהוא שש לאחר תן התלאבים ואינו כן אלא הוא כנוי לשש כן ד׳ בקלוף האותיות באלפא ביתא דאת ב"ש וכן כחו ביתוכיםו הוא כנוי לה אלקינו בחלוף כל אות תה אקינו באות הבא אחריה באף ביתכי יחליפנ יור ביכף והא בויו וכן השאר ובעבור זה הוא תביאן שאין שום ארם רשאי להשתמש ברבר תרברי חכמי הקבלה מסברת עצמו אא אב יהיה ה המקיבל מפי חכם בעל קבלה בה כי השברא באותה חשמה אסורה אלא למקובל משי חכם י ואי אפשר לעמוד על האמת בה מתיך הכתב כלל כי לכך כיןראת קבלה מחיא בשמה והוברכתי לכתוב זה לפי שראיתי אנשים משתבשים בזה וקוריו ב בספר האהר ובזולתו מסערי חכמי הקבלה מזולת קבלה אלא מסברת עצמם להראות כי חכמה גדולה להם ונכנסים לפני מינחינתם לחשוב מחשבות בדבר שהינחשבה אסורה י וכבר הזהיר על זה גדול החכמים האזרונים המקובלים רבינו הר

חדתבן זל ואתר כי דכרי תכתי הקבלה

אמרכו בו איככו חי איכנו חכם שהו שלילת ההפך האחר אחר שהמובן אבלכו מהי וחכם הם שלמיו לא יושלו ואנלס צל הדרך הראשון סכבין מהם שאיננו חי אבל מת שאינכו חכם אבל סבל אבל רצוכנו לות שאינכו חי כחייה האדם אל כחיים התופני אבלנו וכן רבונכו לות׳ בשאיננו חבם שלא יתואר בחכמה על צד מה שיתואר בה האדם שהוא תואר תקרי נוסף על עבתותו אבל החכתה בו היא עבתית ואינה דבר נוסף על העצמות וכן ביתר התוארים שנשלול אותם מתכו ראוי שיובן שיש הבדל בין שלילת ההעך האחד ובין שלילת ההעך האחר ובזה יהיה יתרון על החכמים זה על זם בידיעת אופני השלילות כיצד הן אחר שאין כל השלילות נאחרות בו ית על אוםן אחד כי א עפי שכל השלילות צו בודקות עליו יוניאי אפשר לשום חכם לשלול מתכו דבר עד שידע וישכיל תאר החייוב איך יפול על המתואר וכד השלמו אשר בתואר ההנא נכד החסרון אשר בנ נאם יהיה התואר ההנא חסרון יושלל ממכו על אוכן אחד נאם התואר ההוא הוא שלמות במתנאר בו יושלל ממנו על אנטן אחר כלות מצד החסרון אשר בו לא שלילת כל דבר מבלי ידיעה והשכל יהיה ש שלימות בחקו ית אלא שכל התארים שהם אצלכו חסרון כמו מת לואה סכל עני רע ודומיהם אמנם נשלול אותם ממנו שלילה גמורה כלות שלא ימצא לנזה התואר שהוא חסרון אכל ימצא לו ההפך שהוא השלמות יוכשכשלול ממנו ההשך ה האחד שחתובן אבלכו הוא שליתות כתו חייכול חכם עשיר טוב אין הכווכה לות שלא יתצא בו זה ויתצא בו ההפך האחר שהוא חסרון כי השלילה הזאת לא די שלא תהיה שלימו אלא שהיא חרוף וגרוף י ואמכם הכווכה לומ שהשלמו ההוא המובן אבלכו כחי או יכול או חכם וכיוצא בו אינו נמצא בו ית על הצד שימצא בנו אבל ימצא בו בצד יותר נכבד ויותר מעולה עד שאין יהם בין השלמות ההוא אשר אבלטו או המושג והמובן ממכו אצלטו ובין השלמות ההוא כשניחשתו אליו עד שה שהשלמות ההנא או השלמיו ההם כאמרי בו ית ובאדם בשתוף השם בבחינת ההבדל המושלג אשר ביניהם׳ ואין רצוננו לות שהם כאמרי בשתוף השם על שיובן תן התאר ההוא עניין אחר בשניחם אותו אל הארם ויובן ההשך בשניחם אותו אל השי ניהיה כשניחם החכמה אל האדם המוכן ממנה הוא שלמות ניהיה המובן ממנה כשניחם אותה אל השי הוא הם הסכלות ד"ת שהוא חסרון והוא הסך החכמה שאין הדבר כן שאם היה זה כן יהיה כשחורנו לשלול ממנו הסכלות שלילת התיכה בלבד לא שלילת הענין ואין שבק כי בשמללנו מתנו השכלו שכוונתנו לשלול העניין לא התיבה בלבד וע"כ יהיה בשטללכו ממכו החכמה כוונתכו לשלול אותה ממכו מהצד שיש בה מן החסרון לא מהצד שיש בה מהשלמות מלא נבין מכל ברש השלמות ההוא או השלמיות ההם כאמרי בו ית על הצד שהם כאמרי בנו לא נתיר ליחשם אליו אלא דרך השלילה בלבד׳ ותבאר לך אמתת מה שכתבנו מעניין המציאות הנאמ על השי שאין ספק כי כשאמרכו בו ית שהוא כתצא אלעפי שהתציאות כאת בשתוף השש עליו ועל כל הכתצאי לשי שכלם קכו התציאות תתכו ותציאותים הוא זולת ת מהנתם והוא ית תציאותו ותהותו אחד בעינו ובמו שמהותו נעלם תכלי ההעלם כן מציאותו נעלם תכלית ההעלם ומ ותביאות זולתו תלוי בתביאותו לפי שכלם קנו התביאות מתכו מכל מקום אין סבק שאין תלת התביאות הכאמרת עליו יועלה הפך מן המציאות הכאמר על כל כמצא מן הכמצאות זולתו מכל וכל עד שיהיה מלת המציאו הכאמרית ע עליו תורה על ההעדר שהוא הפך המציאות הנאמ עלינו כי בהכרח נבין ממלת המציאו בכל מקום הפך ההעדרי אכל כדי להבדיל בין שני המציאיו ולות שהאחד תציאו אמתי והאחד מציאו בלתי אמתי דומה אל ההעדר נאת שתלת המציאו תאת עלת ועליכו בשתוף גמור להבדיל בין שני המציאיו ולהורות שמציאותו ית׳ כעל׳ תכלי ההעל במו שעצמותו כעל׳ תכלית ההעלם ושהמכיאות הכאמ על כל כמכא זולתו כאלו סוא מורה על ההעדר בערך אל המציאות הכאמ עליו יוי ניתבא מזה מאי אפשר לתאר אנתו ית אפי בתארי שוללים אם לא אחר שנבין התארי החייוביי על אי זה צד יתואר אצלנו התתואר בהם והצד שיש בתואר ההנא תן השלמו נהצד שיש בו תן החסרון ואז נתיר עצמנו לשלול אותם מתכו כי בזה יוכן דרך השלילה היאך תהיה כי אין כל השלילות כאמרית עליו על אופן אחר כמו שאמרכו ׳ ובזה יפול ההבדל בין הח סחכמי והמעיינים קצתם לקצת כי יתחלפו המדינות כפי התחלפות ההשנה שישינו מתארי השלמות המיוחשי אליו על איזה צד יתנאר בהסיוכן אמרו בניקרא רבא אל אלעזר בר מנחס ונחל עדנך תשקס אין כתיכאן אלא ונחל עדניך מכאן מכל צדיק וצדיק יש לו עדן בפני עצמו וזה ידמוו להטנה שישיג כל אחד מתארי הטלמיות אשר בו ית כמו שביארטו בם טו מזה התאת ונקראת עדן בעבור כי הערבות והשתחה והתעכוג האמתי אינו אלא בהשנה בלבד לפי שפאר הע הערביות כלם פוסקים וכלים ותפסק בהכרח הפתחה שבהם יועוד כי ברבות טובתם הוא סבת הססדם כי תי שיתענג בתאכל או במשתה כשמרבה לאכול או לשתות יבטער ויקוץ בהם בלי שפק וכן בכל שאר התעכוני הגשמיי ואין תעכוג נסמחה מתמדת אלא בהשגת הדבר הרוחני וכים כשיהיה הדבר ההוא כיבת כיכל מה שתגדל ההשגה תתופף השמחה וי ויתרבה התעכוג ולא יפסק ולפי שהיו תוארי השלמות אשר בו ית בבת הכה יתכאו בו לפי זה השגות בבת ולזה יתריים סיתשכו לאותן ההשנות שתחות ב"בת׳ וזהו שאת הכתו שובע שתחות את פניך לל רכוי שתחות בפי רבות ההשנות אשר

#### מאמר ב'

כך ילמה שהיו כל ההשגות אשר בנית כיכת כחשיבות וכנצימות והם נצחיות כמו שביארכו

מדברית שאין טעם לאנתם הגוונים הנראי אלא שהם נראי כן למראה עינים אעפי שאינם דבר נמצא כן בעצמותם וזה שארין התסתכל בקשת עיניו בהות דל שהתסתכל באותם הגוונים הנראי בקשת יתצה שעיניו כהות שרואות דבר ש סאיכו כן ובעבו זה דמה הנביא מראה נגה הכבוד הנראה אליו אל מגונים ההם לרמוז שהתארי שהיה השם נראה בהם אל הנביאי אינן כן בעדמותם כמו שמראה הקשת הנראה אינו כן בעדמותו ועל זה את ואפול על פני כי בששער שעני האור נהנגה הנראה אלת לעינים לא היה כן ע"ר האינת את׳ בו הנא תראה דתות כבוד ה׳ ולא את׳ הוא תראה כבוד ה׳ אלא דמות לפי שהדבר מנבדל מחומר לא ישינות החושים בי התומים לא ישינו מהדבר אלא המקרי וחשכל הנבדל אין בו מ מקרי נאחר שאת שראה תראום כתראה הקשת סוכרה לנת שהנא תראה דתות כבוד ה ולא תראה הכבוד עצתו שאין בו תראה ולזה כפל על פניו ולא רצה להסתכל בתראי החם כדי שלא יבאו לחשוב שהגוונים ההם היו כן ע"ד האת ושיהיה השם נשם כושה התקרי יועל זה הדרך בעצתו הוא תא שנשה מיינה במראה השנה כי בתחלה שחשב שחיה הכראה דבר בשתי את אסורה כא האראה את התראה הגדול הזה וכשכאת לו אכבי אלקי אביך וידע שלא היה דבר גשתי כתברר לו שהג מהנוונים ההם הנראי בלבת האם בסנה אינו כן על דרך האתת ובעבור זה הסתיר פניו כי ירא מהביט והיתה היראה לפי שהחושים לא די שלא יעזרו להשנת הרוחניות אבל יטרי דו מהשנת האמת לפי שלא ישינו מהדבר רה המקרי כגונים נהאורך והרוחב ודומיהם וזה יביא האדם לחמוב מהדבר הנבדל מהחומר ימינוחו המקרי ולזה הסתיר משה שנית להורו מאין לחומים עסק בהסגה הואת כלל לפי שאין כה מקרי ועל כן מבחו ריול ההסתר הזה ואמרו בוכו וישתר זכה בקלסת נבעבור זה מאמרכו מהדמות הדבר הרוחני באור יכנה הכתו את עולם השכלי הנבדלי באור לפי מה שהבינו ריל אמרו כב"ר נירא אלקי את האוכי טיב ניבדל וג׳ א"ר יודה בריסיתון הבריל הק"כה את האור לעצתו את אין כל בריה להשתתש בו אלא אני ההד"ונהורא עתיה שריה את'ר אבין הל י כטלו הק"בה ונתעטף בו כטלית והבריה את עולתו תויוו ההר" ע עיטה אור כשלמה יורבי אמרי גנזו לבדיקי לעתיד לבא ימשל למלך שראה מנה יפה נאת זו לבני ההד"אור זרוע לכדי הנה אלה החבתי כלם מסכיתי עזה האור אינו החור המוחז אלא סירתיו בזה אל האור הרוחני שוחו עולם השכלים הנ הכבדלי יואת'ר׳ יהודה בר׳ סיתון שאי אפש׳ לשכל האיכושי שישיגם ולא כבראו אלא להכיר גדלו של הק׳בה ולות'שיר ושבח לפנית בלבד ור אבין הלני יאת כי זה האור קודש בסכה לשאר הנתצאות וכבראו להיות ככלי אותנותו של תקום בתיאתר הפילופו שהאל עיין בעולם השכלים הנבדלים והשביע מהם המציאות ורכנן את שאי אפשר לשכל האינושים מימיג השכלים השנה גמורה הנה במה שימינו הצרקים מתם אפשר מישלם להם ההשארות הנפשי ווהו אמרו וגנוו ל לבדיקים לעתיד לבא:

פרקל כמו שיתחלפו האנשי או הכ"ח בהשנת האור שיש מהם חלושי הראות שיתעכנו באור החלוש ויבטערו באור החוק בעטלף נים מהם חוקי הראות יהיננגו בהשגת האור החוק כנשר כן יתחלפו מרוגות הצדיקים ב בהשנת החעכון הנשמיי שכנו אותן לול במש אור כתו שאמרכו והתחלפות מדרנית הנדיקים ותחכתי והשלתי בתעכוג יהיה כפי השנת מדרנתם בתארי השלמות אשר בו ית כמו שיתחלפו מדרנית המלאכים זה מזה בשינור ההשנה הזאת כ כמן שביאינו בע יב מוזה המאמ׳ ואולם אם השנת התאריש ההם הוא על הדרך שבתבנו בער כא מום מתאת כבר את אפטר טינכן טיט תדרגות תתחלפות ב"בת בין החכתים כפי הטגתם כל אחר תחם חלק יוה תתארי הטלתית הב"בת א אשר בו ית׳ יאולם אם השנת תארי השלתות אשר בו אינה רק על דרך שלילה וכפי דעת הלתבם זל שכתבנו בע׳כב מוח המאת הנה תמול בכאן שאלה במה יהיה ההבדל בין החכמי והמעיינים קצתם לקצת כי אחר שידע האדם שלא יצרק עליו תואר חייובי כלל נשכל השולליות בודקית עליו ית כמו שאתרטו שם כבר ידע כל מה שאפשר שיושג מתטו ית ולשי זה איזה הבדל מדרגה יחיה בין המתחיל בלמוד ובין שלמה ע"ה שניבו ניחכם מכל האדם ינשקר שנאת שתהיה מדרג מניה שנה ושלא יהי הבדל בין הנביאי קצת לקצת ולא בין משה ליהושע משרתו שהרי הכתו אות ואדעך למען אמצא חן בעיניך אחר שהשיג כל תיז שהשיג בתתן תורה שיראה שהיודע יותר יתכא חן בעיני האם יותר יוכתכא להעל שאתרו פני משה כפני חמש פני יהושע כפני לבנה כלות שבהשניו האור הרוחני יש חלוף מדרגות כמו שיש בין אור החמה לאור הלבנה וכן אתרו תלתר שכל בריק ובדיק יש לו תרור בפני עבתו וכל אחר ואחד נכוח תחופתו של חבירו וכו׳ שכל זהי יונרה שים חלוף מדרגות בין החכמי נהצדיקי נזה דבר צריך ביאור נכבר האריך הרב המנרה בביאור זה פר"ט מחלק א ועדין אין דבריו מסשיקים בזהכי כבר נשאל ונאמר כי המאמי שכל השלילות בודקות עלת כבר ויחדהו מכל הנמצאי ומה יתריון לחבש עליו כשידע בפרט סאינו לא דומש ולא צומח ויתר השלילות הפרטיות . ועקר הבנתזה העניין ה הנא על זה הדרך שכל שני הפכי כמו חי ומינוחכם ושכל ודומיהן לא ישוללו ממנוית על אופן אחד שאם כן יוכן מוה

שהוא כעדר אחר שאיכו מת ולא חיי ואבל ראני שנאמר כי אמרכו כו שאיכו מת ישולל ממנו עניין שמיתה שלילה אמתית על שהחסך והוא החינת נמצא אלית וכן אמרכו בו שאיכו סבל ישולל ממנו חסכלות שלילה אמתי על שההפך והוא החכ החכמה נמצאת לו לפי שהמיתה והשכלות הם חסרון ואולם

מנהיג מקשר כל פרעי המציאות וחלקיו קצתט בקצת ומן הכח הדברי אשר כאדם ילקח ראיה על שהנמצ' ההוא דבר מכלי פועל ברבון כתו מבאדם כח מכלי פועל ברבון מלכך כבטוה בוויים אלהיים ' ואין הבדל בדתיון הוה תכחית הנוף אל כלל התביאות אלא שבכחות הניף כל כח תהם הוא נותן שבע ומחכל שבע תחבירו המושבע ממנו כי הלב כותן כח החינת אל הכבד ושאר האברים י והכבד טותן כח הזן אל הלב והמוח כותן החוש והתכועה אל הלב והכבד ומ ומקבל מהם החיות והחונה יובעולם בכלל אין העניין כן אבל הנותן השפיג לא יקבל פום שפע מן המושפע מתנו כי יושע השעע מהעליוני על התחתונים על בד הנדיבות והחטבה לבד לא לקבלת שום תועלת מהם יוכל זה העניין מכתכנו בזה השרק מהתחלת המציאות אל אלו הג׳ חלקים והמצא נמצא אחד מנהיג הכל נבדל מהם תכלית ההבדל כרמו לאליהו באנטן יותר נכבד ניותר שלם בתראה ההנא שראה בחר חורב כשנאת לו מה לך עה אליהו כשהיה בורח מפני אחבל וחיה מבטער על הינתו נידף ממנה ואת קנא קנאתי לה צבאנת אלקי ישראל בי עברו בריתך בני ישראל ונג׳ ויבקשו את נפשי לקחתה ונאת׳ לו צא ועתדת בהר לפני ה והנה ה׳ עובר והנה רוח גרולה וחזק תפרק הרים ומשבר סלעים לפני ה׳ לא ברוח ה׳ וזה לרמוז על הכח המנהיג עולם ההניה וההפסך שהנא מפרק הרים ומשבר שלעים ואת׳ בו שהוא לפני השם כי הוא משניח בו לעשות רבוכו ואיכו רק כגרזן ביד החובב בו ואת׳ לא ברוח ה׳ לרמוז שאין הט הטבע שהוא הרוח המפרק הרים ומשבר סלעים המנהיגאת עולם ההויה וההפסד יואת עוד ואחר הרוח רעש לא ברעש ה'לרמוז על עולם הגלגלים שני בהם והאתפנים וחיות הקרש ברעש גדול מתנשאי שרומז על הגלגלי שנקראס מינת הקדש כמו שכתב ההמכס זל בפרק ו' מן התלק הג' ואמר לא ברעמה להורות שאן השי" נפש הגלגל כמו שחשבו הקדמונים ואמר עוד ואחר הרעש את לרמוז על עולם המלאכים וקראם הכזוב אש שנ׳ משרתיו אש לוהט ונקראו אם לרמוז כי כמו שיסוד האם אין אדם יכול להשיני בחוש הראות כי האם היסודי אין העין שולטת בו וא עשכ ה הנא מנשג מצד הפעולות כן התיאכים יושני מצד פעולותיהן א"עם שאין העין שולטת בהם וחזה הצד בעצמו ידמה סכתוב את המס לאא את כיה אלקך אם אוכלה הוא כלותר שהוא תושג תבר פעולותיו אעם" שאינו תושגבהוא ובעב נבעבור זה יקרא הכתוב את עולם התלאכים אם בתראה הואת. וכן כתצא רול יקרא התלאכים אם אתרו בתסבת חגינה מה חשמל חיות אש ממללות כלות חיות אש שאיכן מושנות בחוש כאש אבל חיות הקרש שהם הגלגלים המושנים בחנש אינן נקראין חות אם אלא התלאכים נקראים חיות אם ואתרם תתללות כלות שהם תושנים מזר פעולותיהן מהוא דבורם נכדי שלא ישתבש אדם לחשוב שיאתר חיות אש על הגלגלים ניקראום תולות עד" השתיי תספרים כבוד אל הביא בעל התלמוד הבריתא המפרסת משמעות לשון חשמל באופן אחר שיורה על המלאכים בהכרח כמו שאמר רייתודה ואין ביניה אלא תשמעו דורשי ואת במתניתא תאכא עתי חשות עתי ממללו בשעה שהדבור יוצא משי הקבה חשות ובשנה שאין הדבור יונא משי הקבה מתללות וכוונת הברית לפרש כאן עיון פילוסושי דק מאד והוא כי הצלול ישכיל דבר מה מעלתן וישכיל עצמותן וכמו שישכיל מעלתן שהנא המושכל היותר חשוב ושפע מלאך הל שכל אחר כ כבדל ובתה שישכיל מעבתו יוששע תתנו גלגל כתו שנתבא׳ כל זה בפ יא מזה התאת׳ ולזה את בעל התחניה בשעה שהדבור יוצא תשי הק"בה חשות כי בבחינת מה שישוג העלול הראשון עדמ" מהשי יושפע ממנו שכל נבדל אחד בלחי מושב לחוש חהו חשות ובשנה שאין הדבור יוצא משי הקבה ממללות וזהו בבחינת מה שישכיל העלול מעצמותי יוש ינשע מתכו גלגל המושג לחוש ואת׳ מתללות על דרך השמים מספרים כבוד אל יהרי מבואר מדבריהם שהן קורין לשכלים חיות אם וכן בתהומות רבים יהראום ריול שרפי אש ואת הכתוב לא באש ה' כלות' שהשי' כבדל ממציאוה הת המלאכי׳ כי המלאר ש הם על ולים ואפשרי המציאות והוא ית׳ מחוייב המציאות ולפי שמהותו ית׳ כעלם תכלית ההע ההעלם ופסוט רביטית הפסיטות מה שאין הפה יכולה לדבר את הכתוב אחר זה ואחר האש קול דממה דקה לרתוז על המכע השנת מסותו ית עד שאי אפשר שיולץ ממכו ולא מתארי השלימית אשר בו אלא בשלילות שהם קול דממה דקה נאת דתתה דקה לרתוו לתה שבתבנו בם הקודם לזה תענין הדקו שיש בהבנת השולליות שיאתרו עלת ית׳ ונאת לו בא באותו מעמד לך שוב לדרכך מדברה דמשה ומשחת את חואל למלך על ארה ואת יהוא בן כמשי תמשח למלך על ישר יסראל ואת אלישע בן סעט מאכל מחולה תמשח לנביא תחתך ובאר לו בזה כי אלו הג עולמות שהזכיר למעלה הם מ מונהגים מחשי וזה כי בעולם החניה וההעסד שדרך הבח׳ להתנבר האחד על הבירו או על האדם ולהרגו כמו חואל ש סהתנבר על מלך ארם והרגו לא היה זה במקרה רק בהשנחה מהשם לגמול ולעכוש פרטי האדם וכתותיו וליגשות על ידו דין בעוברי רצונו כתו שאת נחיה הנתלט תחרב חואל יתית יהנא נאתר נאת יהנא כן כתשי תתשח לתלך על ישראל להורות כי השנחת השם היא על הוראת התערכת לבשל אותה ולעשות חפצו ורצוכו וזה כי תדרך הוראת התערכת ל להורות על הרשע טוב ועל הצדיק רע לעעמים ועל יד יהוא כחרוג כל הרשעים עובדי הבעל בלבד ונתלטו כל הצד

- Juny -

הנדיקי עובדי השם וזה ממה שיורה היות הדין ההוא נעשה בהשנחת סשם לא בהורא המערכת ואת אחב" ואת אלישע בן ששט מאבל מחולה תמשח לנביא להורות כי השפע הנבואיי המגיע מאמר ב'

שביארנו בס כח מזה המאמי לזה סיים נעימות בימיכך נזח ולמה שהיה האדם או אפשר שתקיא ידיעתו בדבר הבצר מחויב שימצא שלימותו בהשנה מה ממנו ית ולזה את תודיעני אורח חיים כי לא את דרך אלא אורח כלות שביל אחד לר לרמוז שאסי בהשנה אחת מתארי השלמו יש בה אורח ודרך אל החיים הנזחיי וכשי רבוי השגת האדם בתארי השלמות אסר בו ית כן תנדל מדרגת התענוג בחיי הנזחי ההם ותתוסף שמחתו וערבותו ינכזה נשער בגודל השמחה והערבו אסר בו ית כן תנדל מדרגת התענוג בחיי הנזחי ההם ותתוסף שמחתו וערבותו ינכזה נשער בגודל השמחה והערבו שים אצלו ית בהשגת עדמותו שים בו שלמיות בצרו לאחד מהם כזחי מסיי ברי כי לא אפש שישיג עדמותו שים אצלו ית בהשגת עדמותו שים בו שלמיות בבתוכל אחד מהם כזרי בבתי בחשיבות ועיכ אי אפש שישיג עדמותו שום נמצח זולתו כתו שאת החכי במשאלו איתו אם היה יודע מהות החל והשיב אליו ידעתו חייתית כלות כי אין חי שישיג עדמותו אלא הוא ית כם היות מצילת איתו מד משי תכלית ההגלי ישתבח מי שנות כלות כי אין חי שישיג עדמותו אלא הוא ית כם היות מציאותו נגלית מד מעשית תכלית ההגלי ישתבח מי שנד מלמותו וכבלם מתותו

מה שנשיג מתנו ית שאי אפשר להשינו בתאת החבש תכלית מה שנדע כך שלא נדעך פרק לא כאשר עייכנו בתציאות בכללו כתצא אותו תתחלק לג'חלקי' אי אפש'להכחיש תציאותם החלק האחר העולם התחתון שהוא עולם היסורו וההויה וההפסרי והחלק הביעולם הגלגלים י והחלק הני עולם התלאכי ואלו השלשה חלקים כבדלי זה מזה תכלית ההבדל כי אנחנו כמצא העולם התחתון שהוא עולם החויה וההפסד כל אימיו נפסרים את להם קייום באיט כלל יועולם הגלגלים כל אישיו קייונים באים ובלתי נפסרים ואבל הם גשם ו נישינם מקרי הנשם שים להם תמונה ותאר ומתלאים מקום וחם כמה ומחוברי מחלקי׳ נאלו הפני חלקים עם היותם כבדליזה מזה כמצא אותם פועלים קצת בקצת ומתפעלי קצתם מקצת כי מתטועת הגלגלי וחלופי מכביהם יתחדשו ביסידות תנועות וחלופיכי פעם יבבירו היסוד הלח ופעש יבבירו הפכו שהוא היובש ופעם הקור ופעם החום ויתחרא מזה התערבות היסודות קצתם בקצת ויתחדש מזה התערבות המחצבי לתיכיחם י ואחר יוצעלה זה ההתערבות ויתמוג מוגיותר ככבד ויתכה בורת הבתחי לתיכהם י ואחר יתעלה ההתתיגות הזה ויודבך יותר ויתחג באושן שיוכן לקכות ז בורת המי נההקכאה הזאת לא יתכוה הגלגלי תאמר הם גושים מתים אבל בלי מפק תאמר כח בהם לתו החיות לכתכאי היתורכבים בהיותם מוכנים לכך מצד התנועה הגלגלית ואותו הכח הנותן החינת נקראהו כפש הגלגל יוחאשר נראה ח הגלגל תתכועע תמיד תכועה תרידה סבובית ונראה כל גלגל מתחלף בתכועתו לגלגל האחד אם בשהאחד מתכועע למ לתריח נהאחד לתערב נאם בשהאחד תהיר והאחד מתאחר כשפוט בהכרח שיש לכל אחד נאחד סבה הוצה לו זולת כפשו תיחד לו תכועת ואותה הסכה המיוחדת לכל גלגל תיחד לו תכועה מיוחדת ואותם המיחדים תכועות הגלגלי הם מכיעי אוחם והתניעי ההם נחראי שכליש נבדלי לפי שהם נבדלים תחותר כתו שהתבאר בחכתה הטבעית ויקרא בלשון ה התורה תל אבים וכתצא לפי זה מים בתציאות חלק שלימי בחברח ונקרא עולם התלאכים והחלק הזה עם היותו כבדל תכלית ההבדל לשני החלקי האחרים שזכרכו הנה הוא עועל בעולם הגלגלי כתו שאתרכו בשהם תניעים את הגלגלים תכועות מתחלפות תכלית החלוף זה למזרח וזה למערב ואחד כוטה לצפון ואחד לדרום ובפאה האחת בכ אין תכועת אחד מהם מסבמת לתכועת החחר ובתכועות המתחלפית הללו כראה חלקי המציאות מתאחדי וכקשרי קצתם בקצת וכ ונטמר הסדר תמיד בעולם הגלגלי ועולם ההויה וההפסד נמפוט בהכרח שאי אפשר מבלי שיהיה לשלשת החלקי האלה כח אחד מנהיג ותאחד ותהסר קצחם בקצת וכתו פנתצא בב"ח ג'כחות נבדלים קצתם מקצת והם הנפט הזנה אשר בכבד והנפש החיונית אשר בלב והנפש התרנשת אשרובמוח ואלו הג כחות או נפשות הם נברלות זו מזו בשעולותיהם כי הנש חונה אשר בכבד תדמה אל עולם החזיה וההעסד לפי ששם יתהעך המזון מצורתו וישתנה אל צורת הדם ותת ותקחלף לכפט החתכית אטר בלב כי הנפט החתכית אשר בלב תרמה אל עולם הגלגל ש כי כתו שבתכועות הגלגלים י יתישך החיות אל כלל העולם התחתון שהוא עולם השכויי והחויה וההפסר ואם יכוח הגלגל בהרף עין תתנועתו ישסר ה העולם כפי התנהג הטבעי כן בתנועת הלב יתסך החית אל כלל הגוף ואם יכוח הלב מתנועתו לשעתו ימות הב"ח יו נהנפט התירגיות אנר בתוח תרתה אל עולם התלאכי לפי שתתנה יצאו בחות החושים החתשה ושאר הכחות הנשטיות כ בתבייר והתרתה שאינם גשתיים ואנם תושני בחום אלא שהם תושנים תצד פעולותיהם הנתשכות תהם כתו שתשנו השכלים הנבדלי תצד פעולותיהם ג'כ וכתו מים לשלטת הכחו הללו אשר בגוף הב"ח כח אחד תאחד נקרא הכח התנהיג הגיף והוא מקסר כל חליך הגיף וכחותיו קצתם בקצת נקרא אצל הרופאי הטבע כן יש בעולם בכללו כח אחר קושר כל חלקי התביאות וכחותיו קנתם בקצת ותנהיג אותםי נאין רעתי עתה לדבר על הכה הדברי אשר בחדם בלבד אשר כ בעבורו נקרא האדם עולם קטן להיות בו כח שכלי תשכיל ותוציא הדברי אשר בשכלו תן הכח אל הפועל ברצונו כתו פים לעולם התחלה שבלי הירביא את כל הנתצאי בכחו הגרול וברצונו השמוט יש מאין כן במאר הבח" מאין בהם כח

פועל ברצון יוכל לפעו' פעולות הפכיות אלא כח טבעי כלבד כמו שהתבאר בחקומו בספר הנפש אבל דעתי בכאן ה הוא על הכח המנהיגנוף הכח"בלבד בכלל פזה הכח נמצ ככל אחד מהבח"א עפי סיש יתרון בו לקצתס על קצת ממ" מזה הכח בכללו ילקח ראיה כמו שכתב הרמבס זל על מציאות נמצא אחד ועל היה גהל על כלן וכובש כל הב"ח תחתיו והדה בהם לפי פחשגות ו כלן הם כללות והשגית כל הבח" הן פרטיות כי לא ישוג עניינים כו ללים ועל כן ימצאו להם כלים פוש יסות הכולות פרטייות כפי הנגי תיהם הפרטית כי ימצאו להם כלים פרט ים להלהם בהם מיז ממ כי המלחמה כמלתעית לחזיר והקרנים לש ר והקיצים בעור הקפוד והמגן לחומט להגין ל זיו אכל האדם להיותו סוף כל ההייות השפלות ונתקבצו בי כל השלמיות הפרטיות שנמצאו בכל שאר הבח הי היג היו כולל ת ושכלו כללי ר"ל שהוא משיג השגית כל הבח ומשיג כוללי הדברים ולא דבר פרטי מיחד וע"כ היי כיו כללים כמו כולל ת ושכלו כללי ר"ל שהוא משיג השגית כל הבח ומשיג כוללי הדברים ולא דבר פרטי מיחד וע"כ היי כיו כלו ס כמו מקום הגירנים כבעלי הקרנים והסיף מקום מכל הבח" בכל מיני המלחמות ולכבוש אתם תחתיו כי קח בהם הרומח מ מקום הגירנים כבעלי הקרנים והסיף מקום המלתעות בהזיר ויקח המגון בידי אי לבש השרין להגין עליו מקום המגו הכורח ביצרתי לגשות לו כלי המלחמה כמו שהוא בב ח כלי שלא יהיו לו למשא כבר לנושאם עלי מקום המתי הכורח ביצרים כבילו מנו כל כלי המלחמה כמו שהוא בב ח כרי שלא יהיו לו למשא כבר לנושאם עליו מקום המגון הכורח ביצרית לעשות לו כלים כולים הם כו שהוא בב ח כרי שלא יהיו לו למשא כבר לנושאם עליו מיני ולוה התוכם לא הכורח ביצרית לעשות לו כלים כולים הם כמו שהוא בב ח כרי שלא יהיו לו למשא כבר לנושאם עליו מיום לוח כם לא הכורח ביצרית לעשות לו כלים כולים הים בכח כלי המלחמה ונתן לו שכל כללי במה שישוג כולוי הדברים ולי לעת הבורח כל האינת בו כלל כל המצות הברטות אשר בכל הבעלי חיים וישתמש או הכלים ההם כלו אים ל לניום ל לעלת הבירו מורא בינות לו כלים כולי המיו עליולמשא כבר וכן התלבושים הם דבר חוץ מג פי כר שיקח מום לינת הכיכו לו לעיה לא היה עליו משיום כל הנוזוים היכו לא יכבו לא היה מית לו למוח מים אים כולו היה מים לו

מאמר ב

0

ונתן לו חכמה ותבונה לבנות בניונים חוקים להסתר שם מרגשת פועלי און מקום חורי עפר וכפים אשר לבעלי חיים ו וכן יוכל להשיג בשבל הכללי אשר בו כל התחבולות הפרטיות אשר בכל אחד מהכעלי חיים וכל ההשגות והמדות הפרטיות אשר להם במאמר איוב מלפט מבחמית ארץ ומעוף השמים יחכמנו ואין רצונו לימר שהבהמות והעושית הם יותר חכמים ונבונים ממין האדם שיצטרך האדם ללמוד מחם כיד חוש יבויב זה להיותו מושל על כלן ורודה בהם אבל יאמר כי האדם מצר טעכלו וכליו כלליים ילמוד מכל הבעלי חיים כל התחבולות וההטגות הערטיות אשר להם ויהבצו כלם בו ריהיו בו כ כללי ם במאמר הכמנו זל אמר ר חייא מאי דכתיב מלפנו מבהמות ארץ זו פרדה שכחיצי ותשתנת ומעוף השמים יחכמנו זה תרכנול שמשיים ואחר כך בועל אמר ר' יוחכן אלמלא לא כתנה תורה לישראל למדכו בכיעות מחתיל וגול מכמלה ועריות מיוכה חה מבויר על הדיך שבתבנו כי המדות השרטיות אשר בבעלי חיים ראו לג לאדם שילמד אותם מצר שכלו הישהם-זיתרובצו כלם בו ויחורו בו כלליים כי כתו שמצד שכלו וכליו הוא כאלו כבראו עמו כל כלי התלחמה וכאלו כבראו עתו ת המלבושים מתוכה במר בכבשים וכדי שידע לתהן מזונו באופן נאות אל מזני מרכיב המאכלים זה בזה באופן שיהיה ע ערב ובריא אל מצי כן ראוי שילתר כל התרות הפרטיות אשר בכל אחד מן הכעלי חיים ויקבץ אותם כדישימרא כלן בו ומציא בזה המלאכית והחכמות ועל הכיונה הואת נתיסד פרק טירה שאירו רול כל האומר פרק טירה בכל יום מובטת לג פיאא בן העולם הבא ואין הכוונה על ההגה והצפצ א בפהאלא על מחשבת חלב כמו אמרתי אני בלבי והמחשבה ה א מיסתכל כי תכל אחד מן הנבראים הנראים לעין יש ליקח ראיה על אי זו מדה ט בה או מוסר השכל או דבר חכמת בינה בת שאתרו שם שתים מה הם א תרום המתים מספרים כבוד אל ונותר ואתרים ואתר הנוכר שם בכל פרק שירה לרמת על ההוראה באמרם זל זאת א מרת ורצבי מתנועת השמים יש לקחת ראיה על התצא מניע אותם בלתי מתנועת והוא ב בתכלית ה כולת והעצמהשהוא מניע בושים כוראים כאילו והוא האלוה יתברך חהודבר חכמת בינהכתו שנתבאר במקומו וכן אמרו שם כלבים מה הם אומרים בואו נשתחוה ונכרעה נברכה לפני ה'עושנו ור'ל כי ממה שהכלב מכיר את קונו ו האת המטיב לו ויאוא בבנע תמיד לפניו ומחזיק לו טובה בכל יכלתי מאשר בידו לעשות יש לקחת מזה מוסר השכל ליארות. לאלעל כל הטוב טיאוא מטיב לנו חזותשינם אומני ולהשתחית לסניח ולעבוד עבודתו וואשר תשוב ידינו בעל כל אשר יאיא ביתל לחיבי טובות ושלא נהיה כשו מובהאכן אתרו נתלה מה היא אומרת נותן לחש לכל בשר כי לעולם חשרו ודל כי כשיסתכל האדם בנמלה שה אבריה קשנה ותכין בקיץ לחמה ואנרה בקציר מאכלה ילמד מדת התריצות ויביןכיה כותן לחש לכל בשר ומכין מזרן לכל בריותיו אשר ברא כשנתן בהם שבע לבקש טרפם בעת אראוי ומדב הראוי ולכן האד החר מנתן בו מדע והשכל צריך שישמיל בהשנתו ולא יתרשל בזה כי ברכת השם ה א תעשיר למכינים עצמם לקבל אותה כמו שאמת למען יברכך ה' אלקיך יכול יושב ובטל תלמ ד לומר בכל אשר תעשה ובדי שלא יאמר אדם אחר שהדבר תלוי ב בהשתרלותי אגניב או אנו:ל או אעשוק כאשר תשיב ידי אמרו למדנו בזל מכמלה כי לעולם לא תנגוכ ולא תנזול ולא תקח דבר ממה שונת בו חבר תה על דרך שנשו המנסים פעמים הרבה לקחת גרגיר חטה מחהת מהם ולהניחו בפני החחורות ובעברם עליו יריחו אתו שהוא מאחרת ממינם ויכיחוהו כי לא יקחו דבר שאינו ראוי ועל זה אמ'שלמה לך אל ניגלה עצל דאה דרכיה וחכם אשר אין לה קצין סוטר ותושל ד'ל שאין לה קצין שוער ותושל שיבריתנה על הגול ואעשי כן תוהר ת ממני והיזחדל לכביו בהיז לחמה מזולת נוטובומה שאמרו יוכה מה היא אמרת יוכתו ברבוי השלע תו'ר'ל בי לבד מש נמשלו ישראל ליונה כדי ללמוד מדרכיה כמו שאמרנו במדרש חזית מה יונה זו בנועה אף ישראל בנועין מה יונה זו משעה ממכרת כן זובה איכה ממירתו באחר אף ישראל משנה שבירוהו להבה לא **P()** 

המציע לנביאים מעולם המלאבים לא יציע אלא ברצון השם ומצותי והעולה בידינו מזה הוא כי בואת המראה הגדולה כרמז לאליהו התחלת המציא לצעולמי שהם עולם ההויה וההפס ועולם הגלגלי ועולם המלאכי׳ ויש על הנמצא אחר מקשר כל חלקי המציאות זה בזה ומנהיג אותם נמשגיה בכל מה שיעשה על ידם בעולם השפל לעשו חפצו ורצונו הוא מאלוה ית ושהנמצא ההוא כבדל תכלית ההבדל מהם כי מהאתו נעלם תכלית ההעלם עד שאי אפשר שינלץ ממנו אלא האלוה ית ושהנמצא ההוא כבדל תכלית ההבדל מהם כי מהאתו נעלם תכלית ההעלם עד שאי אפשר שינלץ ממנו אלא בתואדי השוללו הנקראים קול דממה דקה לשבה שזכרנו וזאת היתה כוונת זה הערה ובכאו כשלם המאמי השני בביאור העקר האחר שהנא מציאות השם והשרשי המסתעםי ממכו והשבח לאל ית האחד ומין שני לו נהוא ראשי והוא אחרון מעקר האחר שהנא מציאות השם והשרשי המסתעםי ממכו והשבח לאל ית האחד ואין שני לו נהוא ראשי והוא אחרון

הכואבור השלושי בביאור העקר השני שהוא תורה מן השמים : ולפי שהשרשים הנתלים בעקר הזה ב הכואבור השליח ושיה שרש יד כמו שאמרטו במו שאמרטו הם ידיעת השם ית והכבואה ושליחות ישליח והיה שרש יד

ידיעת השם הכתצאות השפלות קודם לכל שאר השרשים בהברח כי אם לא ידע השם הכתצאות השפלות לא תניע תחנו נבואה ולא שליחות הכה היה ראר לפי זה שנדבר ראשונה ביריעת השם אבל לתה שידיעת השם הכתצאות השפלות הוא דבר שצריך להשכים עם טבע האפשר שהוא דבר כתלה בבחירה ראינו לאחר הדבור בידיעת השם אל התאת הד אהל הדבור בכחירה וע"כ כתחיל ראשונה לדבר בבאור העקר הזה שחוא תורה תן השמים ואחר כבאר השרשים הנתלים כו שהם הכבואה ושליחות השליח :

צרק א׳ למה שהיה האדם שנה המוג ומשיג במחשבה ועיון יותר מכל שאר הב"ח הנה הנא יותר נכבר היצירה ויותר שלם מהם יאם שווי מוגו יראה לפי שהוא מתפעל מן ההפכים בשנה יואם השגתו במחשרה

ועיון יראה מחיותי ממציא המלאכות והחכמות ואין ראוי שיחשב כי להיות שאר הבח" צריכין כל מחורב ומחסה מורס ו ולא יצטרבו לעשות שום תקון אל המזון כדי שיהיו כאנים בו כי מזונם נמצא כמו כן ונמצא להסגב קצת תחבולות כ כמו שנתכא לבעלי הטרף והעושות הדורסים ערמו' ותחכולו לבוד ולהשיג מחיתם שיהית בעבור זה שלמי היצירה יתר ממין האדם כמו שהיה בקרמוני מי שחשב זה והיה אומ כי האדם חסר היצירה בערך אל שאר הכ"ח כי הם לא יצטרכו בהתות לרכוב עליהם ללכת מתקום אל מקום כי בעצמם קלי התנוצה יתיר מתין האדם וכן לא יצטרכו להכין להם כלי תלחמה להלחם באויביהם בי כלי תלחמתם הם נוצרים עמהם בטבע בקרני לשור והמלתעות לחזיר והקוצים ל לקפיד והתגן לחומט ודומיהן יוכן לא יצטרכו לעפות מום מלבוט כי לבוטם כוצר עמם בטבעי וגם לא יצטרכו שום תקון אל המאן כי תאנש נמצא תמיד כמו כן י והאדם חשר מכל זה כי יצטרך מלבושים חוץ מגופו ובנייני להיות לו ל לתחסה ולמסתור מזרם ומתטר ובריך לעמות הכנות רבות אל המאן כדי שיהיה ראני אל שיוין בו וכאלה רבות כתו שבא זה בתאת היד תספר הב"ח כיזה הדעת כסיערן בו יתצא נפסד הפסד גתור׳ וזה שאנחנו כאשר חפשנו עניין הנורות. הנתצאות בחתרי וכל הנתצאי השפלי התתהנים נתצא אותם כלם הנלבית תהלך השלמות קצתן לקצת לל שהצורה הת המתיאחרת יותר ככבדת מן הקודמת לה וכאלו החומר מתכועע תמיד בקבלת הצורות ממדרגת החסרון אל מדרגת ה השלמות בי יקבל רחשונה הבורה היותר פתותה ואחר הבורה היותר נכברת ויעלה מדרגה אחר מררגה מן המצואות ה החסר אל הינתר שלם שהרי החומר מקבל ראשונה צורת הישודו ואחר יעלה למררגת המחצבי והישודות הם במררגת ההיולי להם י ואחר יעלה למדרגת הבמחים והמחבבים הם במדרגת ההיולי להם ואחר יעלה למדרגת הב"ח והבמחים הם במדרגת ההיולי להם י ואחר יתעלה למדרגת מין האדם והכ"ח במדרגת ההיולי למין האדם ובו תעמוד הצורה י ו וכמו שבתכועה האחת יהיה כל חלק בעבור החלק הכא אחריו כן יראה שיחיה העני במתהוי השפלי שיהיה כל חלק בעבור החלק הבא אחריו יוב כמו שהתנועה תכלה אל תכלית מה הוא היה סבת כל התנועות החלקות כן החויה תעלה מדרגה אחר מדרגה עד שתתעלה באחרונה אל הצורה האכושית ותעמוד בה לפי שהיא תכלית כל ההויות השפלות׳ ומה שתרה על שהחותר תתכועע תמיד מן המכיאו החסר אל המכיאות השלם כפי מה שיתעלה ההתמונות הוא שכמבא האלמוג פהוא כתו אתבעי בין הדותם והבותח ונתנא האסשוג היתיי שאין לו אלא חוש ההרגש והוא כתו אתבעי בין הבותח ו נחתי וכתצא הקוף שהוא כתו אתצעי בין תיני הבח" ותין הארם ובתין האדם תעתוד ההויה א"כ אי אפשר תבלי שי ביהיה האדם שהוא תכלית היציר ו השפלו יותר ככבד ושלם מכלן אחר התקבץ בו כל הבורות הקודמות והן כמו היולי



וה כי השלמית ב מינים שלמו ראשון ושלמות אל מלימות תכליתו אם לא בהוצאת הכחניות אשר בו אל השעל : אחרון יי שלמות ראשון הוא השלמות המגיע לדבר עם היותו כמצא בסועל מיד כשימצא ויקרא שלמות המציאות י נשלתות אחרון הוא השליתות שאינו תניע לדבר עם מציאותו מיד אבל הוא בו בכח בשעת מציאות הדבר ההוא ויגיע אל השלמות ההוא בשיצא הכחכיות אל השועל ויקרא שלמות התכלית יוזה המין מן השלמות הוא המכוון בארש יכי ה הכשא ד"ת שלתותי הראשו יציע עם תניאותו תיר בשיחיה נשלם עשויתו ושלתותי האחריון והוא שלתו התכלית לא יציע רקצם הימיבה עליו ינלפי כאין בב"ח בלמות אחר מקונה מהם אלא שלמות המציאות בלבד נאמ ביצירתם וירא אלקי כי טוב לרמוז כי עם מציאותם מיר הגיע ונשלם הטוביות שאפשר שיהיה בהם שהוא שלייוות המציאות ולא יקווה מהם שלמתת אחר זולת זה אבל ביצירת האדם לא נאמר כי טוב וזה יראה דבר מתמיה וכי לא יהיה ראוי שיאמר על יצירת הא האדם כי טוב כתו על יצירת שאר הבה אלא שתה שלא כאתר בו כי טוב הוא להורות שהטוביות התכוון באדם אינכו הטוב התכוון בשאר בה שהוא שלמות המציאות בלכד אבל יקוה שיגיע ממנו טוביות אחר יותר נכבד לא יגיע עם מ מציאותו מיד אלא אחר סיוציא הכחניות אשר בו מן הכח אל הפעל וכל זמן שלא יצא שכלו מהכח אל הפעל לא יגיע של שלמותו המכוון בו שהוא שלמות התכלית יולזה אמר שלמה טוב שם משמן טוב ויום המות מיום הולדו הל השם הטוב הנקנה מצד המדות הטובות הוא טוב משמן הטוב כי השם הטוב הוא נשמע למרחקי ארץ יותר מריח השמן הטוב׳ א אבל זה אינכו טוב עצורי אל הנפש ולזה יום המות שאז הגיע האדם אל שלמות הדעות הוא טוב מיום הולדו לפי שביום המות כבר הוציא מה שבכח שכלו אל הפועל מה שאין כן ביום הולדו שהוא בכח גמור ואין לשלמו הנפשי מציאו אלא בכח אינם שהשלמות הגופיי נמצא אז בפועל ולרמוז על ההבדל שיש בין יצירת האדם ליצירת הבעלי חיים ושתכליות שתי אלו היצירות מתחלפות תמצא כי ביצירת הבעלי חיי הזכיר הכתוב למינה למינהו ואמ וייצר ה אלקים את חית הא הארץ למינה נאת הבהמה למינה ואת כל רמש האדמה למינהו להורות כי בבעלי חיי אין הבדל בין תכלית מין אחד לת לתכלית מין אחר ובין יצירת הזכר ליצירת הנקבה כי המכוון מכלם תכלית אחד בלבד כולל והוא קייום המין שוהנש מלמות המציאות וזהו התכלית שוה בכל המינים ובזכר ובנקבה כי אין יתרון בה לזכר על הנקבה אבל בארם למה ש מאין הכוונה ביצירת קום המין בלבד אבל קיום האיש לא כאת ביצירתו לתינהו ולא נבראת הנקבה עתו תיד להורות על ההבדל העבום אמר בין שתי אלו היצירות כי הכונה באלו קיום התין שהנקבה והזכר שוים בזה והכונה בזה קייום באים שאין הנקבה מנה בזה אל הזכר אבל נבראת לעזור לו כדי שיניע אל שלתיתו התכוון בו שהוא נתנא כו בעת ה היצירה בכח וצריך להוציא תן הכח אל הפעל יולםי שמציאות השלמות הזה באדם הוא בכח והמציאו אשר בכח כאלו הוא ממובע בין המציאות וההעדר קראו הכתוב אין אמ שלמה ומותר האדם מן הבהמה אין כי הכל הבל כלומר המ המותר הזה על הבהמה הוא דבר שמציאותו חלוש יואלו את ואין מותר לאדם על הבהמה היה משמעו משכט שולל ב במור אבל אחר שאתר ותותר האדם מן הבהתה אין תשתעו תששט חייוביי כאלו את שיש לו תותר על הבהתה אבל היתרון ההוא אין כלומר דבר שמציאותו חלוש לפי שאיכנו רק בחטות בלבד יחה מבואר לבעלי ההניון כי המשפט הזה כחו כח משפט חייובי לא משפט שולליי י ועל הכח הזה אמר איוב והחכמה מאין תמצא כלומ כי מציאות החכמה הוא מ מן הכחניות הנתצא באדם הנקרא אין כי בשיתצא בפועל יגיע תכלית שלמות האדם ולא קודם לכן יודרך הגעת זה ה הכח אל החכמה הנא מכד התשובה בשאלת אי זה הוא לרעת גדרי הדברים וזה אמרו ואי זה מקום בינה :

הכח חנ החכמה הנח מכד התנוצה בגולו עו אואי של של אין הכח אל הפועל הנה מציאותו בכ פרקג' כל דבר שהנא בכח צריך שיצא מן הכח אל הפעל וכל מה שלא יצא מן הכח אל הפועל הנה מציאותו בכ בכחניו החנא לבטלה כאלו לא היה ולזה הוא מבואר ששלמו האד ותכליתו האחרון שאמרכו שהוא בו בכח אס לא ימצא בעעל יהיה מציאות מין האדם לבטלה כי לא יהים לו יתרון על שאר מיני בא וע׳כ צרי שנבאר התכלית

אם לא ימצא בפעל יהיה מציאות מין היודם כבשלא ביאיאים כיות יון שנשא אם מכימו הפילוסופי הוא הטגת המושכלות הזה מה הגא כדי שיתישר האדם להשינג והנה השלמות והתכלית הזה לשי מה שהסכימו הפילוסופי הוא הטגת המושכלות ואמרו כי השכל ההוא הנקנה באמצעותם הגא הנשאר אחר המות וזה כשיתע צם השכל והמשכיל והמושכל וישוב דבר אחד בעינו עם המושכלות שהם בשכל הפועל יואמריו שזה הוא תכליתו האחרון והצלחתו הנפשית יואמריו ב' שאם לא אחד בעינו עם המושכלות שהם בשכל הפועל יואמריו שזה הוא תכליתו האחרון והצלחתו הנפשית יואמריו ב' שאם לא אחד בעינו עם המושכלות שהם בשכל הפועל יואמריו שזה הוא תכליתו האחרון והצלחתו הנפשית יואמריו ב' שאם לא על דרך זה לא יצוייר שום השארי לנכש ויהיה מציאו מין האדם לבטלה ולא יהיה א'כ יתרון למין האדם על הב'ח ויבטל שלמות המיניי שאמרנו בערק שלפני זה יזהו דעת הפילוסופים בשלמות האנושי וכן דעת הרבה מבעלי התורה כמו סמלמות המיניי שאמרנו בערק שלפני זה יזהו דעת הפילוסופים בשלמות האנושי וכן דעת הרבה מבעלי התורה כמו סמלמות המיניי שאמרנו בערק שלפני זה יזהו דעת מוטבים שזהו דעת חתור לפי שמצאו משה רבי שאמי וארעך בשם למען אמצא חן בעינד שיראה מה המהודע הוא המצנית חן בעינת יה לא ולהו וחייב אלא שיהיה



### טאמר ד

חה בצנין מה שאמר למרט עריות מיונה וסם במדרם חזית דמיונים הרבה סמרמין את ישראל ליונה וכן מה שאמרי סש בער' שירה משוח מה המא אמר כתפוח בעצי הער כן דודי בין הבנים בצלו חמדת וישכתי ופריו מחוק לחכי על זה ה הדרך תפרים כי לכך נמשל הקרום ברוך הוא בתפוח כמו שאמרו במדרש חזית לומר לך אף על פי שאילן התפיח אין ארש בהנה בצלו לעי שאין לי צל גדול כסאר אילגית מכלומקום לתקות שובת השרי ודיחוומתיין תי וערבותו אל החיך יטתוקק הארש ליסב בצל המעט האוא בך אף על פי שיפרי באין על היארם העובד את השם ואינו מגילים בעלים החין יטתוקק הארש ליסב בצל המעט האוא בך אף על פי שיפרי באין על היארם העובד את השם ואינו מגילים בעלים המיר ביותו יושב בסתר עליון ובצל שרי מצונן ראוי לו פלא יעוכ תומו בהיותו מקוה השבר חת השם ואינו מגילית בעילם היום ביותו יושב בסתר עליון ובצל שרי מצונין ראוי לו פלא יעוכ תומו בהיותו מקוה השבר חת השם ואינו מגליים בעלים היביותו יושב בסתר באיז ובצל שרי מצונין ראוי לו פלא יעוכ תומו בהיותו מקוה השבר חעתיד לבא ומתיקותו ערביתו למכירים בי בסור עליון ובצל שרי מצונין ראוי לו פלא יעוכ תומו בהיותו מקוה השבר חת השם ואינו אל כן ברחו לומות הניום בי בסים הארי במורה חוינו המנכיח היה הכל בורחון ממנו בסעת היהב לפו שאיולו גל כך ברחו אומות העולם מטבת בי בז אמרי ביון הביים בצל חורה יכול אף ישראל כן עלמוד לומר בצלו חמרתי וישבתיועל הדרך היה יתפרת בל ה שברלי היא כלויראוי שיתקבצו בו כל העניינים המרשים היה על אדם לקחת ראיה על מה שראוילו לעמו ולהתנהג בו בני טבלי היא כלליוראוי שיתקבצו בו כל הענינים המרשים היה על הי במותו מושל על כלים מכל אניתות ולה מתוני בילים מרי נכובם אותם תחתו כנאותי הניום מניים מה סלא כז במעסה ידיך כל שתי מנית בגיני

למה מהיה כל כמצא טבעי אמנס יש לצורתו המינית סגילה ותכלית מה בה יבדל משאר המיני והתכלית הא פרק ב הנתבא בתיו מיז תוא מבת מביאותו בבורה ההיא המיחרת המיז ההוא והיה האדם מכלל הנמבאות העבעיות היותר נכנד ושלם היצורה מהם כמו שבארכו ראוי אם כו שימנא לו תכלית מיוחד יינחם אל צורתו המונית אינמ בכח ה שהונה וההרגם מאם היה כן יהיה שלמות ותכלית החמור והחויר טוה לשלמות הארם ותכליתו ולוה הוא מבואר שהשלמות שוה ויאוי טיהיה במה שכמצא בנ שהוא יתר על הבה ולפי שאכחט נראה שיש בנ כחניות והכנה על הבול המושכלו והמצאת שחבינות והוצאתם תוהכה אל הפיעל יותר תכל שאר הבה" דאוי פיהיה השלמי האנושי נתלה בזה הכח השכלי ולמה שיהיה זה חכח נחלה אל עייוני ומעשי ראוישיהיה שלמותו ניצלה בחלק העיוני ממנו יותר ממה שיוצלה במעשי לפי שהוא מתיחש אל טבעו טאין לומר סעמר המצא זה הטכל בארם הוא בעבור המעשה בלבד רצוני בדי להמציא המלאבות המעשיות ו והאומניות בי כבר נתבאר באגרת הבח" אמר הברו ארואן אל צפא כי בכלל הבח" ימצא פלמות המלאכות והאומנותיותר ממה שימבא בתין האדש ועוד מאש כן אחר מכל תכלית הוא נכבד ממה מלפני התכלית היו העלאכות המעשיות יותר נ כבברות מהגיוכיות ויהדי אם כן המלאכות הניוכיות שאכן מכוכות לצר מצטה כלל שוא ודבד בעל וזה הלוף מה סמצרנוע עליו וחל ף דעת הכל כי כל האנטים תשכיתים שיש יקרון לתלאכות העיוניות על התעשיות ועוד שהשתחה בכל דבר א אתנם תחיה בתכלית ובונה סיקרב אל התכלית יותר מנה שירחק ממנו ואוחנו נמנא השמחה והערבות במנט המי טג מן הרברים העיוניים יותרגדולה לאח מעור מכל שמחת המעשיות אראיה שעקר התכלית האכושי הוא נתלה בחלק העיוני מן המכלי וליה תמכא היות האדם כוסף אל מוחסי הראות והשמע ממוחטי הריח והטעם כי הטבע שם תמוקת:ו לאלו יותר אוקה להיותם מתיחסים י.תר אל סנקנה בהם הדברים הניוניים סבהם נתלה השלמית האניםי שהוא תכלית שלמי האדם וםאר המוחטים הם מתיחסים יותר אל ההרגמות והתאונת הגופנייות טהם רחוקית מאר מטלמות האדם המיני ואינם בו א אלא לחעמיד הנוף כלבד כבסאר הבח" ולעי שכל נמצא יבסוף יותר להמעד אל הדבר המתיחם אל צורתו המינית ואל ת תכליתו המיוחד לו ישתיחת יותר אל הכחות והכלים המביאים אל המכלית ההוא ולאה יהיה האדם נכסף יותר אל אלו שני המוחשים מולקם להיוקם מגיעים הארם אל תכליתו יומר מוולתם ולזה ייחם הכתוב יבירת שני אלו ההושים אל השםיותר מוולתם אמר שלמה און ממצת ועין ראה ה׳ עמה גם מניחם אבל להיות הלמוד המגיע מן המלמד יותרהיים בנפט באר בפסוק אחר שיש יתריון לשמע על הרארי ואמר און שומעת תוכחת חיים בקרב חכוני תלה ולמעלת שכי אלו המושימוולתם לדיותם כלים אל מיציע המלתית האנוםי על ידם אמר מלתה בספר פיר המריש רומן אל מניחם יונתי בחנוי הסלע בסקר המד נ הראיני את מראיך השמיעיני את קולך כי קולך ערב ומראך כאוה כי הוא על בר השיר היה מדבר עם נפשוומיניאר אותה ביונה ואתר עליה יונתי בחגוי הטלע בסתר התדרנה לרמה שהיא ווטבת בסתר הנוא ולא כודע מהומה איה הוא הרא כי את מראיך שכי מראים לרמון על מראה האתיות אשר בסער ומראה המוחשית אשר באמצעות שניהם יושב הלמיד כי כל חחד מהש יצא כאוה אמר השמיעיכיא קולך כלומר אעםיםאין קול האנה ערב הכה את יומני תימני קולך ערכ ריל הקול שתשוני כה התויהכלות הן המלמד הוא ערב עד מאר ועל כן השמיעיני את הולך שהכלת מןהמלמרכי קולך ערכ ו

ומריאך כאודה לעי סעל ידי סני אלו האומים יצא המחכיות אמר בארם מן הכח אל תמועל ויגיע האדש אל תכלית שלמותו ב בהותי משתמים בסני אלו המוטיטע מה שראוי ואסלא ישתומ בחש יה בחבלי העולש הנה האדש הל תכלית שלמותו ב וכן קרא הנביא למתעסקי בהבלי העולם תיכים ועורים כמו סאמר החרטים סמעו והעורים הבינו לראות וה לפי סאינם מתעסקיז בהם בראוי להם שהאל להציא הסלמות אמר בכח אל הפעל ואי אפשר שניע האדם

אל אז יתרונות הדת האלהית על אלתה מן הדתות כמו שנתבאר בע ח'מן המאמיהא׳ ויתבאר מכל זה כי מצר הידיע׳ בתכועת הגלגלים ומצד הידיעה בדברים הטבעיים המתרנים ברקיע השמים לא תניע הנפט אל שלמותו ואולם אם תנוור שינוע שלמות לכפש הנה הוא מצד הידיעה בדברים האלקיים יאבל לא יהיה זה אם לא יהיה המושכל אמתי והוא מיסכי מה שהנא בנפט עם מה שהנא חוץ לנפט ואז אפטר שתתאחר הנפט עם השכל הפועל מכל צר וזה לא יצוייר כי לא יצוייר שיתצא חכם שיסכיתו תושכליו תכל צד עם התושכלות אשר בשכל העועל ובעבור זה יהיה בתילוספים תי מהכחים ההשארות הנפשיי מכל וכל לפי שמה שישכיל האדם מהדברים האלהיים אי אפשר שיהיה אמה נמור ומסכים מכל צד למושכלות אשר בשכל הפועל כי השכלת הנסט בדברים הנבדלים מחמריהם השערוה ואומדוה ואפט שיהיה הדבר בהפך מה שהנשכל ינהמשל בזה מה שנפל בו המחלוקת בין הפילוסופים הראטונים והאחרונים אם המניע ה הראשון עלול מהסבה הראשונה אם לא כי אבן סינא ואבונצר ור משה הלאוי יראו שהמניע הראשון עלול מהסבה היי הראשונה יואבן רשד יראה שהסבה הראשונה היא תניעה הגלגל וייחש זה הדעת אל ארשטו' יואש הדבר הוא כדברי אבן סינא הנה ארסטו לא הטכיל אמה תזה הדרוש שהוא מבחר המושכלות האלהיות אבל השכילו בחלוף מה שהוא וחכ היה כל המכיאות מן האדם אטר מומן ארסטו ועד זמן אבן סינא לבטלה אחר שהשכילו מבחר המושכלות בהפך מה שהני נהנה נפלו במה שברחו מתכו יועוד שלף אם כודה להם שעקר שלמות האדם הוא תלוי בהטגת המושכלות ושזה דבר אפט שיושג לכל המין או רובו הנה אי אפט להכקים שיש חלוף בין המשכילי שזה דבר שהחוש מעיד עליו ואם כן איפה מי יתן ואדע אם כאשר השכיל ראובן מושכלות מה וישיג שמעון מושכל אחר יותר ממנו מה הבדל אשר יהיה ביניהם בטיקעצמו יחד בשכל הפועל יוא"ת שלא יקעצם בשכל הפועל אלא מי שהשכיל כל המושכלוה שהם בו כדי שיהיו שכ טניהם דבר אחד בעצמו הנה זה דבר לא הטינו אדם ויקבטל לפי זה ההטארות טבדו מלבם החכמים בעיניהם ההול החולבים אחרי שרירות לבש הרע וצללו בתיש אדירים והעלו חרם בידש יועל זה את דוד שעפים שנאתי ותירתך א אהבתי יל המחשבות הפילוסיפיות שנאתי ותורתך אהבתי כי בה יגיע האדם אל השלמות הנשטיי הכולל כל המיז או רובו יוזה כי ראוי שיהיה התכלית המכוון במין נתצא לכל המין או לרובו כמו שהכח אשר בסקמוניא לטלטל האדומ' או בראונד לרפא רוע תוג הנתצא בכבד ראוי סיתצא לכל אישי התין נאף על פי שיה חלפו בחוזק וחולשה אבל שלא יתצא הכח ההנא לכל המין או לרוכו זה אי אפשר לפי שאולא יבדק על זה גדר הראונד ולא על זה גדר הסקמוניא ינלוה הוא מ מבואר שבל האנשים שיצדק עליהם גדר האדם ראוי שיהיה התכלית האכושי אפשר שימצא לכלם או לרובם אם לא ית יתכע זה רוע בחירתם נאף אם לא יתצא זה בכל הזתנים ראוי מיתצא ברובם שאלכ יהיה תציאוה תין האדם לבטלה נהוא מן השקר שתהיה בכאן בורה מיוחדת למין מן המיניה ולא יהודרו ממנו הפעולות והתכלית שראוי שיהודר ממנה נלזה תמצא שבתב ארסטו כי בהכרח הוא שיבא זמן שיהיו כל האנשים נמשכים אחר האמת וישהדלו לדעת השם כפי מ מה שהוא אפשר בחק האדם ע"כל יואמנם את זה למה ששער שא"לכ יהיה מניאות מין האדם לבטלה יואחר שהשגת ה המושכלות על הדרך שבארכו רחוק תאד בחק כל האכשים ראוי סנבאר איזה הדרך הוא שעל ידי יושג השל מות האכושי

שרק ד' כל נמצא כשי מדרגת טבעו יקל עליו לקנות המטנה לכלל המין או לרובו : כל נמצא כשי מדרגת טבעו יקל עליו לקנות המעלה והשלמות הראוי לו מאי זה מין שיהיה וזה מבואר נגלה בחפוט שני השלמיות מיורדים במין האדם כי אנחנו נראה האנשים שהם שלמי היצירה יחדןי הטבע מריגים שלמות הבריאות בלי מום עמל ולא שום פועל. אבל הבריאות הוא נמצא מסתבך בהם בפעל תמיד יוש אנשים שהבריאות מתבך בהם הסתבכות חזק אבל יצטרכו לעשות איזה פעל או אי זה טיול כדי שיתקיים בהם הבריאות יוש אנשים שהבריאות לינו מסתבך בהם הסתבכות חזק אבל יצטרכו לעשות איזה פעל או איזה טיול השתקלות חזק כדי שיתקיים בהם הבריאות יואבל עם ההמתדלות החזק כבר יצוע בהם הבריאוה השלם יוש אנשים והשתדלות חזק כדי שיתקיים בהם הבריאות יואבל עם ההמתדלות החזק כבר יצוע בהם הבריאוה השלם יוש אנשים על השתדלות חזק כדי שיתקיים בהם הבריאות יואבל עם ההמתדלות החזק כבר יצוע בהם הבריאות השלם יוש אנשים דבר מתדמה אל הבריאות במעל אחד בלבד או בפעולות מעטו׳ זה כי כבר ישינו שיתקיימו עם רוע מוגם בפעולות מעטות בעניין שלא יתימן החלו במשל אחד בלבד או בפעולות מנטו׳ זה העניין מהתחלמות המדרגות בשל מוצו הבריאות הובעות אונה אונה אנות

בשלתות העושר כי יש תי שיקנה החכתה את העושר בעתל מועט ניש תי שיקנה אותם בעתל בדול נים תי

מאמר ג'

2)



• •

.

.

.

.

**ب** ۱.

•

כואכור ג'

שיהיה לינדע יונרון מדרגה על הבלתי יודע לא זולינזה שהרי ואדעך יורה על היודע אות יצ ואין מי שידעה זולתו יו וראני טכחקור עתה בדעת הזה בתוצר כפי מה שישפיק לתת הבנה ציורית אל התאמין כפי כוונתנו בחבור הזה: ונאת׳ בי כשיעויין הדעת הזה נרוצאית בטל מעצמו ובלתי מסכים לדעת התורה האלהית לפי שהם לא יתלטו בשום בר משיהיה מציאות האדם לבטלה ונפלו במה שברחו ממנו יוזה כי התכלית הזה לא ימלט משיחיה אפשרי ההשנה או כמ כתכע ההשנה ואם הוא כתכע ההשנה יהיה מציאות מין האדם לבטלה ולא יהיה לג יתרון על מין החמור והחזיר י ואם הוא אפשר ההשנה הנה אין ספק שלא יושג זה לכלל האנשים ולא לרובש אלא לאדם אחד מאלף או ליחיד בדור כאלו ת תאת סקראט ואפלטון ורומיהם אבל שאר האנשים שלא השבילו במותם ולא הגיעו למעלתם יהיו אצלם במדרגת ה החתור והחור אחר שלא הגיעו לפי דעתם אל התכלית האכושי ויהיה תציאות כלם לבטלה זולת האיש ההוא שהוא יחיד ב בדור נאס ימצא דור אחד שלא יהיה בו איש שלם כסקראט ד"ת יחיה אז תציאות כל המין לבטלה בזמן ההוא והנה כפלנ במה שברחו ממנו בי יהיה לפי זה כל הפעל האלקי בזמן מה ורובו בכל הזמנים בלתי מגיע אל תכליתו ואי אפשר לו ש שישיגני בשום פנים יוזה מתה שאין ראוישייוחם לשום פועל שלם אף כי לסבת הסבות יתעלה תוה עלוי רב׳ ועורש שאפי לפי דבריהם המושכלות ההם שישכיל אותו חכם או היחיד בדור אפשר שלא יגיעוהו אל תכליתו ושלימותו האכושי כי ההשכלה ביסודות ובדברי הטבעיים אין זה ממה שיתן שלמות בנפש בעצם אף לפי דעת הפילוסופי כש ההשכלה בדברי הלמודייבי אין זה השלמות יניע לכפט שהשבילה שזוייות המשולם שוות לשתי כצבות ושהזוית היוצאת מהמשולש היח שוה לב׳ הזויות הפכיתיות התקבילות אליה או שכאשר ידבק צלע התעשר עם צלע חתשושה שהקו ההוא נחלק ע על יחם בעל אמצעי וב קצוות כי כל אלו יתנו שלמות לנפש מצד שהן מבא ודרך ופולם להשכיל הדברים השמיתיים נהסבות שהדברים הטבעיים נתלים בהם ולא שהם יתנו שלמות לנפט מצד עצמם כלל ולזה אי אפשר לה שתשארנ נצחית מצד ההשבלה הזאת יוכן תמצא דוד יעיר על זה במזמור השמים משפרים כבוד אל יאת בו כי מה שאפש שיושג מצד המחקר האכושי מתכועת הגלגלים איכו רק מה שכראה שהשמים מתכועעים תמיד ומצד שכל מתכועע צריך אל מניע יורו על מציאות הטם המניע אותם ומצד שהם גופים גדולים ונוראים עד מאר יורו גם כן על עוצם הכח שיש לתביע אותם שכל זה יורה על כבודו ויכלתו ובעבור זה את כבור אל לרתוז על היכולת כתו יש לאל ידי וכן הרקיע והוא החלק מן האויר שהמטר נהשלב נהברד והקולות נהלפידי מתהוני בו מורה גם כן על עוצם מעשה יריו ואפשר שירמון במלת הרקיע לגלגל היותי שכן קראו יחוקאל רקיע באמרו ודמות על ראשי החיה רקיע כעין הקרח הכורא כטוי על רא האסיהם וגנ׳ נהאריך לבאר איך השתים וחרקיע תספרים כבוד אל ומעשה ידית ינאות יום ליום יביע אות כלומר כי ת מצד התנכועה היומית הנראה להם בכל יום ויום והשנוי שהוא משתנה יום אחר מיום אחר הנא האומר שהם מספרים בו כבוד אל וכן לילה ללילה יחוה דעת כי על דרך האמת אין שם אות כלומר מאת גוור כמו העולם מחודש ולא דברי דל התלות הכפרדות בתיבת העולם או מחודש ונם לא ההברה התוליית ואפי מאות אחת כי בלי כשמע קולם והכווכה ש מאין לשמים אחד מאלו אבל בכל הארץ יצא קום ובקצה תבל מליהם מצד התכוצה הנראית בהם על יד השמש ששם לו אהל בפתים ועל ידו יוכרו היום והלילה ושאר התנועות הסתיתיות סעל ידם תתחדשות ההויניג התורות על תעשה ידי השם בעולם השפל יואת עוד והוא כחתו יוצא מחיפת וגוכלותר כי השמש בתכועתו היותית הזאת הוא מוכרה מ מבד הגלגל היומי כחינן שהוא יובא מחופתו שאיכו רובה לבאת מפס אלא על בד ההכרח כמאמ הכביא יכא חתן מחדרו וכלה מחושתה ועם כל זה ישיש כגבור לרוץ ארח כדי לעסות רצון קונו ויבאר הסבה למה יאת שהוא מיכרה בתכועתו היתיית לשי שאכו רואין לו תכוצה אחרית מיתרת מכד שהוא יוצא תקצה השמים ופוא תקיף על קצותם דל לפאח צפון ולפאינ דרום שאינו זורח היום במקום שזרח אתמולו ועל זה הדרך הוא מחמם בד דרום פעם ובד בפון פעם ואין כ כסתר מחמתו יוז היא ההשנה שאפשר שתוטג מצד השמים ותכועותיהם אבל אין זה ממה שיתן שלמות כנפש שתדבת בו בעליונים ושתשוב אל מקום מחצבה אבל תורת השם לבדה היא שלמה שתסטיק להשיב הנפט אל מקום אשר היה אהלה בתחלה נוהו שסתך לזה תורת הש תתיינה משיבת כפש והתשך रेरे ग्व

כלל נוה דבר ילקח עלת ראיה מן הגלגלים שהם בעלי נוף ונפש משכלת כמו שהוא מין האדש ושלמותם היא מושב להם מצד היותה מתנוענים תמיד בפעל להשלים רצון האם שנור עליהם להתנועיג כדי שיתידים המציאות במוש שבאר זה המשורר בשהיה מדבר על השבח שראני שישבחו הבריות את האם על החסר והטו שנמל להם יוהתחיל מנשש האדם ואת ברכי כפשי את ה' יואל תשכחי כל גמוליו יואה כך כשרבר על הכוכבים והמולות את עליהם ברכו הכל צ בבאו משרתיו עושי רצונו כלות שתכלית כוונתם בתנועתם אינו לשום תכלית אחר כי אם לעשות רצונו וזהו תכלי שלמות העבודה שאפשר שיעבוד שום נמצא את השיי כי גם בשכלים הנבדלים באר הכתוב כי כוונתם בהנינם הג הגלגלים אינה רק לקיים גורת השם ודברו שנזר עליהם להניעם לא ולת זה את הכתוב ברכו ה'תלאכיו גבורי כח ע עושי דברו לשמוע בקול דברו יקרא למלאכים שהם השכלים הנבדלים נבורי כח לחיותם מניעים הגלגלים תמיל בכח גדול וביד חזקה ואת שבהכעה הזאת אינם מתכוונים לשום תכלית אחר כי אם לעשות דבר השם וגזרתו שבור ע עליהם להנינים וזהו לשמוע בקול דברו כלומ הם מניעים אותם להיותם נשמעים לקול דברו שהוא התכלית היותר גרול שאפשר להם שישינו ואינם מניעים אותם לקבל שום פרם ולא להשיג שום תכלית אחר כמו שראיתי מי שפי כי ל לשמוע בקול דברו הל שהם מניעים הגלגלי כדי שישמעו יותר דבר השם כלות כדי להשיג שלתית יותר מהמושגלהם כי ידמו שבזה יושפע להם שפע יותר גדול וישיגו מדרגה יותר גדולה יחה איכו ככון כי זה הכתוב מדבר בתלאכים ה המניעים לא בגלולים ושלמות התלאכים הוא בשעל תמיד ואין להם דבר בכח ושלמית הוא תמידות ההשנה לא זולת זה יננס כל זה יביור הכתוב שאין השלמות להם מצר השכלחם המישכלות בלבר אלא ההנעה שהם מנינים לגלגיים בפועל עם ההשכלה כדי להשתע לדבר השם שנור עליהם להניעם וכן הגלגלים והכוכבים שלמו זם הוא מכד הת התנועה שהם מתנועעים בפעל לעשות רבון השם כמו שכתבנו ולא על זד מה שהבינו המתפלספים כי הגלגל מ מתנועע תמיד מכד שיחשוב לקנות שלמות והשנה בחלוף המצבים והוצאת המצב אשר בכח להיות מצב בשעל יווז מכוש מכואר כי לפי דבריהם תהיה תנועת הגלגל שטות ושגעון כאדם המשתגע וסובב סביב עמוד אחד בחשבו לה להשיג שלמנת בהחליםו המכבים פעם נבח מזרח ופעם נכח מערב או צפון או דרום ובשומו המצבים אשר בכח מ מזבים בפעל יוה דבר מבואר ההפסר כי אחר שהם מסכימים שהנלגלים חיים מדברים בעלי נפט משכלת איך ת תהיה תנועתם על זה הדרך :אלא שהאמת הוא כמו שכתבנו שתכלית כוונת השכלים הנבדלים בהנונה או הגלגלים בתכועה אינה אלא כדי לעמו רצון השם וגזרתן שגור עליה שיתכועעו וזהו תכלית חשקם ושל מותם לא זולת זה והמשל בזה בתי שיחשוק תלך תהתלכים וכא לפנת וקבלו התלך לעבודתו כיזה בלי סשק תכלית הצלחתו וכל טיבו והדרו כ בהיותו עבר מקובל לפני התלך ולזה יעבור עבורתו בזריזות גדולה לא לשום תכלית אחר כי אם לעשות רבונו וכן הסכימו האמתיים מן הפילוסופים הקדומים כמו שכתב אבן רשר בשאלה השלישית משפר הפלת ההשלה נזה לשונו וסברת האנשים ההדומים היא שיש הנה התחלות לגרמים השמימיים נבדלות מחמרים הם המניעים לגרמים השמ השמימיים ניתכועעו הם על צד האמונה והאחבה אותם והקבלה לצואחם בחנונה והבנה מהם שהם אמנם כבראו תפני התנועה יוה שאחר שהתאתת כו ההתחלות אשר יניעו הגרמים השתימיים הם כבדלים מן החמרים ושא כם ג ברמים לא ישאר אוםן יניעו בן הנשמים אלא מכד שהמתכועע מצווה בהכועה ולכן חוייב אצלם שיהיו הגרמים הש השמימיים מדברים ישבילו עצמותם וישבילו התחלותיהם המניעות אותם על צד המצווה בם עבל יוכן נמצא אנשי כנסת הגדולה ישביתו בזה שתנוצת הגלגלים היא כדי לעמות רצון הנים וזה יראה תתה שתקנו בברכת הלבנה אשר ב בתאמרו ברא שחקים וברוח פיו כל צבאם וכו׳ ששים ושמחים ל עשות רצון קוניהם וכו׳ וכל זה מתה שיורה שהפעל הנוסיי הנעשה בהשכלה לעשות רבון השם ותכותו יתן השלחות לבעלי הנסש החשכלת יועיד על זה מה שנמצח הנ מכביא ייעד גמול טוב למעכג את השבת את אם תשיב משבת רגלך וגו וקראת לשבת עוכג וגו או תחעכג על הוכמצא רזל תפליגים בשכר התענג את השבת ואת התועדות עם היות התענוג דבר גשמיי ופעל גופיי יגיע אל האדם מזר ש אלא שאם היה התעכוג פעל כעשה בלא כווכה היה בלי מפק כעל בהמיי אבל שהוא ב"ח לא מצר שהוא ארשי כשיעשה בכוונה לעבוד את ה׳ ולקיים מזותו הוא בלי ספק סועל שכלי דומה אל פעל הנועה הגלגלים ובז ובפעל הזה וכיוצא בו יוטג התכלית לא וולת זה כתו שאתרכו׳ וכן אדיול משל לשני בני אדם שבלנ פסחיהם אחד אכלו לשם פסח ואחד אכלו לשם אכילה גמה זה שאכלו לשם פסח וגליו הכיוו' אות' כי ישרים דרכי' ה' וזריקים ילכו כס יוזה שאכלו למס אכילה נסה עליו הכתו אות׳ ופושעים יכשלו בס יוראוי שיהיה הדבר כן לפי שעל זה הדרך אפשר שושג השלמנית האכושי לכלל המין או לרובו אף על פי שיש יתרון 21 מדרנה



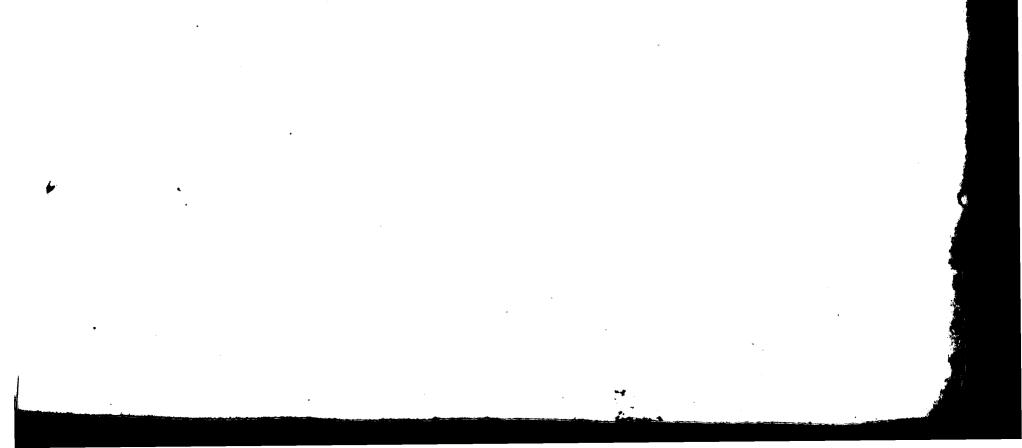
c

מי שלא יקנה אותם עם כל עתל שבצולם אבל כבר ישיג עם העתל תדרגה מה בהם יועל זה הדרך ימצא העניין ב בכל הנתצאים בשלמות המיוחר בכל אחד מהם כפי טבעו זוח בי הסיבה הראשונה להיותה מספקת בעצמה אל שי שימצא בה תייד בפעל השלמות אשר נתיחד בה כפי מדרגתה לא תצטרך לעשות שום פעל לא בעצמה ולא באלתה בדי שתקנה על ידו שום שלמות וחשכלים הנבדלים להיוחם נקיים מחומר ימצא בהם השלמות אשר נחיחר בהם כפי טבעם בשעל תחיר ולא יצטרכו לעשות שום פעל בעצמם כדי שישינו שלמותם אלא ההנעה שיניעו אל זולתם רצוני לגלגלים ואולם הגלגלים עם היותם בעלי נפט משכלת כשי הסכמת כל החכמים הנה להיותם בעלי חומר לא הספיק להם לקטות השלחות המיוחר בהם כפי טבעם אם לא כשיעשו הם איזה פעל בעצמם וזה הפעל הוא התנוצה כי בת שבאל ההתנוענות בכלל תשיג נפשם התשכלת שלמותה כי להיות משכנה בגוף תכטרך אל פעל גושיי כדי שתשיג ה השלמות שנתייחד בה כפי טבעה ועם כל זה כבר יתחלטו הגלגלים קצתם מקצתם בסועל ההוא כי מי שהו מהגלגלי יתר כבד ויתר שלם בתעלה כתו הגלגל היותיי יספיק לו פעל אחד פשוט בלבד להשגת התעלה שכתיחד בה כפי טב טבעה יוהפינל הזה היא התכועה היומית שהיא תכועה אחת פשוטה יוגלגל הכוכבים להיניתו רחוק מהמעלה ומקניית ה השלמות מן הגלגל היומי לא תספיק לו תכועה אחת בלבר ותצטרך אל שתי תכועות שהן התכועה היומית והתכועה המ התיוחדת לני ושאר הגלגלים כל אחד ואחד כפי רחדו תהתעלה יצטרך רבני פעולות כדי שישיג שלתותו התיוחד לו יוב ובעבור זה כונצאו הגלגלים מתחלפי התכועות וכונצאו לאחד מהן רבוי תכועות יותר תלאחר כפי רחוקו מהטגת הטל השלמות עד שנוצא קצת כוכבי לכת וביחוד הירח יתצאו לו תנועות רבות מתחלפות ואה כי לתב רחוקה מהמעלה הצ הנטרך אליה רבוי פעולות יותר מלטאר הגלגלים כדי שעל ידי רבוי התנועות תקנה הירח השלמות אשר נתיחדה בו כ כפי טבעה יוזה דבר הסכים עליו הפילוסוף בכלל השלישי מהתאת השני מספר הסמים והעולם וזה וומה שיורה כי א אין שום בעל חומר משיג שלמותו המיוחד לכפשו כפי טבעו זולתי בעשיית פעולות גשמיית כגמרות על ידי הגשם -ולזה יהיה מהכרח הגלגלים שיתנועעו כדי שישיגו שליימתם המיוחד לנפשותיהם מהיותם כח בגוף ויתחייב מזה כי ה האדם להינתו בעל חומר יותר עכור מחומר הגלגלים שיצטרך בהכרח אל רבני הפעולית יותר מהם כדי שעל ידי רבני הפעולות יושג השלמות שנתיחד בו כפי טבעו שהוא שלמות נפשו המשכלת שאם היה אפשר שישינהו בהשכלה לבד ב באלת השעולות כים שיהיו יותר ראויים בזה הגלגלים ולא היו בריכין להתכועע ולעשות פעל גופיי לקנות שלמותםי אלא שאי אפשר לשום בעל חומר להשיג שום שלמות בזולת פעל גופיי ואולם הבא הכלתי מדברים להיותם רהוקים ינתר מאד מהמעלה המיוחדת לבעלי הנפט ולא היה אפטר להם כפי טבעם לקנות הקייום האישי להיותם נעדרי ה השכל הנשם להם תין מה שהקיום דומה אל קיינם שאר בעלי הנפש נהנא הקיינם המיניי ניושג זה בפעל אחר בלבד אנ בפעולות מעטות להיות השלמות ההוא רחוק מאד מהשלמות אשר בשאר בעלי הנפש שהוא ההשארות האישיי ואבל ה האדם לתה שהיה אפשר לו הקייתם באים תצד נפשו התשכלת כתו שהוא בגלגלים והיה רחוק תאד תמדרגתם הנשמו לו רבוי השעולות התתחלפות כדי שעל ידי רבוי הפעולות יתהן מה שחסר לו וישיג מדרגה מתין המדרגה שישיגוה הג הגלגלים בפעולה אחת או בפעולות מעטות יוהוא מבואר שאין כל הפעולות נותנות שלמות אל הנפש אלא אותן שהן כפי מה שראני גם אי אפשר שיהיו הפעולות ההן כותכות שלמות אל הכפש מצד היותן פעולות גשונייות בלבד שאם כן הת כל הגשתיים שהם בעלי נסש חיננית תשיצים השלימות ההתא ילהיות האדם בעל חומר אי אפשר שישיג השלמות ה האכושי מכד ההשכלה בלבד באלת מעשה כמו שביארכו זה מהגלגלי כי להיותם בעלי חומר חוייב שימכא להם פעל מה בשמי שהוא ההכועה כדי שעל ידי הפעל ההוא ישיבו השלמוה הנפסי שנחיחד בהם כפי טבעם יולוה יתחייב שיהיה הדבר הכותן השלמות לכל בעל חומר ובעל נפש מסכלת עניין מורכב מפעל גופיי והשכלה נששיית כי הפעולה המע התעשית לא תרון השלמות מצד היותה פעל גופיי בלבד אבל מצד ההשכלה הנסשיית שתשכל בעשייתה כמו שבארכו -נהפעל הנעשה על זה התאר שהוא מורכב משעולה גושית והשכלה נפשית הוא הנותן שלמות בנשי והן הפעולות שא שאמרכו שהן כמשכות אחר בורתו השכלית ומושעות ממכה לא השכלת המושכלות בלבד כמו שחשבו בו הכמשכים א אחרי הפילוסוף :

פרקה

ההשכלה הנפישת שאתרנו שתתן השלמות הנפשי בהיותה מתחברת אל הפעולות איננה ה השגת המושכלות אבל היא שיכוין העומה השעולה הגופיית ההיא לעבוד השם בעשייתה יון 772

חה בשיעסה אותה בכוונה לעשות הטוב והישר בעיני השם לא להנאת עבמו ולא לכוונה אחרית



אותי כאס ה׳ הכה גלה בפי כי אין מעלה גדולה לגבור מהוא המלך אלא בעשי המששט בעעל ושזה יקרא ידיעה את השט והוא מכואר שאין תכלית יותר ככבד אל האדם להשיג השלמות האכושי מידיעת השט׳ וקרא המעשה הכעשה על זה התאר שזכרכו ידיעה לכאר שבמעשה הכעשה על זה התאר דל בכווכ׳ לעשות רצון השם יושג התכלית האכושי שהוא קיום הכפש בעולם הבא׳ וכן תמצא המלאך בשם השם מיעד ליהושע בן יהוצדק הכהן הגרול ההייו לכפשו בעולם הבא על שמירית המכות ועשיית שעלות בסוכת עכוד׳ השם אמר כה אוד ה' בכאות אם הכיו לכפשו המורתי תשמור וגם אתה תדין את ביתי וגם השמור את חצרי וכתני לך מהלכים בין העומדים האלה ׳ ותרג׳יוניתן בן עוזיאל בין שרשיא האיליו׳ הרי שיעד לו קיום הכשט והיתה מתהלבת בין המלחבים שנותדים האלה ׳ ותרג׳יוניתן

מידון את ביתו וישמור את חצרת : וזה מה שרציכו לבארו

הפעולות האכושיות לא יתלט תאחד משלשה חלקים אם ביהיו כלם מביאות האדם אל של פרקו שלמותו ותכליתו או שלא תהיה אחת מהן מביאה אותו אל התכלית האכושי או שיהיו קבתן מכיאות אותו וקצתן בלתי מביאות י נאי אפשר שיהיו כלן מביאות האדם אל שלמותו ותכליתו כי פעולות החמם והגול נדמיחם מהפעולות שהן כמאסות בעיניכל האדם או פעולו השטיפה בניאוף והווללות שהן מפעולות הבא הבלתי מדברים אי אפשר שיביאו אל התכלית האכושי שאב יהיה שלמות החזיר והחמו שנה לשלמות האדם י ושקר שלא תהיה אחת מהן מכיאה אל התכלית כי בבר ביארטו היות שלמות האדם נתלה בשעולות האכושיות בהכרח להיות הדבר הזה כולל כל המין או רובו י נלזה אי אפשר מכלתי שיהיו קצתן מביאות אותו אל התכלית האכושי וקצתן בלתי מביאו׳ אותו אבל מרחירות אותו ממכו י והכה ידיעת הפעולות המביאות את האדם אל התכלית האנושי שהוא שלמות הנפש והג נהגכלתם קשה מאד לפי שהדבר שיוסכל עדמנהו או הפשר שיודעו הדברים התועילים אליו או התויהים אליו כי אם שכלטו מוג האדם ד"מ אי אפשר לנו שנדע הדברים שנמשיכהו על שוייו בדי שיחמיד בו או נשיבהו אליו אם יצא ממנו אבל ראני שנביירהו הקלה ונשיג אמתתו כפי בחנו ואחכ נדע חדברים הנאוחים אלת או מהנגדים אליו ואכ בנפש האדם שאי אפשר לכו תבד המחק האכושי לעמוד על אמתתה ולא נדע ממנה אלא שהיא דבר מושפע מהתחלה שכלי כבדלת מחומר לא כוכל לדעת מבד מחקרנו הדברים המתכודים או הנאותים אליה ועל זה אמר חכם אחר בני רע כפטך ותדע בוראך ואכ איפה בתח יודעו הפעולות התועילות אליה מצד התחקר האכושי כדי שעל ידם תקנה הנפש מלמנתה כי אין ספק מראני שימצא זה המכחן בשרש היצירה האכושיתי נאם כאמר שכלך בזה אחר מה שרוב האכשי מסכיתים עלת יהיו בעולות הנביאים והחסידים ראוי להתרחת תהם להיות רוב האנטים בוהצים בהעד מצמיהם. ואח שפק כי אחר שכברא האדם יחידי ראני שיהיה בו בשרש יצירתן דרך להבחין בין המעולות התשובחות שיתלה ב בהן שלמות הנפש מזולתם ונאמר כי אחר שאנחנו במצא שעולות מוסכמות מכל האנשי שהן טובות כהרחקת העול וצשיית היושר ודותיהם ופעולוובתוסבתות מכל האכשים היותן רעות כעול והחתם ודותיהן יואכחכו כראה הכפט תש תשמת ותגיל בסעולות הטובות ותראג ותתעטב בסעולות הרעות וכל דבר ישתח בדותה ויצטער בהפך הנה יראה ש סהכשע להיותה אלהית תניל ותעורה בסעולות הטוכות הדותו' לטבעה להיות כל הפעולו' האלהיות טוב ותתעצב בע בפעולות הרע להיותן הוץ מטבעה ומכגרות אליה י ומזה הבר נוכל לומ׳ כי כבר ילקה ראיה על היות הפעולות רעות או טובגיע תשתחת הנפש או דאנתה כי הפעולות שתשים ותשתח הנפש בהם תתיד הודם עשותן או לאחר עשייתן הנה הן טובות והשעולות שתכט צר בהם הנפט ותראן עליהן אחר עשייתן הנה הן רעו׳ וה כי אפי הרשע שהוא כוסף ו ותאב תמיד אל הייע בתחתר שלתה נפס רשע אותה רע הנה זה יהיה קודם העבירה מצד תהישת היצר שהוא מלבב או חותו לעאותה אבל אחי סעשה העבירה ונחה ושקטה תקיפת היבר הנה נפטו תוחוק ותועצב ותראג על הפועל הרע שעשה כתי שבא על הערוה כי קודש הביאה תכר שטישת התאוה אינו תבחין בשעל ההוא אם טוב ואם רע אבל אחר פנטה סעבירה ננתקרר משטיפת היצר הנה נפטו תבחין הפעל הסוא ותכיר הרע שיש בו וחדאב ותכטער

1 7

מדרנה ליודע על הבלתי יודע אבל אם יהיה השלמות האכושי נתלה בהשנת המושכלות כלבד לא היה אפשר שיושג הה התכלית ההנא לכלל המין ההנא או לרובו יוירה על זה גם כן מה שנמצא שאמ שלמה בספר קהלת כשהיה חוקר הת התכלית האכושי מה הוא כמו שאמ ואתנה את לבי לדעת חכמה וגו אמרתי אני בלבי לכה נא אכסכה בשמחה וגו תרתי בלבי לתשוך ביין את בשרי וגו עד אשר אראה אי זה טוב לבני האדם שיעשו תחת השתים מסשר יתי חייהם כלותר אם הוא השגת התושכלות או שלמות העושר או שלמות הכבוד או התעכונים הנשמיים יאת בטוף דבריו אחר שחקר על כל אחד מהם בפני עצמו והראה פנים לכל חלקי הסותר סוף דבר הכל נשמע את האלקים ירא ואת מצותיו שמור בי זה כל האדם כלות כבר כשתעו כל הטעכות ולמה זה תוצול שלמות העושר ולמה יועיל שלמות החכמה ושאר השל השלמיות ואין בהם שלמות שיכלול כל המין או רובו אלא עשיית המצות בכוונת יראת השם ולזה את האלקים ירא ואז מצותית שמור כי השלמות הזה יש לו יתרון על שאר השלמיות כי זה כל האדשי כלות כי זה השלמות יכלול כל מין האדם ולזה ראוי שיהיה הוא מכין שאר השלמיות השלמות האמתי וממה שיורה גם כן על שזה הדרך בהשנת השלמות הוא אתתי מה שכמצא השי מגכה לבעלי השלמיות להיותם חושבים שהשלמות האכושי כמצא בהם ואת שאין השלמו האכושי נתצא באחד תהם אם לא יצטרף אליו התעשה בפעל עם הכוונ׳ הראויה וזהו שאת כה את ה׳אל יינהלל חכם בחכמתו ואל יתהלל הגבור בגבורתו ואל יתהלל העשיר בעשרו . החלול בכל דבר אינו אלא מצד התכלית כי הסום ישו ישובח שהוא קל התכועה מצד שתכליתו לרוץ עלת ואם ישובח מצד הגוון או התמוכה הנה הוא מצד שהם הוראה על היותו קל התכוצה שהוא התכלית יוכן הרופא ישובח מצד היותו חכם בתלאכת הרפואה לא מצד היותו מהנדם או ת קכוני ינע"כ כלל הנביא בכאן ג'תיני השלתות הכוללים שאפשר שידותה שהשלתות האנושי נפלה בהם והם החכתה נהגבורה והעושר וחת׳ שאין ראוי שיינהלל חכם בחכמתו מכד שיחשוב שהניע בזה אל התכלית האנושי ולא הגבור בג בגבורתי ולא העשי בעשרו כי אין החלול בכל דבר אלא מצד ההגעה אל התכלית ולא יגיע שום אחד מאלו אל התכלית האכושי אם לא יברף אל כל אחד מהם המעם דל שישפיע מז השלמות ההוא שיש לג על זולתו וזהו שאת אל יתהלל חכם בחכמתו ואל יתהלל הגבור בגבורתו ועשיר בעשרו כלות שאין לו להתחלל כשתהיה החכמה מיוחדת אליו וכן העושר וכן הגבורה אלא בשישעיע תתכה לזולתו ולא יעשה זה לתקות שום גמול אלא כדי שיגיע השלמות אל אלתו כמו שהשם עוסה שהוא משפיע השלמיות על זה הדרך יוהו השכל וידוע אותי כי אני ה'עושה חסד משפט וצרקה בארץ כלומר ש שישכיל נידע שאחר שאני עושה חסר מצד חכתתי ותשפט מצד גבורתי וצדיוה מצד עשרי אף על פי שאיני צריך לכך מזה יראה שהדברים הללו נרצים לפני וראוי שישתדלו לעשות מה שאני חשץ ותבינו ותשכילו כי באלה חשצתי נאס ה וראני שיתכוין האדם בסעולתיו אל התכלית הזה דל לעשות רצין השם לא זולת זה ולא לתקות שום גמול כימ שהוא ית מטיב וחוכן לאלתו מבלי תקות שום גמול כי הפעולות והמעשים הנעשים על זה התאר הם רצויים לפניו ית׳כי החכם אף על פי שהחכמה היא בעצם וראשונה להשלים עצמו מכל מקום על צד החשד ראוי שישפיע ממנה על אלתו יולות תאר מה שיושפע מהחכם אל החשד ואולם עם שהגבורה נמצאת אלת בעצם לדחות המזיק ולשמור עצמו מכל מק תקום הכח היתר טיא בו משאר בני אדם בליסוק לא נתן בו להגין בו על עצמו בלבד אלא כדי להושיע אל זולתנ ולהציל עסוק מיד עוסקו ולזה יקרא מה שימשך מן הגבור להגין על זולתו משפט ואולם העושר למה שנינן באדם רא האשונה להפק כל צרכיו ושנית להטיב לזולתו כאלו הוא ענין מתובע בין החסד והתשפט יקרא צרקה וכלל דברי הנ הנביא הוא כי כל הפעולות שיעשה אותם האדם הן שיהיו תתין החסד או תתין התספט או תתין הנרקה ראני שיעסה אותם לפי שהם פעולות או מעשים בהשי חכן בעשייתן והת שסיים כי באלה חבצוי כאם ה' ניראה מה שהרצון הא האלקי הוא בפעולות הנעטות בפועל כסיצטרף אל הפעל ההוא ההטכלה לעמות מה טהטם חפץ כמו שאמר הטכל ויד וידוע אותי כי אניה עושה חסד כי באלה חפצתי נאם ה׳ אבל לא בחלק המדעי בלבד מבלי שיצטרף אליו המעשה וכ וכש בטרף אלי התעשה או יקרא ידינה ולא קדם לכן אמר ידמיה אביך הלא אכל ומתם ועשה משפט וכדקה ונג' דו אותני דין עני נאביון או טוב לו הלא היא הדעת

\*

÷ +

\*

מאמרג

דרך חול בזה יואלם כבר יוסה לפיזה הדרך למה לא שנה השילרין ואל מנחתו שהרי לא הטא בשום דבר מו מכות ש מנצטוה עליחם אדם יאלא אם כאת שחטא בכווכתן בעניין נוטה לכד עו מה שאינו נראה כן מששט הכתובים יניתר א האוי שכאת בזה היא שיש בכאן ב'תיכי פעולות ראני שיהיו כתבאות בשכל האדם בטבע יהיוין האחר הוא הרחקת העול והתמדת הינשר בין האנשים כדי שיתואים המין האנושי ועל זה נענט הין על הריגת הבל ודור המכול על החמם ושר ופרעה ואביתלך ווה התין מן הפעולות א"עם שהעובר ראוי לעונש ה"ה אין בשתירתם הישאת שום שלתות לנשם כי אם ישכון האדם יחידי במדבר מכלי שיחיה חלק מדינה לא יצטרך אל השלמנת הזה יוהמין השני הנא מין מן הפע הפעולות שראוי שיתצאן באדם בשרש יצירתו בטבע גם כן והם הכותנות שלתות בכשש האדם וזה כתו ההכנע אל השם ועשות מה שיגזור השכל האנושי על הכללות שהוא טוב בעיני השם שאלו דברים נודעים לאדם בטבע כווו שא שאת הנביא בשהיה תוכיח את ישראל על שלא היו תכירים דרכי השם ותשפטיו את אך דלים הם נואלו כי לא ידעו ד דרך ה' תשפט אלהיהם 'ואת' בתקים אחר גם חסידה בשמים ידעה תועדיה ותור ושים ועגור שתרו את נת בואנה ו ועמי לא ידעו את משפט ה׳ ולא אמ כל זה על דרכי התורה ומשפטיה כי אלו אינם כו דעים לאדם בטבע כידיעת הח החשידה מועדיה ותור ושים ועוור עת בואנה אבל אמר זה על ידיעת דרך השם הכברת בטבע לכל איך הוא מכלכל העולם וחוכן וכותן מאן לכל הבריות ומקיים אותם תמיד וזהו דרך ה׳ ומשפט אלקיהם הוא ידיעת משפט מדרגתה היוצר מיצורית בשראני להודות לו שהכל בא מאתני ולהכנע תמיד לפניו בעבד לפני האדון ושלא לולול בכבודו להשוות ערך הנכבד אל הפחות שכל אלו דברים יגזור אותם טבע השכל מבלי למידה ולמוד יועל זה לא שעה השם לקין ואל מנחתו לפי שלא היתה ההודאה על הכוונה הראניה כפי מה שיגזור טבע השכל בי השכל האנושי יגזור שראוי להודות למטיב כעל כל אשר גתלהו ושאין ראוי להקריב לאדון תכחה פחותה ממין גרוע בהיותו יכול להביא ממין חשוב כי זה זלאול בכבוד האדין ועב לא היה לו להין להביא מפרי האדמה בארע פשתן או הפולים והארענים ודומיהם אלא מפרי הען כתאנים וענבים ורמונים מהוא ממין חמוב ובעבו שלא עשה כן הטא והיה ראוי לעונש אף על פי שלא נצטוה על כך נאלם אף אם יודעו תכד השכל האנושי כוללי ב׳ אלו התינים שאתרנו תכל תקום אתר שאינו תשביה לדעת ש פרטיתס וכל הדברים הנרצים אצל השי ראו שי יוצא שפע אלהי על ידו ישלם ידיעת הדעות והאמוכות האמתיות נ ופרטי כל הפעולות הנרבות אבל השי שעל ידם יושב התכלית האנושי כי אין ראוי שתקצר יד ההשנחה האלהיה בזה הד הדבר שיאא כתעט הכרתי לתין הארש להקנאת השל תות האכושי כתו שלא קצרה בהקנאת דברים רבים לב"ח אינם סכרחיים להם בתכיאותם כתו כפילת החנשים ודומיהם השנחות רבות נתצאר בתינים רבים תחחלפים תן הבח

על צד היתיר טוב ולא על צד ההכרח כמו שכבר בארנו זה בפרק ו'מן המאמר הראשון : השפע האלהי הזה שאמרכו שהוא הכרחי שימצא כדי שעל ידו יודעו הדברים הנרצים אצל השי מהבלתי נרצים איננו בחק האד' שישיג השפע ההוא מעצמו מזולת רצון אלקי כי אין זה מדיך

הטבע שתחל רוח השכל הנבדל תחומר על הדבר האמרי ובעבור זה היו כל הקדמונים תרחיקים שיחול רוח אלקים על האדם ניתנצא בכח עליון ויצר העינידות ילוח היו האומות הקודמות עושים צורות והקטרות ותעלות לכוכבים ל להוריד רוחנייות איזה כוכב על צורה מה כדי שעל ידה יחול רוח הבוכב ההוא שהוא נשוא בגשם הכוכב על האדם ש שהוא גשמי ויציד העינידות בכח רוח הכוכב ההוא השופע על האיש ההוא וזה עניין הקסי להיות כל האכשים כוסשי שהוא גשמי ויציד העינידות בכח רוח הכוכב ההוא השופע על האיש ההוא וזה עניין הקסי להיות כל האכשים כוסשי לדעת העתיד להתחדש עליהם מיום אל יום בכל פרטי ענייניהם היו הקרותנים נתשכים אחר הקוסונים וידיעות מ מסוא גשמי ויציד העינידות בכח רוח הכוכב ההוא השופע על האיש ההוא וזה עניין הקסי לאור הקוסונים וידיעות מ לדעת העתיד להתחדש עליהם מיום אל יום בכל פרטי ענייניהם היו הקרותנים כתשכים אחר הקוסונים וידיעת מ מספטי הכוכבים והיו קצת האומות עושים כשפים ועובדים השרים כפי חלוף מדרגותיהם אלו עובדים לשרי האש מיסנטי הכוכבים והיו קצת האומות עושים כשפים ועובדים השרים כפי חלוף מדרגותיהם אלו עובדים לשרי האש מיסנטי הכוכבים והיו קצת האומות עושים כשפים ועובדים המרים כפי חלוף מדרגותיהם אנים עושים עשוני מיסות האות התימיד בניהם ובנותיה לניה בריות כלהים רוח טומאה מן השרים להגי עתיותיהם יוש שהיו עושים עשוני מיסוד האוור וכל זה היו עושים כדי שיחול עליהם רוח טומאה מן השרים להגיד עתיותיהם יוש שהיו עושים עשוני מיקור הקטרות להתחבר עם המתום ולנים כבית הקכרות כדי שיחול עליהם רוח טומאה מן המתים עד שהיו קיברים מ מעינהם בביע עו שלהם והיו נליהם או על מוריהם ומצידים לחם העונירות הקרופות בא עליהם כמו ש פר היה רוח הטומאה מן המתים חל עליהם או על מוריהים ומצידים לחם העתוירות הים לאשה שליה הים מיחול



ותצטער עליו ׳ונתצא ירתיה הנביא עה נתן זאת הבחינה לפעולות הרעות בשם השם לכנסת השם ואותר להם ש שיש להם להכיר שהפעולות שהם עושים רעות מצד מה שהנפש תדאג ותצטער בפעולותיהם ׳ אור לכנסת ישראל תישרך רעתך ומשובותיך תוכיחת׳ ודעיוראי בי רע נמר עזבך אתה׳ אליך ולא פחדתי אליך כאם ה׳אלקים צבאות דל הנה ראוי שתיסר אותך רעתך הפעולה הרעה שאתה ענסה והמשובה עצמה תוכיח אותך וזה בהיותן קובעות ב בנפש דאגה וצער אחר העשותן ומזה יש לך להכיר ולידע בי רע נמר עזבך את ה׳אליך ולא פחדתי אליך כאם ה׳אלקים צבאות שיני אותר לך זה מצר יתר העשותן ומזה יש לך להכיר ולידע בי רע נמר עובך את ה׳אליך ולא פחדתי אליך כלותר מ איני אותר לך זה מצר יחר העשותן ומזה יש לך להכיר ולידע בי רע נמר עובך את ה׳אליוך ולא פחדתי אליך כלותר מ הינה אחר עשייתן תכיר ותדע שהן רעות כי רע נמר עזבך את ה׳אליוך ולא מדרתי אליך כלותר מ ודאבה אחר עשייתן תכיר ותדע שהן רעות וכי רע נמר עזבך את ה׳אליוך ולא מצר שהן מורישות בנפש צער ו השמחה נהגילה שיקצע הפועל הטוב בנפש יודע שהוא טוב וזהו שאתר המשורד חשבתי דרבי ואשיבה רגלי א השמחה נהגילה ביתר בשאני הטוב בנרבי לדעת איו עובה ואי א רעה השיבותי רגלי אליך הנתיה העני א אל עדותך כלומר כשאני האסב בררבי לדעת איו טובה ואי א רעה השיבותי רגלי אל עדותיך שמי לה בי הואני א וזהו כתו שבאר הוא בעצמו הטעם ילפי שהיה שמח בה׳ן שמחה בבית כמו שאתר המשורד חשבתי דרבי ואשיבה יגלי א אל שמחה גרולה בכית כשמות האת כשהיה שהיה ברות בי אות ביה שהוא הון בבית יותו בעותיך שמיו בעלי א וזהו כתו שבאר הוא בעצמו הטעם ילפי שהיה שמח בהן שתחה בבית כמו אתר ברותיך וכל האדם להבחין העולות הנדור הוא בעצמו הטעם להים מחה בשהוא משיג כל הון שהוא הון בביה ובותי הומי לעפותים ובנית ואותי בעל כל הון

דרך המבחן הזה שאמרט שבו יבחט הפעולות הטובות והפעולות הרעות אינט מספיק לדעת

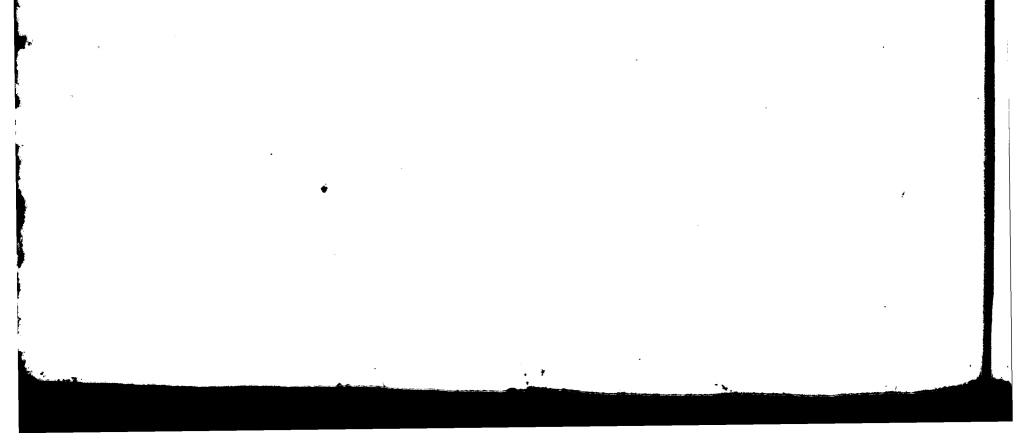
פרקז

כל הפעולות הטובות הכאותות לטבע הכפש כי להתחלפות מזני האכשי בהכרח יתחייב שיתחלפו מדומיהם כי האדם שמוגלכו חם רותח יסכח הגבורה וישמח כה ומי שמונו בהפך ישכח המנוחה וישמח כה 'ואי א אפשר לפיזה להגביל הכאה נהמגוכה על הדרך שאמרכו אם לא על יד איש שנה המזגשהוא בלתי אפשר שימכא ז ולו הוכח כמצא הכה בהגבלת המדות הטובות הפרטינת קושי עצוש מצד הפעולות בעצמן יכי למה שהיו הפעולות המ התשובתו נהתדו הטובו תצוע בין ב קצוות שקצה האחד תוסע נקצה האחר חסרו כתו הנדיב ושהוא תצוע בין הכילו נהפית והנבורה שהיא תכוע בין התסירה לסכנו ורכו הלבב והיה האתצעי בין כל שני קצוו אי אפש שיוגבל לפי שאינו אלא כקודה אחת כמו שלא תנבל הפנשר האמתי שיהיה אמצעי באמת בין התום נהקור ולא האמצעי באמתנת בין ה המחרות והלובן באוטן שיורתו אליו בחום יכן אי אסמר שיוכרו בפעל או יונבלו הפעולות שהן מכוע בין שתי קצוות נלזה הנא מבואר שהוא דבר קשה מאד להגביל הסעולות מבר הידיעה המחקרית ועוד שאף אם תספיק הידיעה ה. המחקרית להגביל הפעולות הטובות כפי הטבע האכומי הנה אי אפשר שתמפיק לדעת הדברים הנרצים אצל השם. וכבר בארנו בפרק ה' מזה המאמר שהשלמות האנושי נתלה בעשיית הדברים הנרצים אצל השי יוהדברים הנרצים אצל השם אי אפשר שיודעו תצד הידיעה התחקרית לפי שאם סכלכו מעלת שר ודרכו ומכהנו או שלמותו ומהות שר שררתו ותדרגתו לא נדע הדברים שוחר אפו בהם או הדברים שייטבו בעיניו זלהיות השי נעלם תכלית ההעלם אי אפשר לנו לדעת כל הדברים שהם טובים בעיניו תכל הפעולות שאפשר שיפעלם האדם או הדברים שהם בלתי טובים יותה שאפשר שיודע תהם הוא על צד הכללות כתו שהרע נתאם בעיני השם כתו שאתר הכתוב טהור עינים מראות ברע והבט אל עמל לא תוכל יוהטוב רצוי לפניו דרך כלל אבל לא נדע פרטי הפעולות הטובות מהן כרצות א אצל השי יולמה שהיה מדרך כל פועל חכם שיתחכם ויחתור דרך בשיניע מפעולתו התכלית המכוון בה כדי שלא תה תהיה פעולתו טיבל בטל כטלא יגיע ממנה התכלית המכוון חייבה החכמה הצליונה להמציא דרך בו יודעו הדברים הנרצים אצל המם והבלתי נרצים אליו כדי מבאמצעות הדרך הזה יגיע האדם להמגת מלמותי האנומי ותכליתו אחר שאין כח ביר הידיעה התחקרית להגביל זה על השלותית יהדיך הזה הנא להשטיע ששע כבואיי על איש נבחר מתין ה האדם כדי מעל ידו יודעו לאכמים הדברים הנרצים אצל המי מהבלתי נרצים ובעבור זה הוא מאראל כי בתחלת ה היצירה תיד כצטוה אדם על ז' תצות בתו שבארין זה בתסב' סנהדרי פר'ד' תיתות וסתכנס אל פסוק ויצו ה'אלקים על האדם לאתר תכל עץ הגן אכל תאכל וכאלו בארו בזה שבוולת בוני אלקי אי אפשר שינדעו הדברים הנרצים אצל הקם או הבלתי נרצים ומלא נענם קין על הדיגת הבל אלא בעבור מעבר על מצו המם וכן דור המבול נענמו על החיום אמר בכפיהם ואנמי מדום על הטאם ופרעה על דבר מרי אמת אברם לפי מכלם היו עוברים על מה שנצטוה אדם הראמון אבל באלת זה לעי מה שיראה מדבריהם לא היו כענשים זהו 777

נמשכים מהם ובעבור זה אי אפטר להם טיצרקו תמיר בהגעת העתידו' וזה משני צדרי אם מצד שהכח המרמה מדרכו שיכזב בהברח לפי שאין כל מדוותה אפפר כתו שיודע זה לתי שידע טבע הכח ההוא ואם תצד שהשייכול לשדד כח הת המערכ נלסדד הפך הנגזר מהם ולזה יכזבו החוזי בכוכבי בהכרח וזה שאת הכתו יעמדו נא ויושיעו הוברי שמי החוזי בכוכבים מוריעים לחדשים מאשר יבאן עליד ואראל מאשר ולא כל אשר כלות כי אי אפשר להם להודיע כל הנגזר בא באמתותכי בהכרח יכובו מהב׳ צרדים שאמרכו אם מצד טבע הכח אם מצד שהשי יבטל הנגור מהווערכת כפי רצונו נהכביא הוא בהפך כי תאשר השפע השופע עליו הוא מזד השי וברצונו ולא מזד כחות הגלגלים והוא מושני על הכח הדברי בעצם וראשונה אי אפשר בו שיכזב בשום צד וזהו שהעיד הכתוב על שתואל ואתר וידע כל ישראל מרז ועד א באר שבע כי כאמן שמואל לכביא לה׳ ולא הפיל דבר מכל דבריו ארצה דל כי בזה כודע אמתית כבואתו לפי שלא היה מפיל מכל דברית ארצה מה שאין בן בקוסמים ובתנחשים וזהו שאמר בלעם לבלק כי לא נחש ביעקב ולא קשם ביש בישראל כעת יאתר ליעקב ולישראל תה פעל אל דל לא תחשוב כי הטיב התיועד לישראל אפשר שיבטל בשום צד כתו שיבטל הדבר הנגזר מפאת התערכיני זה אי אפשר שלא יודע להם הדבר הנגז מפאת הנחם והקסש אבל מצד הנבואה יודע להם מה פעל אל כלומר מה שנור שיעשה ולזה לא יתכן שיתכטל משום צד כי הוא ית תרוף לשדד המערכת ומע נתעשה הקוסתים והתכשפים והכודע תחכתתם שהרי הוא ית אל תוציאם תתצרים כתועפות ראם לויולו שב אל עם מזרים אעפי שהנא לשון יחיד כתו ניאתר תצרי אנוסה תפני ישראל יה ה תצרים כנשים ולל בי עם היות עם תצרי היה לו ידיעה בקסמים והכשפים והוקף גדול כתועפות ראס לו מזד המערכת הוציאם מתחת ידם ועשה שפטים כא באלקיהם ׳ ויתבאר תכל זה כי הדברים הנרצים אצל הפי אי אפשר שיודעו כלם משום צד אם לא ברצון אלהי בשפע מיוחד מושפע ממכו לדבר הזה בלבר יולזה היה גדר הנכואה לפי זה הדרך שהוא שפע אופע מהשי על הכח הדברי א אשר באדם אם באתבעות הכח התדמה ואם בזולתו תודיע לו על ידי מלאך או בזולתו דברים או עניינים אי בטבע האדם שידעם מעצמו וזה אם להישרתו ואם להישרת אלתו אל מול ההצלחה כדי להגיע האכשים אל התכלית האכושי ואמנס אמרכו בגדר הכבואה שהיא באמצעות הכח המדמה ובזולתו לכלול כל מדרגות הכבואה וזה כי יש מן הנביאים שתווע להם הנבואה בתחלת נבואתם באתצעות הכח התדמה ולזה יראו צורות מבהילות בתראה הנבואה כפי מעוט מדרגתם בהכי יש תי שוראה בורות נשים אתר זכריה והנה שתים נשים יוצאות ורוח בכנפיהן ולהנה כנפים ככנפיה החסידה ונו׳ נים שיראו שים למלאכים גופים גדולים כוראים אמר דניאל וגויתו כתרשים ופניו כמראה הברק ועיניו כג כנחלי אם וגו וזולת זה מן הדמיונות שבאו בדברי הנביאים כשהיה המפע שופע על הכח הדברי אשר בהם באתצעו הכח המדמה ויש מן הכביאים מי שתיבמור כבואתו תמיד באותה מדרגה ויש שתעלה כבואתו מאותה מדרגה אל מדרגה ינתר נדולה ממנה עד שיש מי שתעלה מדרגתו אל שתיזיה נבואתו באל אמכעי דל שיהיה השפע השופע על הכח הדברי אשר באדם תבלי שיבטרך אל זה פעל הכח התדמה כלל נואת היתה מדרגת מדעה בכל עת אחר ההתחלה שנראה אלת תלאך ה׳ בלבה אם תהוד הסנה אבל תשם ואילך אתר הבתו פה אל פה אדבר בו כלותר באלת אתבעי ולזה לא יבאו בדברית הידה כלל אלא כלן כשטטן וא הייתה מדרגת כל ישר בשעת מתן תורה אמר הכתוב פנים בפני דבר ה'צמכ' בהר מתוך האט וזה כי למה שרצה השי לתת הורה עי משה מכוקה מכלי סעק רצה שתתעלה באיפן שלא יהיה לכח המ התדתה מבוא בה כדי שלא יכנם בה שום חשד ושפק וכן נתעלת מדרג ישראל התקבלים התורה למדרגת פנים בפנים בתעתר ההוא תהטעם הזה

<u>ארק טי</u> וראני שישאל שואל אח' שהיתה הנבואה מפועל אחד בעצמו שהוא השי ותכליתי תכלית אחד בצצמו שהוא הישרת האנשים אל ההצלחה למה זה יתחלפו דברי הנביאים זה מזה בעכין א אחד בעצמו ומראות הנבוא א מא עד שיראה נביא אחד את השם בתמונה אחד ונביא אחד בתמונה אחרת יונאמר כי אין חלוף ושנוי המראות הנראות לביאים א מא ושמני דבריהם זה מזה מה שיחייב שלא תהיה הנבואה מפועל אחד ב אין חלוף ושנוי המראות הנראות לביאים א מא ושמני דבריהם זה מזה מה שיחייב שלא תהיה הנבואה מפועל אחד ב בעצמו אן מיה שיחייב שנוי בחק הפועל או בחק התכלית כי מן השועל היאחד בעצמו כבר ימשכו פעולת מתחלפות בעי הכנת המקבלים כי מן האש שהוא אחד בעצמו תויתך השעוה ויתושה המלח וכן הנשט עם היותה אחת בעצמה ז נכלתי מתחלפת כמי המוראות המנה מיחד בעצמו היה בני השניה היתח הכי מוראה אחד ביי הות

, at i.



שעות דים על הקבר זה לראמו וזם לרגליו וים להם קשקום קטן באתבע ואותרין השבעות ותקשקשין בקשקום ההוא ו והאמה רואה והאים שואל ואומרים להם העתיד לבא עליהם בקרוב כמו שהיה הענין בשאנל עם האשה בעלת אוב . נאמר שם כי זאת השאלה היא היותר ברורה לשואלי השדים יואמר עוד כי מכאן נשארי בס כן מנהג עובדי האש לעשות מדורות גדולות בלילה אחת בעת יכנס השמש בתול סרטן תן התולות האמתיים בעלי הצורות בכל שנה ושנה ולרקר ולטפח סביב המרורה ולהקיף אותה ולדלב עליה יוכל אלו הדרבים לפי שהם עבודה למדים ותצד רוח טומאה הרחיקה אותם התורה ואמרה לא יתצא בד תעבי׳ בנו ובתו באט קוסט קסתי תעונן ותנחט ותכטא וחובר חבר ושואל אוב וידעוני ודורט אל התתיט י ובארה הטעם בזה כי תועבת ה'אלקיך כל עושי עול וגו׳ בלותר לפי שהוא ית' קרוש ותשרתיו קרושים וטהורים ראוי שתתרחקו תכל הדברים הללו שהם תצד רוח הטומאה ועל כן הזהירה על הטתאות וחייבה כרת לטתא הנבנם למקדש כי רוח הטומאה תהיה סבה שיסתלק רוח הקדש מן המקדש יושב לבאר כי סבת נשיית האומות כל אלו הדברים היא כ כדי לידע על ידם העתידות להיותם חושבים שאי אפשר שיודעו משום צד אחר ושאי אפשר שיחול רוח הקדש האלקי ה הקדוע על האדם וזהו שאמר כי הגנים האלה אשר אתה יורש אותם אל מעוכנים ואל קוסמים ישמעו יכלומר לפי שאי צד אחר לשמוצ ממנו לפי דעתם ואתה לאכן נתן לך ה׳ אלקיך כלומר אין הדבר כמו שחשבו הם אבל ימים לך השם כביא מקרבך תאחיך בתוני שיחול עליו הרוח האלקי הקדוש ותתכו תשמע העתידות ולא תראן לות שלא יהיה לך דרך לדע׳ העתידות כמו שיא לשאר האומות ושתחיה חסר זה השלמות שאינו כן כי תם ונשלם תהיה עם האלקד כי מלכד שתהיה תם הל שלם בשלתות האכושי שהוא העקר גם תהיה תנתים בשלתות הזה ולזה כפל הת"ם בלותר לא תחסר כל ע עתו כי סוא יודיעך העתידו גם כן על ידי כביאיו ועל כן לא תכטרך להמשך אחר הקוסתי ולא אחר עבודת הסדי ולא למאול אוב וידעוני לדעת העתידות יכי כל אלו הדברים א'עפי שהם מודיעים העתידות להיותם מכד רוח הטומאה מרתויקים את האדם משלמותו ואי אפשר להיות האדם על ידם תמים ושלם השלמות האכושי לפי שאי אפשר שיודער על ידם הדברים הנרצים אצל השם מהבלתי נרצים יועל כן אמר תינים תהיה עם ה אלקיך לרמנו שאין האומות ת קתיתים בשלתות האכושי אבל אתה תהיה תמים עם ה'אלקיך בשני השלתיות עי הנביא המתנבא ברוח הקדש וברכו אלקי לפי פתרע על ידו הדברים הנרצים אצל האל י ואמר עם ה׳ אלקיך לבאר כי עקר מציאות הנבואה בנביאים הוא צאה התכלית בלבד כלומר להזהי על קיינם התורה ועל עבודת השם ועמיית חדברים הנרצים לו ית להינת האדם תמי עם השם ולא להגדת העתידות כתו שייצבאר זה בפרק יב תזה התאתר אלא פנס זה היה נתצא בנביאים על הכוונה ה השנית להורות על אותות נבואתם כדי שיאמנו דבריהם ולזה תמצא כל הנביאים מהירים תמיד על שמירת התורה ו ועשייה תכוותיה כי זאת היתה עקד הכוונה האלקית להששיע שעע אלקי על הנביאים כדי שעל ידם יגיע האדם אל של של מוחות האכושי בחיותו עושה הדברים הכרצים אצל האל לא להוריע על ידם העתידות "הנמצא בהם היא על ידי כא אואי מבשים מעושי לחוק הכח הדמיוני על צד הטבע לא מצד הרוח האלקי כאשר הוא בנביאים אלא אם כאמר שהכבואה בן ימא מ.כי ג"ב עכיין דמיוני יגיע אל הכח העדמה כמו שדמו קצת חכמינו הנמשכים אחר העילוסוף שעניין הנבואה הוא דבר ש הילימור טבעי נמסך אל הכח המדמה בלבד כמו החלומו׳ עד מאמרו מהוא כדמות הנפלאות שלא יתנבא האדם בהיותו חכם ותוכן לנבואה כלותר בפירת כחם הדתיוני תוכן לזה י והדבר הזה יכחיטתו החום והשכל יאם התוש כי תעולם לא נת כתכאת כבואה בטום אדם מן השלושופים עם היותם חכונים ביריעה התחקרית ונתצא מזה הרבה ינתר באמה הי הישראלית וזה ממה שמין זה דבר טבעי כמשך לידיעת המחקרי שאם היה כן למה היה כמנע הטוב משאר האו האותו לבלתי הטפע טפע נבואי על השלתים תהם אם בידיצה התחקרית ואם בהכנת הכח התדתה אחר היות הדבר טבעי אליו אלא שבלי ספק עניין הנבואה הוא סצע שופע ברצון אלקי על הכח הדברי אם באתצעות הכח התדתה ו נאס בזולתן כתו שיתבאר : ואס השכל לתה מסיוןסתים ועובדי הנלמים ובעלי אוב וידעוני והעושים פעולות זולת א אלו לחוק הכח הדוניוני להגיד העוצדות אי אפמר להם להגביל הדברי הנרצים אצל המי לפי מאין להם דרך לדעת זה בי הוא דבר למעלה מן הטבע ומרוח הטומאה ומכחות הגלגלים מכל פעולותיהם נתמכים

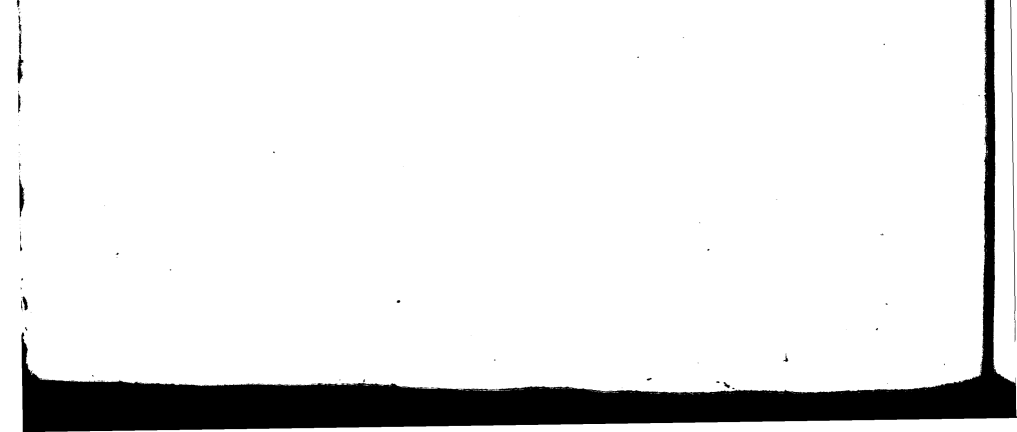
מחלום הכודק ההוא אמתי כן על זה הדרך מענין החלום או המראה שאדם רואה בה תמונתו אנשומע קול דברי יבין הנכיא עניין הגעת הנבואה אליו כי כתו שבתראה שאדם רואה תתונתו בה אין התתונה ההיא שאדם רואה בתראה כן בתכיאות בה כתו שהוא רואה שהיא בתראה כן התתונה הנראית לנביא ידע הנביא שאינה כן בתציאות א'עפי שהיא נ כראית אליו כן ושאין הכווכה בתוונה הכראית אליו אלא הגעת התול אליו או הודעת העכיין שתורה עליו הווראה שהוא אמת כמ שבמראה א עפי שאין התמנה הנראית במראה נמצאת בה לפי האמת מכל מקום העניין שתורה עליו הת התמונה שבמראה הוא נראה בעצמו לפי שהוא יורה על הדבר הנראה בה שהוא אמת וכן ג'כ במראה הנבואה העניין הנרמ במראה הוא אמת א'עפי שאין התמונה הנראית אלת אמת בעצמה ואפשר שלשון במראה אליו אתודע שכוכר בפסוק ירתוז צל עניין המראה שאמרכו ועל זה הדרך גם כן הוא מה שאמר בחלום אדבר בו כי עם שיש הבדל גדול בין החלום לכבואה כי אין חלום בלא דברי בטלי נהנבואה כלה עניי צודק ואתתי כתו שאתרכו לפי שאי אפשר שיצייר האדם קול מדבר אליו בזולת כלים גשמיים אלא כשיתבוכן עניין החלום אתר בחלום אדבר בו לות כי כמו שבחלום ישמע קול מדבר אליו ויראה אדם מדבר ואינו כן לפי האמת כן ענין הנבואה האמת אשר בה היא הגעת ההודעה ההיא לכביא והיא הכווכה במציאותה מהאל עם היות שאין הקול הנשמע אליו בכלים גשמיים אמת שיהיה כן במציאות ועל זה הנא שאריול חלום אחד תם בכבואה ונתבאר תן המשל הזה שהביא ר' מאיר מהמראות שאין חלוף התמוכות הכר הנראות לכביאים ולא רבויים ממה שיחייב רבוי ושכוי בחקו ית כמו שאין רבוי המראות ושכויים ולא רבוי הרואי ושכוים מחייבים רבוי ולא שכני אל הדבר הנראה במראה ניתבאר מזה גם כן שאין השכני הנמצא בדברי היביאי זה מזה ממה שיחיב שכני לא בחק הפועל נלא בחק התכלית נוזה כי אף אם ישתנו הדברים מכד המדברים הנה הענין הנא אחד ב בעצמו בהכרח אחר שהוא מפועל אחד ולזה יכוון בהן אל תכלי אחד בהכרח וזהו שאראל פגנון אחד עולה לכמה נביאי ל עכיין אחד ואין שני נביאים מתנבאים בסגנון אחד כלות בדברי אחדים וזהו תה שרצינו לבארו בזה הפרק :

ברק י וראוי שכבאר עניה צייור מציאות בעות כר שיי אואר בעות שיי אוארים או ביצו בציע באי אורי איר איר איר באייור א מדרגותיה למאמינים ונאמר כי אנחנו נמצא האדם בתחלת יצירתו ריקן מכל הטגות ותחלת מה שנוצר

בו החושים החושה הכראים שהם המשוש והטעם והריח והשמע והראות ואלו ההשגות לא יגיעו אל האדם בבת אחת אבל בא אחר זו כי בתחלת צאתו לאויד העולם לא ישיג אלא ביותר גשה שבהם שהיא השגת המטוש וישיג בה סוג מן ה הכמצאות כמום והקור והלחות והיובש והרכות והקוטי והשעירו והחלקות ואלת זה וכשירחק מעט מומן צאתו מן הכטן ישיג סנג אחר מן הכמצאות יותר דק ויותר ככבד והוא סוג הטעמים כמתוק והמר והחמוץ והעשיץ והחריף ואל ואלתם וכשירחק יותר מזמן יצירתו ישיג סוג אחר מן הכמצאות יותר דק כריח הערב והכבאש ואלת זה מן הרחנים ו נזולתם וכשירחק יותר מזמן יצירתו ישיג במנו אחר מן הכמצאות יותר דק כריח הערב והכבאש ואלת זה מן הרחנים נ

נהבדליהם ואלת זה וכשורחק יותר מזמן צחתו מרחם אמו ישיג בחוש הראות שוג אחר מן הנמצאות יותר דק ובמרחק יתתר גדול מכלס וזה בתראי נהתמוכות והבדליהם ואלת זה וכל אחת מאלו ההשנות החמשה תקצר ידה מהשיג מושגות חברתה בי הראות לא ישיג הקולות והלחנים והריחנים ולא חום הריח והטעם התראים והקולות ובשיתרחק יותר מזינן י יצירתו ויושקעו בו ההשגות הללו ניורגל בהם יעלה למדרגה אחרת יותר נכבדת מן הראשונה שהיחה השגית המוחשות ושיג השנת ההכרה אחר שיעלם הדבר מן החוש כי יכיר הדבר שהשיג בחוש כשידאחו פעם אחרת וא עפי שנעל ממנו יוכור החברה ההיא כשנחקקה בדמיונו ויכירהו ואת החשנה תניע לו באמצעות ההשנה הראשונה וכשיגדל בשנים יותר יעלי למדינה אחרת על ידי ההשנות הראשונות ויסתה לו שער אחר וישין השנה שכליה יוחר והוא שיפשיט מן המוחש העניינים הערטיים ניקח שכלו תהם הענין הכולל כתו מיקח החיות והדבור תן האדם וישפוט שזהו דבר משותף לכל המין לא הדברים הפרטיים המתחלפי׳ באישים וכסיבא יותר בשנים וירגיל הלמוד יפינח לו שער אחר שלא נכנס בו קרס זה נהוא שיבדיל בין העצם נהמקיה ובין המחנייב והאפשר והנמנע ויקח המושכלות פלא הושנו מן החוש וירכיב קצתם אל קצת וישיג בזה על ידי כן כל החכמות וכל מא שאין בכח ההשנות הראשונות להשיג ואלו הר' מררגות הן שעל פעליהן יעמוד השכל האכושי ולא יעכור מהן אכל יש מי פהוא יקצר מהן ויעמוד על שתים או שלש מהן בלבר ואלו ה התשנות כלבד הן התושנות אל כלל האנשים ואולם כבר אפשר כי אחר אלו ההשנות יפתח אל האדם שער אחר ומדרגה לא ישער אותה האדם כי כתו שתי שלא ראה תאורות תיתיו יסופר 10

۱۵۵ اولادات



#### כאמר ג'

יתשכו מתכה פעולות מתחלפו׳ בגוף כפי שנוי המקומות אשר תראה פעולתה על ידם כי ימשך מתכה אל הנוף בהיוחה במוח פועל מיוחד ובהיותה בכבד פועל מיוחד ובלב פועל מיוחד והכל לתכלית אחד שהוא קייום הנוף יוכן תריאה ב בבשר בתאר מיוחד הל בהרגש ובעצם בתאר מיוחד הל מכלי הרגש וכן בשאר האיברים יתחלף כחה בהם וזה ממה שיורה שהפעל האחד בעצמו יראה כחו באופנים מתחלפים במקימות מתחלפים ומשכו ממנו פעולות מתחלפות ל לתכלית אחת בעצמה יוזה אם מצד האמצעיים שיראה כחו על ידם ואם מצד המקומות שיראה כחו בהם יוכן על זה הדרך יתחלפו מראות הנביאים אם מצד האמצעים שהנבואה באה על ידם ואם מצד המקבלים וזה יראה מבואר מ תתאתר השם לאהרן ותרים שהיו נביאים ואתר אם יהיה נביאכם ה'בתראה אליו אתודע בחלום אדבר בו׳ לא כן ע עבדי משה בכל ביתי כאמן הוא פה אל שה אדבר בו במראה ולא בחידות וכו׳ הנה פי להם שהוא ית בעצמו הנראה כ בתראה והתדבר בחלום בתו שיורה על זה לשון אתודע ואדבר וגם הוא התדבר בחירות יתשלי נהוא התרבר לתשה תה אל פה ותראה ולא בחידות ובא להורותכי השפע הנביאיי באיזו מדרגה שיהיה הוא שופע מאת השיכמו שאמרכו כגדר הנכואה וא עפי כן הוא מתחלף כפי הכנת המקבלים וכפי האמצעיים שעל ידם תניע בו הנבואה ולפי זה אין להפלא אם נביא אחד יאתר שראה את השם יושב על כסא רם ונשא ואחר יאתר שראהו כזקן לבושיה כתלב חור ושער ראשיה כעמר נקה נאחר ראהו כאיש תלחמה ואחר מעוטף כשליח צבור ונס האמצעיים שהם המלאכי השלוחים אל הנביאים נביא אחד יאתר שראה התלאך גוייתו כתרשיט ופניו כתראה בזק ואחר ראהו כאיש לבוש הבדים ואחר יראה בתר במרכבה סיפים אדומים שריקים ולבנים וכל זה יתחלף מן השני פנים שאמרנו דלאם מצד המקבל ואם מצר האמ האתנצי וכבר ביאר רול זה העניין בבל אתר שם שאל כותי אחד אתר תאיר אפשר תי שכתוב עליו הלא את השתי נאת הזרץ אני מלא היה מדבר עם משה מכין בדי הארון אמר לו הבא לי מראות גדולות והביא לו א"ל ראה בבואה ש שלך הסתכל וראה אותן גדולו איל הבאלי מראות קטכות והביא לו איל ראה בבואה שלך הסתכל וראה אותן קטכו חיל ומה אתה שאתה בשר ודם משנה עצמך לכמה גוונים בכל שעה שאתה רוצה מי שאמר והיה העולם על אחת כמה וכ וכמה . נראה שדעת זה הכותי היה להכחים שהיה מציאות הנבואה שפע או שופע מהשם אבל היה חושב שהיה פעל הכח המדמה כדע הפילוסופים והנמשכים אחריהם וזה אם מנד שאי אפשר שעם היותו אחד יראה לנביא בתמונית רכות מתחלפות שהרי זה מביא לחשוב אם היא מהשם שיהיה מחייב רבני או שני בחק הפועל או מזר שהשכל הנבדל אי אסטר שיראה אל בעל חומר זה סתר אותו ר' מאיר במשל המראות אם הטענה הראשונה כי כמו שהדבר יראה בת בתמונות מתחלפות גדולות אר קטנות אר ישרנית אר עקומות או בהירות או עכורות כפי חלוף המראות שיראה בהם מכד בדלם וקטנם א היותם ישרים או עקומים או זכים או עמורים וא עמי שהדבר הנראה בהם אינו משתנה בעצמו כו ה השייראה לנביאים בתימונות רבות ובתימנות מתחלפות כפי זכות ובהירות האמצעיים וא עפי שהואית אינו מתרבה בעצמי ולא משתנה כי השנוי והרבוי יבא מצר האמצעיים כמו שהוא במשל המראות וכן גם כן ישתנה הרבר הנראה מצרחלנף הרואים שאם האדם הרואה את הדבר הנראה במראה הוא זך הראות יראה את הנראה בתאר אחד ואם הוא חלנש הראות או חשוך הראות ידאה את הנראה בתואר אחר עם היות הנראה והתראה הם בעצמם הנראים לוך הראו בתאר אחד: ואם הטענה השנית כי כתו שהארם או הדבר הנראה בתראה נבדל תן התראה שהוא נראה בה ואין קייותו תלני בקייותה וא עפיכן נראית תתונתו בה עם היות שאין בתראה תתונה שתהיה כן באתת בה אלא שהיא נרחית כן לתראה עינים כן השי א'עפי שהוא נבדל ואי אפשר שיושג הנה הוא נראה לנביא בתתונה וה ורואה שהתתונה מדברת בתו א׳עפי שאין התרונה בן בתציאות לפי האמת אלא הראל בלבד הנשמע לנביא היא בוונת המראה לשי האמת ילא ז אלת זה ואם תשאל ותאמר והיאך אפשר שיראה האדם מה שאינו כן במציאות ויהיה הכודע על ידו אמת : תשובתר וכ וכשיראה האדם בחלום הצורק שאים אחד מדבר עת הנה אין הענין כן במציאות נא עפי כן ידמה החולם שהוחכן נ נישמע קול מדבר אלת ואיכו כן במזיאות ותיים הגניו ההודעה ההיא לאדם על ידי החלום הכנדק

אף אם יהיה האיש מכן אלא ברצון אלקי עד שפעמים יעמוד הנביא זמן רב אחר שבאה לו הנבואה שלא יהנבא ופע ושעמים יבטרך לעמות אי זו הכנה טבעית כדי מתנועהו הנבואה כאלישע שאמר ועתה קחו לי מנגן והיה כנגן המנגן נחהי עליו רוח אלקים ינים מי שלא יעמוד על המדרגות הללו אבל יעלה למדרגה יוחר גרולה מאלו שאין מבא לכח הווד התדתה בה כל ולא יראה נלא ידתה שום בורה ומכלי ראיית מלאך ולא תימונה לכגד עיניו ישמע קול מדבר אליו הודי תודינה עניינים כלניי לאומה או לאומות והנהגה או הנהגות למין האכושי או להבתם במה שיושג השלמוח האכושי וזה בוולת מראה ולא מחזה אבל בחיות ער ביום וכן בכל עת שיכונן מחשבתו וישער בשאלה תבואהו מיד התשובה בהקיץ ולא לעתי רחורות אבל בכל עת שירצה והתדרגה הוא כשיגיע אליה האדש אין ראוי שיקרא אדש אלא מלאך נאין אבלש מי שהגיע לתדרגה הואת אלא תלעה שנבדלה נבואתו תכל שאר הנביאים בארבעה הבדלי שתנה הלתבם ול בפי פרי חלק נהם הד׳ מדרגות שמכינו בנבואה זהן שנרמזו בכקוב שאמר ודבר ה׳ אל משה פני׳ בפנים כאשר ידבר איש אל רנהו׳ כי אחר שאמר פנים אל פנים ירמו שלא היינה נבואתו עי מלאך ולא שנם אמבעי במררנה השלישית יובאמרו באטר ידבר איש ירמוז שלא היתה במראות הלילה אן בתרדמה נופלת עליו במדרצה השנית אבל משה היה עומד ער וש נסומע הקול מדבר אליו ולא היה מגיע לו רתית ולא צער במדרג הראשונה אבל כאשר ידב איש אל רעהו בלי שום צער ובכל עת שירצה לבא אל אהל מועד היה שומע הקול מדבר אליו אמר הבתוב וכבוא משה אל אהל מועד וישמע אה הקו מרכר אליו מעל הכפרת מבין שני הכרובים יוכן העיד הכחוב שאמר עמדו ואשמעה מה יצוה הלכם ומיד באה אליו התשיבה על זה איש איש כי יהיה טמא לנפט ונו וכן בבנות בלפחד ויקרב משה את משפטן לפני ה ובאתהו התשובה כן אי אפשר שיניע הארם לשום תררנה תתררגות הנכואה כלל אם לא יהדתו ואמנם בנות כלפחר דוברות : אשוכות הטבעיו שתנינו כתו שאראל אין הכבואה שורה אלא על חכם גבור לג אותו הד תדרגות הר ועשיר ובעל קומה כי בזולת שיקרם לו מעלת החכמה עם שאר המעלות הטבעיות אי אפשר שתחול עליו הנבואה כלל ולזה הוא מה שאמת על יעהב אבינו כמה מעלות היו בסולם ארבעה לרמוז שלא קרמתהו מדרגת רוח ההדש שהיא הו קרמת לפעמים לנבואה אלא מעלת החכמה היא שקדמה לנבואתו לפי שנטמן בבית עבר יד שנה כי בזולת זה לא הי שתדע כי התחלפו הנביאים ק היחה הנבואה מגעת אליו ואפי בחלום שהיא תחלת מדרגות הנבואה : ור את קצחם מקצת והצדיקים וחתשירים בעניין הדבקות בטם כי ים מי שת דבק נפטו בעליוני דבוק חזק עד ישמעו אליו הכחות העליונות לפעול בהיולי העולם כרבונו אם להכלתו אם להכלת זולתו יוריד הגשם בתפלחו ויי נירפא החולים ניוליד העקרות ניוריד האש למטה ויחיה המתים כאליהו ואלישע עד שכמו שנמצא בדברים הטבעיים שכאש ישער האד בדבר שהוא תבושם הטע׳ אן בשירא את חבירו אוכל הכושר יתעורר מאליו הכח המוצי הריד ויותכו חכיביו מאליהן או כאשר ישער המשנל יתעורר הכח המוציא הזרע להוציאו וימתח הכליי בן הנפש הזכה הואת ישמעו אליה הכחות הטבעיים אשר בעולם ויתחדש בעולם כרבונו טל או מטר או רוח שערות כי כמו שהכחות הגאמיי כבראו לעבוד את הכחות הנפשיים ותכף שיגזור הכח הנפשיי על דבר יתעוררו הכחות הגשתיים והאברי להשליתו בפינל כן הכחות העבעייות אשר בעילם יעבדו את הנפשות הזכות לפי שכל המציאות כלו כאיש אחד ועל כן ישמעו להן עד ש מכאשר תצייר הנפש הזכה הזאת בהתחדש של ותטר או רוח גדולה וחזק או בקיעת הארץ וכיוצא בזה יתעורר ה הכח התנהיג את עולם ההויה וההפסד תיד להשליתו ואפשר שיעבור תדרגת הנביא או החסיד ליותר מזה השעור עדי ישתעו אליו הכחות העליוכות לעשות רבוכו להוריד אש למטה ולחדיות המינים וזולת זה להינת כל הדברים ככנעים ומ ותשועבדים אליו הן שיהיה נביא או בלתי נביא ניתחלף זה בזריקי ובחשידי ובכביאי כפי התחלף מדרגותיהם ברבקו הזה ועל זה הדרך יתשול הנכיא או החשיד על הטכע ויחדש בעול אותות ומופתי כשי שעור מדרגתו כדברות ובזה ית יתחלפו החסידים קצתם מקצת כי יש מן החסידים שיגיעו למדרגה מן הדבקות שיוכלו לחדש בעולם אותות ומוסתי כחוני התעבל ור פנחם בן יאיר ור חנינא בן דוסא ואלתם א"עפי שלא הגיעו למדרגת הנבואה כלל יויש מן הנביאי מי שלא יעשה אות או תופת ביתיו כלל בירמיה או חני זכריה ותלאכי זיש תי שיעשה אות אחד כשתואל שהוריד התטר בת בתפלתן ביתי אביר חטים - נים תי שינשה שנים א שלשה כישניה תפלת סנחריב ורפואת חוקיה והשבת צל היועלות נים מיעמה יותר כאליהו ואלישע : ואולם כל הנסים שבאו על ידי הנביאי כלם ישתתפו כשהם לא היו תתוידים זתן בדול ולא היו מסורסתי לכל או לעם גדולי אבל כל האנתות והמופתי שעשה משה או שבאו עלידי משה עם שהיו רבים ותר מכל הבאים על ידי כל הנביאי נתעלו מהם כשהיו מפורסמים ומתמידין זמן גדו כמן שהתמיד ארבעים שנה ו ועמוד עכן יומס ועמור אם לילה ולזה מה שכזכרו אלו ההבדלי בסוף התורה בין כסי מסה לכסי ולתו כי אחר שרמו אל ההבדלים אשר בין כבואתו לכבואת זולתו באתרוולא קם נביא עוד בישראל כתשה אשר ידעו אלקים פני אל פנים

. 2.

ועל הדרך שבארנו שרתו אל ההכדלים אשר בין נכואת משה נכבואת אנתו

אם ישוער לו עניין המאורות והמראים לא יוכל לשער בהם כלל ולא יבין חלופי הנווני כמו שלא ישער הסרים ענין ת תעכוג התשגל כן אפשר שאינפי שלא יתכא לאדם מצד דרך ותנהגהטבע תדרגה יותר גדולה כבר יצוייר אצל הששל וה נהחנש יעיד על זה שאחר אלו הד׳ מדרגות יפתח לאיש מה שער אחד שלא ישער בו האדם מכד טבעו וידבר בדברי הכ חכמה או בדברי שיר ושבח לה׳ בלשון צח ומהיר שלא היה מדרכו לדבר או לידע זה ויתמה כל השומע אותו מענייני י ידינרון וסדור דבריו והוא עזמו לא ידע מהיכן בא לו הכח ההוא כיון שהכער ילמוד הדבו׳ ולא ידע מהיכן יבא לו הכח ההוא ואתנם כבר יתפרסם ויוכר לבל יתרון מדרגתו בזה והמדרגה הואת תיורא רוח הקדש וכמו שהשב האכושי יעמוד אכל אותן הד' מדרגות הראשונות ולא יעבור מהן כן יש מי שיעמוד על המדרגה של רוח הקדש ולא יעבור ממנה : ניש תן האנשים תי שכחם התרתה חוק אם תנד טבעם ואם תצד אי זה פעל שיעשו לחוק הכח הדתוני כתו התעשים שינשו הקוסתי' ואשה בינלת אוב ומתוך כך ידתה דתיוכות ויש שיחלום חלותות נודקים כחלותות פרעה וכביכד נכר ו נשר התאקים ושר האופים ובעבור זה יש שידמו בנפשם שהם כביאי ואלה הם שקרא הנביא המתנבאי מלבם כי אע א"עפי שיש מהש בודקים אי אפשר שלא יבזבו לפעמים אמר יחזקאל הוי על הנביאי הנבלים אשר הולבי אחר רוח וגו חזו שוא וקסש כזב האותרים כאם ה ואכי לא שלחתי וייחלו לקיי דבר : כלותר תה שאי אפשר כי א'עפי שיברקו דבריה בקבת אי אפשר שלא יכובו בקצת שכן טבע הכח הזה שחוא בעל החלומית י ואדול כשם שאי אפשר לבר בלא תכן כך אי אפשר לקלום בלא דברי בטלים י ואולם כשיובר הכח הדברי על הכח התרתה הנה או נראה החלותות בודקים. בלא דברים בטלים כלל - אריול רבא רמי החלומות שנא ידבת וכתיב בחלום אדבר בו לא קשיא כאן על ידי מלאך כאן על ידי שר כלומר עי הכח הדברי או על ידי הכח המדמה כי כשינבר הכח הדברי על הכח המדמה יראה האדם חלו חלומו בורקי או מראו ישיג בהם מה שלא השיג קורם לכן. וכפי שעור התגברות חכח השכלי על הכח המרמה כן תהיה הכנת האיש לנבואה יכי יש מן האנשי שיגבר הכח הדברי על הכח הדמיוני אבל לפי שההת גברות לא יהיה חוק ישאר הכח המרמה בתקפו וא עפי שיהיה הכח הדברי מוכן לקכל השפע הנבואי הנה מצר התנברות הכח המרמה והתכג נהתכגדו תו לכח הדברי לא יחול עליו השפינ ההוא כי אם ברתת ובצער וחרעזעו אבריו ויוסו אסוריו ויתצאהו חרדה בדולה כתעט מתצא כשתתו ואחר כל זה הצער יחול השפע הנבואי על הכח הדברי בחלום חזיון לילה ויחלום האיש ההוא חלומות כבואיי ישיג בהם מה שלא השיג קורה לכן אם ממושכלות הדברי הכברלים ואם מענייני פרטיים ארמ מעכייני המציאות הכוללי ומה שדומה לזה וזו היא הראשינה שבמדרגות הנבואהי ויש מי פלא יעמוד על המדרגה הזא׳ אכל יפתח לו שצר אחר ותדרצה יוחר גדולה מזו ופעמי תכא זו קודם התדרצה הראשונה ופעמים אחריה וזה כשיהיה התנברו שני הכחוח שנה ואז יונלה למדרנה שיחול עליו הרוח הנבואיי בלא רתה ובלא זיע כי אם בתכומות עלי משכב או בתרדמה כופלת עליו ביום יואת המדרגה תקרא מראה או מחזה יראה בה באמצעות הכח המדמה בורות בלתי אמ אמתינת בעצמם כישים והסוסי שראה זכריה וכלוב קין שראה עמום וכיוצא בהן שלא היו אמתיות בעצמם ואולם ל להתנברות הכח הדברי על הכח המדמה ישים הענייני שורו עליהם אותן הבורות אמחיי בעצמם א'עפי שהצורות ההן לא יהיו אתתוות וזאת היא התרינה השנית מתדרנית הכבואה יוש מן האנשי תי שלא יעתוד על התדינה הזאת א א כל יעתח לו שצר אחר ותררנה יותר ברולה וזה כשיתנבר הכח הרברי על הכח התרתה תנבורת נרול וחזה עד שיכני שיבניעהו תחתיו ולא יניחהו לדמות צורות בלתי אמתיות אכל מה שידמה או ידיאה במראה הנבואה הם ענייני אמתיים במראות יחזקאל שהיו כלם עבייני אמתיים מסודות המציאות ועבייני אלהיי מסודות המרכבה ויראה או ישמע מלאך מדבר עמו ותידיע לג בי איזה עבייה פרטי לברכו או לבורך זולתו או לענייה כולל ומדיעהו העתי לבה בענייני האכמי הן עבייבי' חלקיי לאיש מה או כוללים לאומה או אומות או כלל האכשים וזאת היא המדרגה השלישית ממדרגות הנבואה י ופיגמים תבא המדרגה הואת אחר הראטונות ופעמי תבא היא ראשונית כפי הכנת המקבל כמו שהיה העניין בשמואל כי בתחלת כבואתו שמע קול תרבר אלת בזולת רתה וזיב ובלי ראית תמוכה לכגד עיכיו אבל מית לא היה זה בהמיז מ מתיא אבל היה בעין היקיצה בתראה או בתחוה כי כל תראה ותחוה בעת היקיצה הוא שתפול עליו יד ה'כתו שכתב הר הלתבם זל פר׳ מא׳ תן הח׳הב׳וכן אתר הבתוב וכר אלקי׳ טר׳יכבה ושתואל שוכב בהיכל ה׳ אשר שם ארון האליד׳ ושעור הבתוב כך הוא ונר אלקים טרם יכבה בהיכל ה׳ ושמואל שוכב כלומר בעלייתו בעזרה ויקרא ה׳אל שמואל ד׳ל במראה ועד הנה יציעו תדרצות כל הנביאים כלם וכבלם לא יחול השבע האלתי הנבואי Ah

שיתכאו בו דעות התורה הכתובים בלוחות הברית באמת כתו שהיה זה בנבואת שת אל שהיה שוכב בחדרו שהיה לי ו ובאה אליו קול הכבואה מעל הכפרת אשר על הארון שהיה אושם בשילה והוא עצמי לא היה יודע מי הקורא שלא היה תשער בעצמו היותו ראני לכבוחה שישתע קול בעת היקינה במראה הכבואה ולזה היה קש ממטתו ללכת אל עלי עד מעלי הכין זה מעצמו כמו שאמר הכתוב ויבן עליכיה קורא לכצר ואולם זה הששע הבא על זה הדרך באלת נביא שיהיה אתבעי צריך הכנה בתקבל כלות שיהיה תעצמו מוכן קצת כי לא יחול השפע האלקי הזה אלא בהיות המקבל במדרנה ידועה מן ההכנה וכפי הכנתו תהיה מדרגת השפע שיתול עליו ואכל הנבואה המגעת באתצעות נביא תניע אפי׳ על תי שאינו ראוי לכבואה כתו שהגיעה לישראל בשעת תתן תורה או על תי שאינו תוכן אליה כתו שהגיעה לא לאהרן ותרים באתצעות תשה א'עפי שלא היו תוכנים אליה באותה שעה ובעבור זה קרא השם אל תשה עם אהרן ו ותרים כדי שיחול באתצעות משה הרוח הנבואיי עליהם כי א'עפי שהיו ראויים לנבואה לא היו תוכנים אליה באותה צעה י והבן זה כי הוא דבר כבוכו בו הרבה מן החכמים למה קרא השם את משה עם אהרן ומרים: וראני שתדע שהמצא הנכואה על ידי נביא על הבלתי ראני או בלתי מוכן לא יספיק להשפיע מן המקבל ההוא על זלתו א אלא בהמכא הארון והלוחות באומה י וגם כן אחר שנעדר הארון לא היה אפשר שתמצא הנבואה אפי עליד נביא על הבלתי מוכן - ולזה לא הגיעה הנבואה לברוך בן נריה באמצעות ירמיה לפי שלא היה מוכן אליה וכבר נגבז הארון נהגיעה לחני זכריה ותלאכי לפי שראו את ירמיה ויחוקאל והיו מוכני אליה יותר מברוך יואנלם לא הגיעה מהם לזולתם לפי שלא היו בזמן האיון ולא היה השפע שהגיע להם מספיק שיעבור מהם לאלתם אחר שלא היה שם ארון - וראיה ל לדבר כי בבית שני היו חסידים ואנשי מעשה וראויים לנבואה יותר מבבית ראשון וא עם כן לא היה שם נבואה לפי ש פלא היה שם ארון וווה שהגיעה הנבואה ליחוקל בחוצה לארץ לפי שכבר הגיעה אליו בארץ ישראל אלול היה היה דבר ה׳ ליחוקאל בן בוזי הכהן בארץ כשדים על נהר כבר מאי היה שכבר היה :

פרק יב׳

עקר מציאות הנבואה בתין האדם אינה כדי להגיד העתידות ולסדר עניינים פרטיים אישיי נקר מציאות הנבואה בתין האדם אינה כדי להגיד העתידות ולסדר עניינים פרטיים אישיי כתו שיוודע זה על ידי הקוסתים והחוזים בכוכבים אבל כדי להגיע האותה בכללה או התין

אל השלמות האנושיי וזה דבר ביארוהו רול בפרק אין עומדין במסכת ברבות יאמרו ויאמר ה'אל משה לך רד כי שחת עמך אמר לו הק"בה רד מגדולתך כלום נתתי לך גדולה אלא בשביל ישראל עכשיו שישראל חטאו אתה למה לי הכה ביתרו בפי כי הגיע משה אל המדרגה ההיא לא היה אלא בשביל ישראל כדי שיקבלו התורה ויקיימוה יוכן אמרו בתורת כהנים כתיב אלה המצות אשר בנה ה׳ אל משה אל בני שראל זכות ישראל גרמה לנ׳ ובעבור זה אמרו קצת החכמים ש מהתחלת הגנת הכבואה למשה לא היה על ההדרגות מכתבנו בפר עשירי אבל היה עניין נסיי חל עליו פתאום ברכון אלקי עם היותו בלתי מוכן ולא ראני אל המדרגה הגדולה ההיא כדי להגיע המין האנישי או האומה בכללה אל התכלית האנושי ולזה אתר לו השם עכשיו שישראל חטאו אתה ליתה לי כלות אם אין התכלית הזה מגיע אין צורך בהגעת הנכו הנכואה לנביא ולזה תיוצא כי כשארול ביוסי סנהדי אין הנבואה שורה אלא על חכם גבור ועשר ובעל קומה הוכיחו אותו ממשה יכי למה שהנצת הנבואה לכביא אינו אלא בהשלמת האומה ראוי שימצאו בו התארים שנמצאו במשה שה שהיתה נבואתו לזה התכלית ולזה היה אחד מהם בעל קומה כדי שיהיה מקובל ומהודר בעיני האומה ואם לא ימכאו ל לנביא אלו התארים שהם לתועלת האומה אין תועלת בהגעת הנבואה אליו ומזה יתבאר לך הטעם למה מנינו תר תורה תן השמים עקר והנבואה שורש מסתעף ממנו כי כבר היה ראוי שיהיה הענין בהפך שיהיה העקר הוא הנכואה נתורה מן השתים שורש מסתעף תתכו אלא שאם היתה הגעת הכבואה אל התין האכושי כדי שעל ידה ידעו האכשים הדברים האישיים המתחדשים בעולם או בדי שיתחרשו על ידה אותות ומשתים על ענין פרטיי כמו שיחשב בתחלת ה התחשבה היה זה תתה שיקשה אבל אחר שביארכו שההכרח התביא אל התצא הנבואה הוא כדי להישיר האכשים אל תול ההצלחה הנצחית כדי שיודעו על ידה הדברים הנרצים אצל השי מהבלתי נרצים וישיגהאדם התכלית האנושי בעשיי אותן הפעולות אין זה ממה שיקשה כי אחר שתכלית המכא הכבואה הוא כדי שתניע על ידה הישרה אלקית למין הארש אויכן ששואיני ון יש אויל ההכרח התכיא אל התכא הכבואה ולזה שמכו הכבואה שורש מסתעף לתורה תון דווי שישיה אוה או ...... ומהטעם הזה בעצמו הוא שמכיכו ההשנחה שרש מהתעף מן השכר והעונש א"עפי שהיה כראה ש י שיאנים שהעכיין הנא בהשך שאחר שההשגחה קודמת אל השכר והעוכש ראוי שיהיה השכר והעוכש מסתעה מיינה אלא שאש היתה ההשנחה בשרטי האנשי על הדרך שהיא בשאר הב"ח לשמור מינם היה ראוי שימנה השכר והעונש שרש מסתעף ממכה אבל בעבור פלא היתה ההשנחה הנמנית בעקרי או בשרשי על דרך ההשנחה שהיא במיני הבח לשמור המין בלבד אכל לתת לאיש כדרכיו וכפרי מעלליו בכל פרטי מעשיו בעולם הזה ובבא כפי מה שתנאר החכמה העליונה

## באמר ג'

לזה שמכו הסכיהעונש עקר וההשנחה שרש מסתע׳ ממנו לפי שמין ההשנחה שהוא לשכר ולעונש אינה כמין ההשנחה החונה במיני הביח שהיא לשמור המין בלבד ועל זה הדרך תבין בכל השרשי המסתעצי מן העקרי למה נמכו שרשים עם היותן קודמים אל העקרים כמו הנבואה שהיא קודמת בטבע אל תורה מן השמים ז

זולתו שב לבאר ההצדלי ג׳כ שיש בין נסי משה לנסי זולתו ואמר לכל האותו' וחמופתי' אשר שלחו ה' להורות על רבויין ואמר לעשות בארץ מזרי לפרעה ולכל עבדיו ולכל ארצו לאורות על פרסומן לעיני החולקי עליו ולהורות על התימדת אמר ולכל המורא הגדול אשר עשה משה לעיני כל ישראל וזה רומו למה שאמרנו מהתימדת עמוד הענן זימס ועמוד ה האם לילה כל מ' שנה שהיו במדבר כמו שאמר הכתוב כי ענץ ה' על המשכן יומס ואש תהיה לילה בו לעיני כל בית י ישראל בכל מסעיהם י זאו הדרך בהכנת זור הנכואה וחלוף מדרגותיה כפי מה שתשפטם החלוקה וההבדל בין נכוא

הנבוא תחול על האד על ההדרגו שכתבנו כשלא יהיה שם נביא יהיה כלי להגעת הנכואה על - הבלתי תוכן אבל בשיהיה שם נביא כבר תגיע הנבואה על הבלתי תוכן בזילת ההדרגות

וזה דבר נתאות תציאותו בשעת מתן תורה שהגיעו כל ישראל טפשיה' עם חכמיהם למעלת הנבואה אמר הכתוב א את הדברים האלה דבר ה'אל כל קהלכם בהר מתוך האש ינלא למעלת הנבואה בלבד אבל למדרגית פנים ש ש היא המררגה האחרונה ממררגות הנכואה שאי אפשר שיניע האדם אליה אלא בחשר אלקי והיא הייתה מדרגת מלעה אמר הכתיב עלת ודברה אל משה פנים אל פני׳ ונאמר ג'כ במדרגת כל ישראל בשעת מתן תורה פני בפני דבר ה׳ עמכם בהר מתוך האש והוא מבואר כי שש מאות אלף רגלי שיצאו ממצרי' מורגלים בעבודה קשה בחומר ובלבנים לא היו ראויין לתדרגה גדולה כזו ורשפכ הגיעו אליה באמכעות מדעה אמר השם אליו הנה אכבי בא אליך בעב הענן בעבור ישתי העם בדברי עתך כלות אני רוצה לבא אליך ולהגלות לך בתדרגה גדולה שהיא תדרגת פנים בפנים ו אלעעי שאתה בעובי ועכירות החומר הנקרא עב העכן ואיכך ראני אליה וכל זה אני עושה בעבור ישמע העם בדברי נמך זוו היא המררגה היותר גבוהה שאשר והוא שישמע אדם בהקין קול מדבר אליו בזולת ראיית שום תמוכה אתר הכתוב קול דברים אתם שותננים ותמוכה אינכם רואים י והגיעו אליה בחסד אלהי ובאתצעות משה וזה כדי שישתלק תלבם הספק שהיו מסושקי באפשרות הגעת הנכואה אל האדם שעל זה היו תמהין אחר מתן תורה ואומר כי מי כל ב בשר אשר שמע קול אלקים חיים וגו שיראה שישראל היו מסופקים באפשרות הנצית הנבואה אל האדם עד היו ההוא י אבל משה לא היה תמה על הגעת הנבואה לאים אחד אלא על הגעתה לעם בכללו ועב את׳ השמע עם קול וגו׳ ואחר המעמד ההוא הודו באפשרות הנעתה אמר הכתוב היום הזה ראינו כי ידבר אלהים את האדם וחי שיראה שבאותו מ מצמר הוסר מלבס הספק הזה וכן הגיעה הנבניהה מאליהו לאלישע בולת אלו ההדרגית כי לא היה בכל בני הנביחי מי שלא קדש לשרת את אליהו וללמוד ממנו קודש שיבא אלישע לשרת את אליהו שחרי בשרצה השש לקחת את אליהו כאמר לו בחורב ואת אלישע בן שפט מאבל מחולה תמשח לכביא תחתיך ובאמצעות אליחת הגיע למדרגה גדולה יותר מכל וכן יהאשע הגיע לתדרגה שהגיע באתבעות משה עד שארול בביאור הענין הזה פני משה כפני חמה ופני יהושע כפני לבנה דןנים שבאותו הדור אמרו אני לה לאותה בנשה ואני לה לאותה כלימה כלומ יהנשע מצד עצמו לא היה ראני שיגיע למדרגה שהגיע אליה אלא באמכעו משה הוא שהשיג מה שהשיג ולזה היה משה במדרג החמה שחולק האור ליריאניהושע במררב הלבנה שמקבל אור מהשת נאין לה אור מעבמה ולזה את אוי לה לאותה בושה ולאותה בלימה כי לא היה ראוי יהושע לכבואה מעצמו אלא מצר מדעה ועל זה הדריהיה חול הכבוא באמצעות משה על השבעי זקני א עפי שלא היו ראויים אליה מצד עצמם אמר הבתוב נירדתי נדברתי עמך שם ואצלתי מן הרוח אשר עליך ושמתי עליהם בלומר א אנפ שלא היו ראויים לכך מזד עצמם וליה תמזא כי כסאמר יהושע אל משה אלדר ומידד מתנבאים במחנה השיב משה המקכא אתה לי בלומר אין ראני לך לקנא בזה כלל בעבור כי הנבואה הואת כלה חלה עליהם מצד רוחי ובאת וביאתבעותי ומייינן כל עם היאת נביאי מכר עבת וריאיים לנבואה באלתי בי מן היאת רוח עליהם ולא באמצעותי אלא שהם מצד עצמם יהיו ראויים לחול עליהם מבלתי אמצעי וענין צורך האמצעי בדבר הזה הוא על זה הדרך כי כמו שמהבאת כיניץ השמש בנוף זך בהיר כמראה המלוטשת יתהשך הכיבוץ אל מקים חשוך ויאיר המקום ההוא על ירי ההתהשכות ההוא מה שלא היה מאיר קודם זהכך השפע מאלהי כשירך על הנביא השלם יתהפך ממנו על הבלתי ראוי ויהיה זה סבה אל שיחול הרוח הנבואיי על הבלתי שלם או בלתי מוכן לכך ויתנבא ואף בזה ההתהפכות יהיה הרוח שיותי על היותר מוכז גדול ממה שיחול על תי שאיכו מוכן: דעתי שואת היתה הסבה שתוצא הכבואה באווות ולפי ישראל מצלתה תן האנמות וכארץ ישראל מולתה תן הארצו וה כי מצד הארון והלוחות שהיתה השכינה שורה עלת היה מתהשך הרוח החלהי כדמו ניכון השמש המתהשך והיה שורה הרוח הנבואי על האיש שתוצא בו הכנה מה ברמינן מה שהוא בארון נהו א האיש 15mp

: :

פרק יא

. •

.

#### מאמרג

שהיה שלמו׳ לשם לברא כל הבעלי חיים בעלי שכל לשבח השם לפי שוה חלוק על טבע המציאות כן אין ראוי לומר שיהיה שבח לשם שירונו כל הדברים בדרך נם ושלא על התנהן הטבעי כי הדבר התוסנם תכל החכתים התורניים הוא שהטבע יקר בעיני השם ושלא ישנהו אלא להכרח גדול שאי אפשר זולתו ואנחנו אין דברינו הנה אלא לפי מה שי שיחייבהו ההקש לפי מה שיתכהו העיון התוריי והרוצה לחלוק ולות שהאל יחדש כשים וכפלאות תתיידים חולין של טבע התביאות הרשות בידו ורול שאתרו שהתורה קם תם ושהיא קש חיים לכל אתכם רבו בוז לכל חאבריש שכך א התר דברי תורה קילורית לעין תלוגתא ללב כום עיקרין לבני מיעים וכו של ולכל בשרו מ-פאיאבל לא חתר שזהיה שנה לכל האנשים ולנשים ולטף ולא בכל הזמנים ואמתת דברינו יתבאר בפר הבא אחר זה:

כאשר חששנו עניין הדתות האלהיות שהיו בעולם ניוצא אותן נוהנות זה הדרך שהיו משתנות מ פרקיד מהאסור אל החתר ומן החתר אל האסור יוזהכי בתחלה כבטוה אדם הראשו בקצת מצוות שנהגו

בהן האנשים לפי קבלת ריול עד נה ולנה התיר אכילת הבעלי חיים מהיה אסור לאדם הראשון כי בתחלה לא התיר ל לאדם אכילת הבעלי חיים אלא אכילת הצתחים בלבד אתר הכתו הנה נתתי לכם את כל עשב זורע זרע אשר על ם פני כל הארץ ואת כל העץ אשר בו פרי עץ זורע זרע לכם יהיה לאכלה יאח כך התיר אכילת הבעלי חיים לכח את כל רתש אשר הוא חי לכם יהיה לאכלה כירק עשב נתתי לכם אתכל יהושיף לו תצות אבר מן החי ולאברהם הושיף מצ מכוז המילה ולמשה הוסיף מכות אחרות רבות ואסר קבת עריות היו מותרות לבני נח והתיר להם דברים נאסרו לב לבני כחכי הבהמה לאחר שנשחטה מותרת לישר חעם שנדיין היא משרכסת ובן כח נהרג עליה משום אבר מן החי עד שמתות הבהמא זכן בן נח נהרגעל הגול ואפי על פחות משוח פרוטה מה שאין בן בישראל יובן נח הרו אה את ח חבירו גוול נאיכו מוחה בידו כהרג עליו ומפטי זה נתחייבו כל בעלי שכם הריגה שראו את שכם גוול ולא עשו בו דין לפי תה שכתב הרתבם זל בסשר שופטים יוכן בן נח שבא על אחותו תאביו פטור וישראל נהרג עליה יוגדולה מזו א אתרת בספרי על לא תקים לך מצבה אשר שנא ה'אלקיך א"עם שהיתה אהובה ביתי האבות כלות' ואפי ביתי משה שב שבשעת מהן תורה בנה מוכח תחת ההר נהקים "ב מצבו ליב שבטי ישראל ונאסר זה בערבו מואב בשנת הארבעי ויעקב אתר לו השם אנכי האל ביתאל אשר משחת שם מכבה הרי תפורש שאפי דבר שהיה דרך עבדי האל לעשות ל לכבוד המש והיה מותר גמור בימי משה בהר שיני נאשר להש בערכות מואב לעי דצת רול והרי קצת העריות שיגו שהותרי לבכי כח כמצא הכתול בפי אסור אנתש וכל זה ממה שיורה שהדת האלהית היתה משתכה מן האסור אל ההתר ומן ההחר אל האשור כפי השתנות הותנים וכן היה כוהג זה העניין באדם ונח ואברהם עד שבא תשה ותשבא משה ודעת ההתכש זל שלא כשקנית לעולם לאכלה ולא תקיתה על שם אחד תן העקרי נרד הנה לא בשתכית : שלא הכוסח התורה ול ---- א תשתכה יואחר שתכאכו הדת ת האלהיו שהת צד משה משקבות זן החסור זל ההתר ותן ההתר אל האסור יהיה זה עתר פרטי לתורת משה בלבד י וסיוך הרב בעתר הזה אל תה שנושר בערה לא הוסף עליו ולא תגרע מתכוי ובאר הטעם בספר התורה לפי שהדבר השוה והשלם אי אפשר לה סיף עליו ולא לגרוצ ממטו שלא יעשר השוני והשלמות ההוא ולפי שהיתה התורה תמימה כתו שהעיד עליה הכתוב באמרו תורת ה' תימימה אי אששר שתשתנה בשנט זתן זהן תורף דבריו בזה העניין במתומות רבים׳ ורבריו בזה בריכין עיון ברול מהיכן יכא לו לרבי אל השרש הזה כי אלעפי שהשרש הזה יקר הערך מאר אם קבלה הוא נקבל אותה בסכר פני יפות ואם לדין יש השובה כי מה שכאת בתורה לאתוסף עלת ולא תגרע מתכו לא כא להזהיר על כלל תצות התורה אלא על תכונת עא עשיית בלבד ובא להזהיר שלא כבדה תלבנו ולא כלתוד תעובדי עו לעשות תוסשת או גרעון בתואר עשיית התצוה ב בהינתיכו הנסבים שזה הגדלה לשי וענייון הסמוקי מוכיח שעל כך נאמר בסרש ראה אמר הכתוב מוהיר על עניין עו כי יברית ה' אלהיך את הנוים אשר אתה בא לרשת אתם ינטניך השמר לך שן תנקש אתריהם אחרי השמרם משני ושן תררנש לאלחייהם לאמר אינה יעברר הגני האלה את אלחיהם ואעשה כן גם אכי לא תעשה כן לה'אלהיך כי כל תועבת ה אשר שכא נביצ לאלהיהם כי גם את בניהם ואת בנותיהם ישרתו באש לאלהיהם יאת כל הדבר אשר אנכי ונגוה את אתכם אותי תשמרון לעשות לא תוסף עלת ולא תנריע ממנו ופשט הכתיבים הוא דבר מתמיה מאד איך יאמר השמר לך כן תנקש אחריהם אחרי השתדם משניך יוכי מפני שיר אה אותם נשמדים מפניג ינקש אחריהם ולמה תלה דרישת אלהיהם אחרי השמדם מפניך אבל פי הפשנק כך הוא כי לפי שהאש הכוציב שלא יוצוצה הארש אחר דרכי העו בשוש בד אתרכי אנלי יבא אדם לטצית ולותר כי תה שניה השי להשתיד עובדי עו היה בעביר שהת עובדין אותה בעבודו בכבדות הראיות לשי ואכ בתר שתשמיר אתה את עוברי עו שמא תרתש דרכי העבודת ההן שהיו עובדין בהם את א

אלהיהם והחיזוב לעיזות כן ולעבור את השש באוחו העבורות

תן השמים וקודמת גם כן בזמן שהרי קדמה נבואת האבות לנתינת התורה על ידי משה וא עפב שמנו אותה שרש לת לתורה מן השמים ילפי שכל הנבואות שהיו קודם מתן תורה כלן היו לתכלית נתינת התורה יוכן כל הנבואו שנמבאו לנביאים אחר שנתנה התורה היו לתכלית קייום התורה יולפי שהתכלית קודם אל הפועל לשאר השיבות בהכרח אראל שהתורה קרמה לעולם אלפיים שנה לפי שהיא התכלית שבעבורו נמצא המין האנושי שהוא מבחר הנמצאות שבעולם ההניה וההפסד וכלם נתצאו בעבורו והוא בעבור קייום התורה יההש על זה בכל השרשים שאתרנו שהם מסתעפים וממה שראני שנחקור בכאן הנא אם הדת האלקית האחת בעצמה אפשר שתתחלף פרקיג ון העקרים : בעבמה בהתחלף הזמני או אי אפשר לה שתתחלף אבל יחוייב לה שתחיה נבחית לאומה אחת נכבר יראה שאי אפשר לדונהאלהית שתשתנה וזה אם מצד הנותן נאם מצד חמקבל נאם מצד הדת בעצמה מצד הנותן כי הדברים הנרצים אצל השי שהוא הנותן לא יצוייר שירצה פעם דבר אחד וישתנה רצונו אל שיהיה הפכו רצ רצוי לפניו פעם אחרת כי אי אפשר שירצה האל ית היושר פעם ויהיה רצוי לפניו העול פעם אחרת ואם כן למה יש ישנה האל הדת האלהית באלתה י ואם מצד התקבל כי אחר שהאומה התקבלת אחת בעצמה למה זה תשתנה בהמשך הזמן כי אי אפשר לות כי כמו שהנהגת הבריאות בנער מתחלפת להנהגת הבחור והנהגת הבחור להנהגת הזקן כפי השתכות הזמנים מן הילדות אל הבחרות ואל הזקנה כן ראני שתשתנה ההנהגה הדתיית כפי השתכות הזמנים יכי אף אס יצרק ב זים אחד שתשתנ הנהגתו כפי השתנות עתותיו בחברה לא יצרק זה בקבון מדיני שלא יצוייר בו ההשתנות הזה שישתנה מן הילדות אל הבחרו ואל הזקנה כי ההסכמ הדתיית תשים כל עתותת שמתלא יבוייר שתקבל הדת שכוי מצד המקבל בזה: נאס מצר הדת בעצמה כי אחר שהתכוון בתורה האלהית הוא להודיע לכני האדם צייור עניי עניינים שכליים ודעות אתתיינת אין זה מתח שיצייר השתכותו בשום זמן כי הדעות האמתיות אי אפשר שיפול בהם שכוי כלל כי אי אפטר שיהיה האחדות אתת פעם והטכייות או שלוש אתת פעם אחרת כתו שאי אפשר בתה שכבר יצא אל התביאות ונתצא בפועל שנאת שלא היה ושלא נתצא כן יוצל כן הוא תבואר שאי אבשר שיפול שנוי בדת האלהית לא תבד הרת בעבתה ולא תצד הנותן ולא תצד התקבל: אלא שכאשר יעויין זה הדעת כתצא שאיכנו מחוייב שלא ש תשתני הדת האלהי לעם אחר בעצמו יוה כי אף אם לא ישתנו הדעות בעצמן ולא הנותן כבר אפש שיפול בה שנוי מבר ההקב לפי שמשלמו כל פועל שיפעל פעולתו כפי חכנת המקבלי ולפי השתנו הכנ המקבל תשתנ פעולת הפוע בלי ספק וזה לא יחייב שנוי בחק הפועל כי כתו שהרום יתן הנהג'אל החולה עד זתן תשוע אכלו שלא יגלת אל החולה נכשיביע הזמן ההנא שניתחוק כבר החולה מחליוו ישנה הרופא הנהגתו ויתיר מה שאסר ויאסור מה שהתיר ואין לחולה להשליא מזה כי אין זה ממה שיחייב שנוי בחק כוונת הרופא הראשונה ולא ממה שיחייב חסרון בחק הרופא לומר שלא כתן בתחלה הנהגה משפקת לכל הזמנים כי הרופא כשנתן ההנהגה הראשונה כבר ידע הזמן שראוי שיתנהג החולה על פיה ואף על פי שלא גלהו אל החולה ידע הזמן הראוי שתשתנה ההנהגה ההיא כפי מה ששער מטבע החולה הזמן שבריך לו כדי שישתנה מן החולי אל הבריאות ובהנהגה הראשונה היתה כוונתו לתקן טבע החולה אל שהיה ראוי ומ נמוכן לקבל ההנהגה השנית הראניה לבא אתר ההכנה שהכינה ההנסגה הראשונ ובהגיע הזמן ההוא ישנה אותה לה להנהגה אחרת היתה מכוונת וידועה אכלו בתחלה כן על זה הדרך אינכו חסרון בחק השי אם לא נתן בתחלה תורה נהנהגה מספקת לכל הזמנים וזה כי הוא כשנותן התורה ידע שההנהגה ההיא תספיק עד הזמן שמערה חכמתן שיספי להכין המקבלים ולתקן טבעם אל שיקבלו ההנהנה השנית איעם שלא גלהו לאדם וכשיניע הזמן יצוה בהנהגה הם השנית ואף אם יש בה דברים הפך ההנהגה הראמונה כך היה מסודר אנלו בתחלה יוכמו שיהיה חסרון בחק הרו הרופא שיכוה לתות התוונות החוקים כלחם והבשר והיין אל הקתים מהחצלי והילדים ויונקי שדים עד אשר יגדלו אר יתחוק טבעם לסבול התזונות החוקים יכן יהיה חסרון בחקנותן התורה שיתן הנהגה אחת שוה בכל הזמנים למת למתחילים ולמורגלים אבל ראוי שישנה אותה כפי השתנות הכנת המקבלים ואחר שיורגלו בהנהגה אחת דקה יצלה אותם להכהגה יותר חזקה תאות להם כפי טבעם כלחם והבשר והיין והתאנות החזקים שאף על פי שאיכן ראויים לקטנים הם תזון ראני ונאות אל הגדולים לפי טבעם יואר שהורגלו בו מעט ראני לשנות הקטנים אליהם אחר שיגדלו כמו שיעשה המלמד עם התלמיד שירגילהו בתחלה בדבר קל ההבנה עד שיורגל בלמוד מעט מצט ואחר י יעתיק אותו למררבה חזקה ועמוקה שלא היה ראוי אליה בתחלת למודו וקורם שהורגל יואם יאת אומר כי אין ראוי ש שתקצר יד השם שלא לתת הנהגה כוללת לכל האנשים תכער ועד זקן שוה בכל הותנים יהנה זה ידתה לשאלת ה השואל למה לא ברא השם כל האנשים צדיקים דומים לעבוד עבודתו אין בהם נפתל ועקש וזה היה יותר שלמות

אליו ביזה אינו כמו מכת הלמבס על זה וכיוצא בו בע לב ממתאמר הג׳וכמו שלא נאמר ..... מחיה

משרי העץ אלא מערי האדמה כמו שבתכנו למעליו לא היה ראוי לעונש גדול שנכתב עליו הלא אב קשיב שאת ואם ל לא תטיב לפתח הטאת הבץ ונגי וכן יא לשאול אחר ששנה אל הבל ואל מכחתו למה נהרג ואיך לא חנה מלהך ה סבי ציראיז להציל תתות כספו י וכן לתה כאתר בשת ויולד בדמותו כצלתו ולא כאתר בן בהבל ששעה השם אל תנחתו וביאור כל זה לפי מה שאחשב הוא על זה הדרך כי מלבד מה שיש בהריגת הביח אכזריות חמה ושטף אף ולמוד תבונה רעה אל האדם לשפוך דם אנם עוד יוליד אכילת קצת הביח עובי ועבירות ואטימות בנפט כמו שבאר הכתיב זה כשאשר לישראל קצת כ׳ ח אתר בסוף ולא תשקצו את נכשותיכש בבהמה ובעוף וגו ולא תטמאו בהם וכטמתם בס ח חסר א׳ להורות על שיום מולידים עובי ואטימות בלב וכן ארול על זה הפסוק עבירה תטתטתת נפשו של אדם שנאתר ונטמתם בם אל תיקרי ונטמאתם י אלא ונטמיזם יובעבור זה אעשי שהבשר קצת הב'ח מוין טוב ונאות אל הארש רצה השם להשיר מתכו הטוב התועט הזה שיש באכילת הבשר בעבור הרע וההוק המרובה שאששר שימשך מוה אליו ולוה א אשר אכילת הביח לאדש יתכן מהשאשר בזה ממאנות נאותים בשיחד אל האדש בצמחים מוכות כאוקים טובים כ בחטת והשעורה וכל דבר שיש בו זרע שראוי להזריע וכל העץ אשר בו פרי עץ זורע זרע ולשאר הביח נתן להם לאכילה כל ירם עשב שחין כו זרע שראוי להורע י וזה להעיד על היתרון שיש בין תין האדש לזולונו מבאי וכשנולרו קין והכל נראר אין ארש אביהש שורח ביבכורת הארמה ווורע חטה ושעורה וחרצו ואוכל וכזון מן הצמחים חשב כל אחר מהש ר דרך לעלמו וכוונת כל אחד מהם היתה נכרת מתוך מעסו כי קין לקח לו אומניות לעבור את הארמ לפי שהי הושב שאין מנרו לארט על הכיח אלא בוה בהות יודע לעבור את הארמה להיותי כוון מתבחר הצמחים כי אחר שראה הארס כוון מן הצמחים כשאר הכיח חמב שרוח אחד לכל וכמות זה כן מות זה ולוה הכיא מנחה מפרי הארמה לשבה השם ע כל היתרון שנתן לו על הצמחים י ולא הכיא קרבן מן הכיח כי לא חשב היתרון שיש לו עליהם בעבורת האדמה יתרון בדול סראני להכיא קרבן עליו אלא טלפי סחיה לולהביא מפרי העץ שהוא מבחר הצמחים ולא יוביא אלא מפרי האדמי כלותר מן הירקות חטא כמו שאמרנו למעלה י אכל עקר החטא היה לפי שלא חשב היתרון שיש לאדם על הב'ח לכלו' נחסב ג'ב הינתו בסור בהריגת הב"ח אחר הינתו מיה אליהם לפי דעתו כי כמות זה כן מות זה והשב שעקר תכליתו היה לאכול ולפתנת אחר היותו כוון מן הצמחים כביח = והבל היה חופב שים לאדם יתרון על הב'ח ואבל השב שהיתרת ה מה האה מיהיה לו ממשלה עליהם ויכבום אותם תחתיו לעמוה מלאכיון אבל לא שיהיה מותר בהריבתו כי לא השב שי שיחים לאדם יתרון על הכיח בזה ולוז אמר הנתו והבל מביא גה הוא מבבורות כלומ גם הוא על כוונה קין והיה חוסב שישית האדם אפור בהרינת הביח אם לא לצורך נכוה ולעשות קרבן מהן לפניו להורות שהוא יתיהוא שוש לו יתרון על מארט וחבהמה כי כלם יאבדין והוא יעמור אכל הארם אין לו יתרון עליהם כי אם בהיותו רועה אותם ומנהיג המדיני נכוצא בוה י ולוה נהרג הבל לאותוה הדעת קרוב מאר מרעת קין ויותר מוכן לשצות בו האכשים ולהמסך אחריו אבל לפי שרעת הכל היה פים לארש יתרון על הבית וממשלה עליהש ויוכל להרוג אותן לצורך גבוה והוא קרוב אל שיוכר ע כל ידו יתרון האדם על הבעלי חיים והכיר מעלת האדון להביא מבכורות צאנו ומחבלביהן מעה השם אל הבל ואל מ מנחתו להיותו קרוב אל המלימות מרעת קין ולא שנה אל קין ולמכחתו להיותו רחוק מאר מהאמת אחר שחפב שאין ל לארש יתרון על הכיח וגם פלא הכיר מעלת הארון אחר שהביא מטרי הארמיז ולא מטרי העץ כמו שאמרנו י נאמר 'לו פסם למה חדה לך ולמה לפלו פניך הלא אם תנוב שאת ללומר אמת הוא כדבריך כי עיד פרא אדם יולד ואין לו ייתרון התכמאות על הב ח במעל בעת צאתו לאור העולם אבל ים לו עליהם יתרון בכח להטיב בתעמיו ולהוציא מה מככחו אל הפעל ולהכיד מעלת האדרן ואם ייטים מעמו יהיה לו התכמאות עליהם וזה הלא אם תנויב מאת ובעבור זה ככנסה קנאת בלב קין והרג את הכל בהיותו נממך אחר בונכתו הראפונה שאין לאדש יתרון על הב'ח ואמר בלבו כי אחר התפס שנה אל הכלואל מנחתו ניאה שהוא מות להרוג את הביח וחשב שאין בהריגת הבל אסור יותר מבהדיגת אחד מ מבעלי חיים ולפי מעדיין לא היינה כוונת הכל ראויה מכל וכל לא הומנח להנכל מבף מעות והומץ וכמנגלה המס ע כל קין ויער לו העונם על כך לא הפכ בעבור זה התהיה ספיכת דם הארם חמורה מסשיבת דם שאר הבעלי חיי אכל מיה הגפב כי כמו סחות נענם על מפוכת דם האדם כן והיה נענם על הבעלי חיים אחר שלא הותר לאדם להרגם "כי רוח הארט ורוח הבהמה פוה כמות זה כן מות זה י ונסאר זה הדעות הנפטד בקין ובתלדנתיו ער שנולר שת פהביר שיתרון פים לאדם עלי הבעלי חיים כתו מהכיר זה אדם אביו ולוה כאתר עליו ויולד בדומתו כצלמו י כי זה לבדו היה בצלם אלקים בארם אכל הראל מנים לא הבירי מעלת הבורה האנומי אסר בהן סהיא בצלם אלקים ועל אילו הג׳ ד דבות מקין וכבל ופת תמצא כל שאנסים כחלקים לג׳כתות יכת תמסך קין ותחסוב בכורית 2: האדתה

•. •. •

כאמר ג'

העבודות בהייתך תושב טוה הגדלה אל השם י ווהו שאמר וכן תדרוש לאלהיהם לאמר איכה יעבדו הגוים האלה את אלהיהם ואעשה כן גם אני כלימר לשם ילא תעשה כן לה׳ אלהיך ובאר הטעם כי כל תיעבת ה׳אשר עשו לאלהיהם כלות לא תחשו שמה שאשר השי אותן עבודות היה תפני שנתרכא בהם שלא יעשון אותן לאלתו אבל תפני שהש כמוא בתאסות בעיניו ותועבה לשניו וראיה לוה כי גם את בניהם ואת בנותיהם ישרפו באש לאלחיהם והם יחשבו זה הגדלה לשש והם תוצבה לפניו כי לא יחפוץ השם בהשחתת עולם ולא יבוה בהריגת האכשי חלילה כתו שאלאל בתם' תעכיות פה על מה שאמר ידמיה ובנו אה במוח התופת לשתף את בניהם ואת בנותיהם באש אשר לא בויתי ולא דברתי ולא עלתה על לבי אשר לא בגיתי זה בכו של מישע מלך מואב דכתי ויקח את בכו הבכור אשר ימלוך תחתיו ויעלהו לעולה על החומה י ולא דברתי זו בתו של יפתח הגלעדי י ולא עלתה על לבי זה יצחק כן אברהס י וביאור זה כי למישע מלך מואב לא צוה כלל בקרבנות כמו שצוה לישראל ולזה אתר עליו לשון לא צויתי ליפתח הגלעדי שהיה מכלל ישראל שה שהיה מצווה בקרבנות את עליו ולא דברתי כלות׳ שלא דבר אליו השם שינשה עולה מבתו כלל ולאברהם ה׳עם שצוהנ לעשות קרבנות ודבר אליו להעלות את יצחק בנו לעולה מית לא היתה כוונתו ית שיקריבנו בפועל ולזה אתרו לא עלתה על לביז: יצחק בן אברהם הנה ביארו רול שאין עשיית הקרבנות מהדבר נרצה אלוו ית ועל כן יאמר הכתוב לא תח תחזוב לגרל את השם בעשותך לפניו אותן עבודותשעושי עובדי עו לאלהיהן כי העבודות ההם לא די שאינן נרצו לפניו אבל הן תוענית לפניו ביבל תועבת ה׳ אשר שנא עשו לאלחיהן בי גם את בניהם ואת בנותיהם ישרפו באש ל לאלהיהם יוסיים העניין לבאר אך תהיה העבודה לפניו ית ואמר את כל הדבר אשר אנכי מצוה אתכם אותו תשמרון לעמו לא הגם עלת ולא הגרע מתנו כלות שלא די שלא יעשה עבות שלא בונה בהם אבל גם בתיאר העבודו חינו רשאי להומיף וכן פירשה הרתבם זל בפרש ראה וכן היא שנויה בספרי מכאן אמרו הנתנין במתנה אחת שנתערבו עם ה הנתנין בתתיה אח יתני בתחנ אח וכו ועו לתדו תכא בשפרי לכל התבוו שבתורה שתשו דב אחד תנין שאי תוסיפין על הלולב ועל הציציות תל לא תוסיף עליו מנין שאין פוחתין מהן תל לא תנרע ממנג מנין שאם פתח לברך ברכת בהנים לא יאתר הנאיל ופתחתי לברך אותר ה'אלקי אבותיכם יוסף עליכם ת"ל הדבר אפילו דבר לא תוסיף עליו וזה תשורש כתו שבתבנו ורשי זל בפרש ואתחנן על לאתוסיפו על הדבר אשר אנכי מכוה אתכם כגון חתש טוטפות בת בתפלין וכן לא תגרע ממכו י ואב אין מכאן ראיה למה שכתב הדמבס זל ועוד יקשה לדבריו שאם היה הכתוב מזהיר שלא להוסיף על תנין המצוות ושלא לגרוע תתכו איך אתרו ב"ד תתנין לעקור דבר תן התורה בטב אל תעטה וכי ב"ד עוברין על לאתנרעו ממנוי וכן שלמה שתקן ערובין וידי עבר על לאתיסיף עליו סוף דבר איני רואה שום ראיה תן הפסוקים שהביא הרמבם אל שיהיה זה שרש לתורת משה כלל במו שכתב הוא ול יואומר עוד שיף אם תהיה הבנ הפסוקים כתו שכתב הוא זל אין תשם ראיה לדבריו כלל אל שלא תנוסח התורה ולא תשתנה לעולם כי הכתו לא יזהיר אלא שאנחנו לא נוסיף ולא נגרע מדעה כו על המצות אבל מה המוכע שלא יהיה הוא ית מוסיף או גירע כשתנוור ח חכמתו ית ואם מפני שחדבר השוה אין להום וא עליו ולא לגרוע מתכו לעולם הנה זה אתכם יצדק בשוני האמתי אבל האוני ההקשי כבר אצשר שישתנה כפי הכנת התקבלי כי התונן השנה אל הילד הנא החלב והשנה אל הבתור הוא הלחסי והבשר והיין וכן ישקנו התצות האלהיות בהשתנות הזמנים כמו שנשתנה אסור הבשר שנאסר לאדם והותר לנח וב ובניו משני קלקול הרצות שנארע לקין ולתולדותיו כמו שנבאר שלא כדברי מי שכתב שלכך נאשר הבשר לאדש לפי שהיה העולם חדש ואם היה מתיר לאדם אכילת בשר היה אפשר שיכלו מינים רבים מן הבח וזה אינו שאם היה הדב כן ראני שלא יתירנו לנח ובטיו שנש בייתים ההם היו הבא מעטים וחיושם נח ושלשה בניו ונשיהם שהיו יותר מאדם וחוה שהיו לבדם בצת שנבטי אדם על אכילת בשר והיה ראוי לפי דבריהם ג"ב שלא יחור ויאסור קנתם לישראל אלא שמכאן ראיה כי הדתות האלהיות אף אם לא יכושתו בכל דבר ישתכו בחלוק מן האשור אל ההתר ומן ההתר אל האשו כפי הטחטות הכנת המהבלים

פרק טו

וראני שיבאר הטעם אל השנוי הזה שמצאנו שמה שנאסר לאדם הותר לנח ושממה שה שהנתר לנח נאסר קצתו לישראל וכדי שיתבאר זה ביאו'יפה נשאל מה חטא קין בהביאו

מפרי האדמה מנחה לה' שלא שצה השם אליו ואל מנחתו י ואם משני שלא הביא מבחר הצאן ואילי נביות כמו שהביא הבל מה מטא בזה אם נתעסק בעבור' האדמה נהצליח בה והביא מפריה מנחה לה' להודות לפניו כעל כל אשר גמלהו ה' למה לא שעה השם אליו ואל מנחתו כי הדעת כותן שכל מקבל טובה מאחד בההאכילהו והשקהו שישלם לו תורות מ מצין הטובה שקבל ממכו ולא יחוייב להודות לפני שהלבישו והעשירו ושעשה עמו מה שלא עשה אבל ראוי שתהיה ה ההודאה מצין קכול הטובה ואם לא תהיה ההודאה מתר אין עליו בזה תפיסה ולא עון אשר הטא יואם על שלא הביא

ane



•

אף ה׳ ישכן לנצח נלא שכן הכבוד לנצח בהרסיני׳ שהרי כשנעשה אהל תועד נסונלק הכבוד תהר שיני ושכן באהל תו וכן חקת עולם אינו מורה בהכרח שיתויד זמן בלתי בעל תכלית שהרי במנורה נאמר בה חקת עולם フタッフ נהרי פסח נסוכת שכאתר בכל אחד מהש חקת לדורותיכם ויש לה הפסק משחרב בית המקרש ועד עתה עולם ואף על פי כן אמרו רבותינו זכרונם לברכהב זיקרא רבא שכל המועדות עתידין ליבטל הוץ מפורים ניום הכפורי כראה שכוננתם בזה היא כי שי חקת עולם הוא שלא נבטל אותם, ועצמנו אבל על פי השם כבר אפטר שיבטלו וכן מכאט ביתי עורא שבטלנ תכין החדשים תניםן שהיו תונין כן כפי תשפטי התורה לפי שכתו החדש הזה לכם ראש חרשים ראשון הנא לבם לחרשי השנה י נהיא תבנה ראשונה שנבטונ ישראל בי א"ע פי שתשרי הה לתנין שנוה העולם כמו שאמר הכתו נחג האסיף תהופת השנה וחג האסיף בצאת השנה וממנו מונין לשמיטין וליובלות צותה תורה למני מטין החדשים מניסן בכל חשבונותיהם לפי שאז יצאר ישראל ממצרי והיתה תחלת ציריחת האומה וכן תמנה היא ג גם כן כל הטבונותיה מניםן ניהי בשנה השנית בחדש השני בעשרי בחדש י בחדש השלישי ונג'ובחדש השביעי באחד לחדשי ובעמור לחדש השביעי הזה יום הכפורים הוא ואי לחדשים שתות בתשפטי התורה אבל ראוי שיהיה שתם שני שלישי רביעי חתישי ששי שביעי לנישן זכר ליציאת מצרים יוזהו שאתר הכתוב ראשון הנא לכם לחדשי השנה כלותר ל למנין החדשים תמנו מניסן אף על פי שלמנין שנים ראוי למנות מתשרי כמו שאמרנג וכאשר עלו מבבל ראו לעשו זכר לכחלה השנית ועמו זה בשני דברים האחד שהניתו כתב עברי ובחרו להם כתב אשורי זכר שגלו אל אשור ונגאלו משם וכן אלול בחוםם דתשבת שטוררי לתה נקרא שתו אשורות שעלה עתהם תאשורי ר׳ איתר בכתב זה נחנה חורה לישראל וכו ולונה נקרא שונה אשורית שתאושר בכתב׳ ולשי הנראה תשונית הנתרא ריש פרק כל כתבי הכת׳ שבידינו ה חינם שהסברי נבתבים בו אינו כתב עברי בלי סבק ואם כן יש לותר כי ר' אינו חולק אלא לותר שאחר שהלוחות היו כה בתובים בו לא נקרא שמו אשורית על שעלה עמהם מאשור אבל יורה שהכתב הנהוג באומה מקדם שהיה כתב עברי נ כשתכה י נאף אם תאמר שהנא חולק בזה ידוע הוא שאין דברי רשהוא יחיד במקום דברי חכמים כלום י נעוד דבגמי סנהדרין פרק כהן גדול פירשו האמוראין דברי חכמים שכך אמרי שם אמר רב חסדא אמר מר׳ עקבא בתחלה נהנה תורה לישראל בכתב עברי ולשון הקדש כיון שעלו בני הגולה ביתי עזרא בירדו להם כתב אשורי ולשון הקדש והניחו להדיוטות כתב עברי כלותי לכותיים שהיו דרין אז בארץ ישראל קודם שעלו הם הטחו להם כתב עברי ולשוז ההדש הרי שהאתוראין תסכיתי שהכתב שבירנו היוש אינו כתב עברי וכן העיר הדמבן זל כי כשעלה לארץ ישר תכא שש בעכו מטבע קדום של כסף שהיה רשום בו בנצנת המן ומטה אהרן שהיה בתוב סביבו כתב שלא ידעו לקרותו עד ש מחראו אותו לכותיי לפי שהוא כתב עברי הקדום שנשאר אצל הכותיי וקראו הכתב ההוא והיה כתוב בו שקל השקלים י נאל הם הדברים שהניה בסוף פירושו וששלח מארץ ישראל ויתבאר מהם שהפת שבידינו היום אינו בתב עברי ומה מאדול מס וסמך שבלוחות בנס היו עומרי אפשר שאמרת וכן לפי דעת הששובר שהלוחות היו כתובי בבתב אשורית או לפי שמברתש היא ג'כ שהלנחות היו כתובי בכתב אשורית אינפי שהכתב הנהוג באותה אז היה עברי ואולי לא אתרו כן על מש ושמך שבידינו היוש אבל לפי סבכתב עברי שהלוחות היו כתובות כו היו המש והשמך שתומות או אותיות אתרות דומות למס וסמך כמו שהן בכתב אשורית שבידינו היום כן יתדע שהרי רב חסרא שאמר מס וסמך שבלוחות בנס היו עומדין הוא עצמו אמר שנשתנה הכתב ואנלי כי מה שאמרו וביררו להם כתב אשורי לא על הכתב אמרו כן אלא על קצתו שלקחו ממכו והשארו ממכו וכשארו מס וסמך סתומות באשר היו בלוחות ולהחו קצת כתב אשורית זכר לנהולה השנית נה עפי שאין זה נראה י ומת יתבאר מתה שבתבנו שסנו כל הכתב או קצתו זכר לגאלה השנית יוכן ע נשו דבר אחר זכר לגאנלה השנית והגא שהניחו מלמנות מניין החדשים מניסן כמו שהיו רגילין למנות זכר ליביאת מכ מצרים וחזרו לתכית תכין חחר לחדשים וזהו שאראל שתות החדשים עלו עתהם תאשור כלו שהיו תוכין החדשים בש בשמותם תשרי מרחשון כסליו כמו שהיו מוכין אותם באשו זכר לגאולה השכית ולא שני שלישי רביעי באשר בתחלה וכן כת הלתכן זל בפרש בא אל פרע ינרא מזה כי הם הביכו שנוני מכי החדשי היה זמניי לל כל עוד שתתני הגאולה ההיא אבל אחר שגלו שנית וכנלו משם וכבטוו על יד ירמים לא יאמר עוד חי ה'אשר העלה את בני ישר מארץ מצרי כי אם הי היאיר העלה נאשר הביא את זרע בית ישראל מארן בפנן וכו ראג להניח המניין הראשון שהיה זכר ליציאת מצרים נחזרו למכות מנין חחר מתשרי לשכות העולם והשאירו שמות החדשים שעלו עמהם מאשור זכר לגאולה השני כי הכינו שבתי מניין החרשים מניםן היה זמניי ולא בתי כבחי אעשי שלא כזכר בו זמן ואף אכו נאמר בי מה המוכע ש פלא כחתר פתכא דת אלקית מתרת קצת אם רים כתו חלב ודם וסחנטי חוץ שנאסרו מתחלה כסיצאו ממצרי לפי שהיו מטופי בעבורות השדים והיו אוכלין על הדם ואוכלין החלב והדשי כמו שאמר הבתוב בשחוטי חוץ ולא יזבחו עוד את זבקיהם לשעירים אשר הם זונים אחריהם נאחר שנשתכח עניין אותה עבודה מן העולם ושבו כלם לעבוד את השם

ויצרט

7 7

נבטל טעם האפור אפשר לותר שיחור

האדמת עקר ותקנא במנהיני המרינות ותחצוב להרוג אותה כמו שהרג קין את הכל וכשתמשך לסברת הכל ותחשוב הנהגת המדיכות עקר ויסכנו נפשם על זה כמו הכל ויחשבו זה עקר שלמות האדם כמו שסופר זה על קצת מ מנהיצי רומי וכן יסננו המלכים עצמש בשבת השררה וכאלי זה טבעי להש אחר הכל שהיה רועה והמנהיג יוראמון וכהרגוכת זמשך לסברת שזותחשוב עבודה השש עקר וזמאש השררה ותאר ההצלחות ולפי שהיה דעת שת בלתי מושג בזחית הדינז לא היו כמשכים אחייו רק יחידי סגולות אכל דעת קין היה משפשם מאר בתולדותו וכעבור זה מלחה החרן חדש משניהם כילא היו חושבים שהיה לאדם יתרון על הבעלי חיים אלא כל דאלים בכר נלוז סיב וכחשר נמחו בלש משחיתים דרכם כבעלי חיים ובעבור זה נגררה גורה למחות שיום מן הארץ במי המכול ונטחר אך כח ואשר אזו בתיבה רבה השם, ל זרה זה חדעת ולעקור אוזו מן העולם וכשיצא כח מן התיכה הקריקרבן לז'מן הבינלי חיים מרעת כי הארם יש לו יתרון כח שכלי להכיר ולעבור בוראו יותר מהם ולהודו לשם על זה על בי כתקבל קרבנו ברצון בינו שבתים וירח ה'אצריח הניחוח ולפי שחשא שוה הרעו אש לא יתוקן אפשר שיטו לדעת ניחשבו בני כח שמה שקבל השד קרבן אביהד היה כמי שקבל קרבן הכל ניחורו לקלקולם הראשין על כן אחר 7-2 השריאן מד מישר לשתיר לאש אכיל צ שבעלי חיים והריגתש ואמ לאש כירק עשב כתתי לכש את כל הלומר במו שאשי קין הגרה שיש לארם יתרון על הציתוים להיותם כבראים לצורך הארם כן כל הכעלי חיים הן לצירך הארם נים לא לארש יזרון עליהם שאין רוח אחר לכל ועל כן אשר ששיכז רש הארש וכדן הטבש בוצלשי שאין רוחו ברוח הבית כי בכלם חלקים עשה אז האדם כל מר שיש בו בורה שכלית יותר כבבדת מרוח הבצלי חיים והיה ראוי לפי זה שיתיד להם כל הבעלי חיים ולא ישים לאחר מהם יתרון על האחדיולוז הזירם כלם כדי לצקור הדצת הקודם ולמחות זמת וכשכתנה תורה לישראל שכבר כמחה זה אדעת מן העולה אסר להם קדת הבעלי חיים המולירים מז העלם עובי ועבירות בכשע ואשילו מהשהתיר להם לא דברה תורה אלא כנגר יצר היע כמו שהתיר להם ישת תואר על אם . וכן ארול כית אות נששך לאכול בשר לארת תורה דרך ארץ שלא יא :ל ארם בשר אלא לתאבון הנה גלוי בשי הריך פזטילז הבשי לח היתה חלא על בר הזברה וצל כן כאשר בתחילת הינירה עש היותו מון טוב לסבה שוברכו בתחילת הערק כתו שזיין אנעי שאל תוון טוב ומיתר לארש יקרא הבתוב את הכוור העורש מתכו קרוש וכזבאר תכל וז כי כבר קפשר שיחיז הדבר החחד מיתר חחר שנאשר ואסור אחר שזותר ואש כן כבר אפשר שנאמר שיבוא בתורה אל האלאיז דברים ימשך אשורן זמן מזכשי מז שזנוור יזחבמה האלאית ואחרכך יתירם כפי מז שזנור חכמתו יז ואים בשתיכים רחיה על הפך וז וחמנש אי אלו הש הדברים שהוא אששר שיכא בהש הכטול עור יתכאר בוז המאמר בעים ישמי שקשב לחביא ראיה לנב זיות תורת משז מירז שנמכא בכתוב בחבו מכות אביר לשון פרקינ חקת צולם ובקבזם לרורותיכם ובקבזם אית היא ל גולם כמו שכיום הכצורים ואסור ה

החים של בהם חקו צולם לדורותיכם בכל מושכותיכם ובשבת נאמר ביני ובין בני ישראל אות היא לצולם \_ ובפסת כחמי לחק לך ולבניך ער עולם וכול ז אלו תן התכיז של בהשחק צילש או לרורוזיכש או בכל מישבוזים [1] חיבז היחיה שי יז לכבל דין לחלוק ולומי שמשש ראיז שאאר המבית בתירות ליכטל אחר שזקשיר על אלו כלכד ועוד בפי חת במסג קרושין משבית דבתב רחתנה גבי חלב ודם למה לי שלקה דצתך המינה האיל ובעניינ' דקרבנית כתי בותן דחיכה קרבן לותסר היכה דליכה קרבו לה ליתסר קתל וכן פירם מש לתה כוכר חקד עולש ביוש הכפורל וכהיפור אביל ז החדם מוולדם מן המצוע שיראה מדבריתם שלבך נכתכ באלו לפי מדיה אסמר שיצלה על הדעת מלא יבאנ חלה המכיד אביבותו שוזיה זכית כיחניתי אכל לא באואני הלאוכית לחודות של כבחיות התורה כלל כיאנאפשי ל לות- שב זכשל שזר התבותיכשלו אלו בכותלשון עולם או עד עולם או חקז עילם או לעולם אין ראיהכי ככר יתכאנ . אל: הלשונות והותיהן על ותן תוגבל לא על ותן כב"ק : עולש כתו אל צשיג גכול עולש אשר גבלו אבוציך שי"ל גבול קרוש מומן מוגבל מאביציך וכן בי מעולם שברתי עולך וצרבה לה מנחצ יתורה כימי עולם׳ וכן עולמיש יאמר על זתן קבוב אבורה כאזלך בולתיםי ישיאל נישב בזתאובצעולתים שיעל תאוצת סוקריב יוכן כבר חיה לעולתים קשריהי תלשניניהל ודים אדבישי וכן לעילש יאתר על ותן קצר תוגבל כתויועברו לעולש שזוא ער שנת התכל וכן צר בולש אדרה חנה והכיאנתי וכראה אדפי ה'נישב עש צר עולש שוה הוא חתשי שנה שולתו של לני שבא ותבן חתצים אנהיא כתביא הבכורהינא יעכור עור וניזנא ער עולה עלותן קבר כית כלתי ידוע אכל בני אדם אלא אכל השדבלכריאת ישניה כי ארמון כושש המין עיר עווב עופל ובחן היה בער מצרות ער עולם וכתיאחרי ערי גרז עלינו רוח מתרום י וכן כל ימי עולשיאתר על זהן קצר מוגבל אתר ישציח וינשלש וינשאש כל ימי עולש וב זיב אחייו והתחתרו ועכבו את יוח קרטוויהטך להם לאויב הוא כלחש כש וכלל אותר שאין לשון כשל אלו הלשובו

וזרומי לה' שיורה צל הנכחיות או על זמן כב'ת בהזרח אלא כל אחד יתפרש עניינו לפי מקומו שדרי לשין לנכח פינשצו לשין הבחיות נמכא או על זמן קבר בעל תכלי אמר הכתוב על פגינת הכבוד בהר שני היהר אמים לפבתו א שנבואה לתתנבא באספקלריא התארח י וזהן שאראל תנשה חרג את ישעיה י ואתרו תירן דייניה וקטליה את לו תשה רבך אתר כי לא יראני האדם וחי ואתה אתרת ואראה אתה ואתרו שהיה יכול להשיב על זה ולא השיב לפי שירע שלא י יקבל תשובתו י ותה שהיה יכול להשיב הוא כי אפי באנתם העומדים בדודו של משה כאתר עליה ויראו את אלקי ישראל לפי שלא הייתה השגתם באספקלריא התאירה י ויתבאר מכל זה כי הנביא שהוא במדרגה למטה מנביא אחר אי אשי לעי שלא הייתה השגתם באספקלריא התאירה י ויתבאר מכל זה כי הנהיא שהוא במדרגה למטה מנהיא את אלקי ישראל לפי שלא הייתה השגתם באספקלריא התאירה י ויתבאר מכל זה כי הנביא שהוא במדרגה למטה מנהיא אחר אי אשי ל ולחלנק על דברי הגדול אבל יתפרשו דבריו באנשן שלא יחלוקו על דברי הגדול י ואחר שניתבאר בתורה היות נכואת משה במדרגה גדולה מכל הנביאים מעתה אי אעשר לבמוע לשום נביא לחלוק עלית ולבטל דבריו יואולם אם אפשר לשום כביא לפרש דברי משה ולות' שא"עפי שנזכרו שתמיות שיש בהם תנאי או זמן כקשר בהם א"עפי שלא פורש זה יתבאר בת'ה

פרק יח

הבדל גדול יש בין הדבר המושג לנביא מפי השם ובין הדבר שנאמר לו על פי נביא כי מח שהנביא שומע מפי השם אי אפשר שיתבטל בשום פני אלא כשיגיע לו דבור מהשם הפכי

לראשו כמו שנ לאברהם קח נא את בכך את יחירך אשר אהבת את יצחק ולך לך אל ארץ המוריה והעלהו שם לעולה . ואחיכ כאמר לו אל השלח ידך אל הנער ואל העש לו מאומה:ובעבור זה נענט עדוא הנביא שאכלו האריה על ששמע לכביא הזהן אשר בביה אל לחזור לבית אל ולאכול שם לחם שהיה זה הפך מה שצוהו השם מפיו שלא עי כביא ואולם הנאמר לאדם על פי נביא כבר אפשר שיבא לו על פי נביא צווי הפכי לראשון ולדה רצה השי שישמעו כל ישראל משינ עשרת הדברות כדי שלא יהיה כח ביד שום נביא לבטלם לכלם ולא מקצתם כמו שהעיד הכתוב על זה בעי ואת את הדברים האלה דבר ה'אלכל קהלכם בהר וני ויכתבם על שני לוחות אבני ויתנם אלי אבל מה שצריך עייון בזה הוא מה שכתצא להול בסוף תכות שאת אכבי ולא יהיה לך תפי הגבור שתעום והוא דבר של תיתה שהרי הכתוב אות ויתן ה׳ אלי את שני לוחות האבנים בתובים באצבע אלקי ועליהם כבל הדברים אשר דבר ה עתכם בהר מתוך האש בתם הההל וכתיב נס כז ויכתוב על הלוחות כמכתב הראשון את עשרת הדברי אשר דבר ה אליכס בהר מתוך האש ביוס הקהל ניתנס ה׳אלי שידמה מכל זה מפורש שכל עשרת הדברות שנכתבו בלוחו׳ כאמרו לכלל ישראל ואיך יאמרו הס כי אכבי ולא יהיה לך שוענו משי הגבורה ולא זולתם מן הדברות׳ והדמבם זל כתב בספ׳ המורה ששי׳ משי הגבורה שמעו׳ דל משי גבורת המופת וזה כי דבור אכבי אמר שבא להזהיר על האמנת מציאות השם ולא יהיה לך על האמונת האחרו נשני אלו השרשים הם מתבארים במופת שכלי י ואמר כי כל מה שיוודע במופת משפט הנביא ומה שידעהו שוה ולזה אינם ששתעום תבי השם אין ראני שותנו בכלל התצות אבל שאר הדברות הם תכת התקובלות או התפורסתות ועל כן היה צריך שישמצו אותה משי השם ועל כן לא אמרו בהם ששמצו מפי הגבורה אלו דבריו בזה׳ ואחר שהוא מש, מסבים שכל עשרת הדברות שתינו ישראל תפי השם הנה דבריו בזה צריכין עיון שאם הדבר כן שאנכי ולא יהיה לך באנ להורות על מציאות השם ואחדותו למה היה צריך להשמיעם שתי אלו הדברות כדי שיתאמתו להם בנבואה הרי העיון האכושי יספיק לאמת זה נאין לך אדם שיכחים זה שלא ככריחכו בראינת שכליות להודות זה ניותר היה צריך לא ויותר יקשה עליו כי הוא ולכתב בסשר לאתת להם בנבואה הדברים שלא יגוור אותם המכל האכושי המדע בפרק א' מהלכות עו שדעת עובדי עו חיה שהיו אות' היאל והאל ברא כוכבים וגלגלי להנהיג העולם ונתנס במרום וחלק להם כבוד והם שמשים שמשמשין לפניו תמיד ראויים הם לשבחם ולפארם ולחלוק להם כבוד וזהו ר רצון האל לגדל ולכבר מי שגדלו וכבדו כמו שהמלך רוצה לכבד את עבדיו העומדים לפניו ולפיכך היו מקריבי להם הרבנות ותישבתים ותפיורים אותם ותשתחנים לתולם כדי להשיג רצון האל בדעתם הרעה וכת עוד בסרק שני דר מהלכות עי שאין ראיי לעבדים להיות סיסור בין האדם ובין הבורא ילפי דבריו אלו אחר שהדעת נותן לעבוד הכ הכוכבי נהגלגלים או התולות מכ ברדין הללו ראוי היה שהדבור הראשון יהיה מוהיר על זה לא על מציאותו ואחדותו מלא היו מכחישין אותו אשי עיבדי עי לפי דעתו ומה שנראה לי בזה כי עובדי עי היו טועין אחריה בכיונות מתחלשות נים שהיו טועין מכד שהיו מכחישי מכיאו השש ואחדותו והיו מאמיכין שהשי הוא כח בניף והוא כש הבלבל כאשיקורום וסינתו ואלו אין בריך להשיב עליהן בנבואה כי השבל יכרית אותש בראיות ברורות. ויש שהיו טועין אחר הכתות ה הגלגליות מב כדרין שאמרכו שובר הרב ול כאחאב וזולתו ממלכי ישראל ויהודה וגם שלמה טנה בזה לפי הכראה מ משטט הכתובים עם היותם מאמינים במציאות האם ואחדותו ובמציאות הנבואה ותורה מן השמים היו טועין בזה א אם בשהיו חושבין לגדל את השם בזה ואם כשהיו חושבים לצשות סרסור ואתצעיים בינם ובין השי כתו שבת הרב ז וש כת אחרת טוניון אחר עו מזר אחר יותר עתוק ווזכי הם סוברים כרברי קצת השילוסושים האותרים עז בוכה את הארץ ונס היותם תאמינים מציאות האם ואחתתו ושאיכו בוף ולאכח בנוף יאמינו שאין לאם



ויתידעו יוכן דעת קצת תרול שאתר בילתדכו היתצר אסורים תיצר איסורין : קנצי לתלין איני ראה שהם ראיה ולא שהם הכרח אל שיהיה שורם בפני עצתו לתורה אלקית בכלל ולא לתורת משה בפרט שלא תנוסח התורה ושלא תשתנה ת מן הראינת שכתב הדיתבם זל וכן כתב תורי הרב ר' חסדאי זל שזה אינו שורש ולא עקר לתורת משה אבל אתר שהיא את אתנכה ראוי שיאמינה כל בעל תורת משה ינבאר הטעם לפי שכאשר יחופשו כל חלקי תורת משה נתצאם מקופי בכל התדות והדעות שאפשר שיתנו שלתות לנפש מפוס צד יוזה הטעם קרוב לטעם שכתבנו לתעלה שכתב הדיתבם זל בסבר התורה ינכשוב אכחכו לחקור על זה מצד אחר אם אפשר השני בתורת משה כתו שהוא בשאר הדתות האלהיות אם לא נכקדים לזה הקדמות :

א"עפי שכל דברי הנביאים אתתיים בליספק מ"ת לפי גודל מעלת הנביא מדרגתי בנבואה יהיה פרק יז חוזק האמות הבא בדברית יכי כמה נביאים לחלשת הטגתם לא ישינו הדברים מבוארים כראוי לפי שיקרה להשגת הנביאים מה שיקרא להשגת החושים כי מי שהוא בריא וחזק בהם הוא משיג המוחשים על אמתתם ותי שהוא חלוש בהם לא ישיגם על אתתים אבל ישיג תינם או סוגם ולא ידע להבדי תאי זה תין הם כי תי שהיה חוק הראנישיג המראה אשר ישינהו לפי מה שהוא כאלו תאמר אדום או ירוק נישיג גם כן באי זו מדרגה הוא מן האדמימו אנ מן הירקות ואנלם החלום הראות לא ישיג אלא החום כלומר שהוא מראה ולא יותר ואף אם ישיג המין דל שהוא אדום אנ ירוק לא ישיג באי זו מדרגה הוא מן האדמימות או מן הירקות וכן העכיין בשמע נשאר המוחשים וכזה עצמו יקרה לכ לנכיאים בהשגתם כי מי שהוא חזק ההשנה ישיב הדבר כפי מה שהוא בזולת דתיון ויבאו דבריו מבוארין ובלתי מעו םתומים ולזה יובנו אמתיים כפשוטן י והנביא שהוא למטה ממנו במדרגה יבואו דבריו סתומים ובחידות ובמשלים ו נבלתי מבוארים ולזה לא יהיו אמתיים כפשטו אבל כפי הענין הנרמז בהן בלבד וכפי פשוטן יובן מהן ענין זולי ז העכין המכוון בהם יולוה תמצא יחוקאל להיות נבואותיו אחר הגלות היה מדבר במשלי וחידות בלתי אמתיי כפשטן עד שנתרעם מזה לשי ואמר הלא המה אומרילי ממשל משלים הוא וכן זכריה לפי שחיה בסוף הנבוא היו כל כבואמיני בתראות שאינן אתתיות כפי פשטן אלא כפי הנרונו בהם בלבד אתר שראה סוסים ונשים ותנורת זהב ושנים זיתים עליה שענין המכורה והזיתים לא היה אמתי בעצמו אלא העניין הנרמו בהם בלבד׳ וירמיה שהיה קודם החרבן היו כל כבואותיו מבוארות בארוהיטב יוכבר ביאר השי זה ההבדל בין כבואת משה לאלתו אמר בנבואת משה פה אל פה אדבר בו ומראה ולא בהידות מכלל ששאר הנביאים זולת משה הם מדברים בחידות בלתי מבוארות ומראות בלתי אמ אמתיים ולכן ראוי שיפורטו באופן שישכיתו אל דברי משה זכן יפורטו תתיד דברי הנביא הקטון במדרגה באופן ש שיהיו משכימים ואל דברי הגדול ובלתי תולקי עליו וביאור זה הרי שמטינו ישניה אומר ואראה את ה תשב על כסא רס ונשא וגו ומשה את כי לא יראני האדם וחי הלו לא היינו יודעים מררגת שנם אחד מהם היינו חושבים שדברי ישניה הם צודקים והיינו אומרים כי לגודל מדרגתו השיג מהשם מה שאפשר שיושג ממנו ולכך את ואראה את ה׳ ומשה למה שלא הגיע לתדרגתישניה ולא השיג מהשם אלא דבר מועט אמר כי לא יראני האדם וחי למעוט השנתו ומדרגתו בכ בנבואה י ואבל אחר שידענו היות משה רבן שלנביאים פנ עלת ודבר ה'אל משה פנים אל פנים כאשר ידבר איש אל רעה ונאמר גם כן אם היה נביאכם ה במראה אלת אתודע בחלום אדבר בו לאכן עבדי משה וגופה אלפה אדבר בו ומראה ולא בחידות ידענו כי דברי משה אמתיין כפשטן כלי שפק ודברי ישניה שהוא למטה ממנו במדרצה אינש בודקים י ולמיעוט מדרבתו את ואראה את ה'טחטב פראה את הטם ואיכו כן כיזה היה מפעל הכח המדמה אבל מטה לתה שלא היה לכח התרתה תבוא בכבואתי כלל בי נבואתו היתה בכח הדברי אשר בו תופשט משוו הכחות הגשומי את כי לא יראני האדם שהוא האמת אבל ישעיה למה שהיה משתמש בנבואה גם על ידי הכח המדמה שקראוהו רול אשם אספקלריא שאינה מאירה הביאו זה לטעית ולדמות בכח המדמה שראה את השם יוהוא בעצמו פי שהשגתו זאת היתה בטעות ועל ידי הכח התדתה ובאר שהסבה בזה היתה שלא היה חתרו מזוקק כחתר משה רבי וזהו שאמר כי איש טתא שפתים אנכי זוגם תרותיו לא היו כראוי וזהו שאתר ובתוך עם טווא שפתים אנכי יושב כי הישיבה בין האנשים רעי התדנת יפסידו תרות האיש הטוב׳ ובעבור זה היה תתאנכן נאתר אוי ליכי נדתתי כלומר שנתפעלתי מן הכח המדמה נאין כבואתי באטפקלריא התאירה ככבואת תמה שהיה שותע את הקול תדבר אליו תוולה שיראה תתוכה לכגד עינית אבל אני להיות כבואתי באספקלריא שאינה תאירה שהיא באמצעות הכח התרמה לא יכולוני למער השנת דבור מבלי ראיות צורה מדברת וזה גרם לי להיותי אים טמא שכתי ושהייתי יושב בתו עם טמא שפתים ולתה אני מתיאוכן ואות' " ודי. אוי ליבי נדמתי לפי שאת התלך ה׳ בבאות ראו עיני ותדע אני שוהו פעל הכח התדתה כי הוא ית׳ בלי ספק אי אפשר ל הנכואה ליחם אליו שנש תאר ולא תמונה אפי במראה

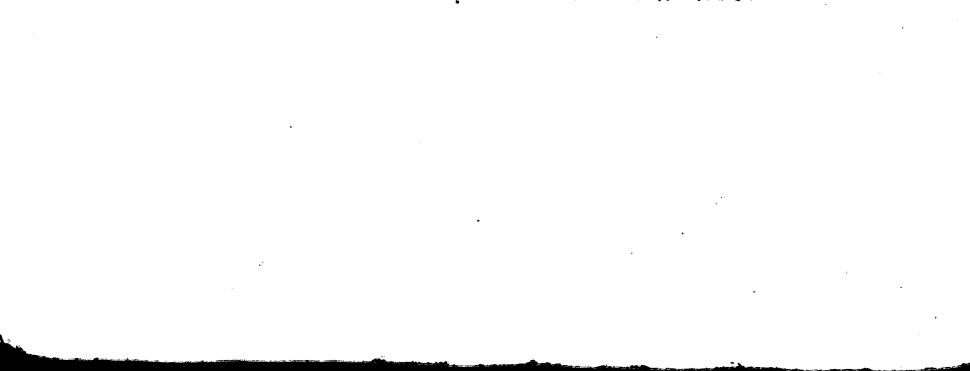
100

צווסבי בסמיס שהוא בתכלית הרוממות והמעלה משיבטרף עם הדברים הגופיים שהוא בלתי משגיה במין האדם לת להינתו פחות וכבוה בעיניו וכמאם ובלתי ראוי למעלה גדולה כואת או שהיו חושבים שצריך בורוצ או איזה אונצני ב ביכיכו וביכו לתורדת הדוחכיות שוה הדעת היה טעות ישראל במעשה העגל לכך אמר אתה רהיתה כי מן השמי רברתי צמכם כלומר כבר ראיתם כי עם היותי מרומם בשמים הטפלתי מעלתי ולא חבעתי עצמי מלדבר עמכם עם היוצ היתכם כולכם ולת משה בלתי מוכני למעלה גדולה כזו ויהיה זה לכם לאות שאף אם יהיה מין האדש פחות וכבוה ובלתי האוי שאשגיח בו שאני משגיח בו אף אם הוא בלתי ראוי לכד ואם כן לא תעשון אתי הלקי כפף אלקי והב כל כלומ׳כדי שתורודו על ודם הרוחניות כי בדבר חל מוה תושב השפעתי וזהו מוכח אדמה תעשהלי כי מרוש וקדוש אש אפכון ואית דכאושפל רוח או בדבר יניתר על מוה שהוא התפלה ווהו שאמר בכל המקוב אשר אוביר אית שמי אבא א אליד וברכתיך כלומר אשפיע ברכתי עליד ובזיז נתבעלו הדעות ההן שהיו סבה לטעות אחר עו שהיו מתפשעות בזמן סהוא י ואולם כבר יספית לוה בשתי הדברות הראשוכות שהם אכביולא יהייז לך אבל בעבור שהיה יום שר לומר כי טש בשמינית שתי אלו הדברות אין ראיה על ההשגחה הפרטית בענייני האנשים לפי שאינו אלא בעבור עצמו ית ושלא ל צעוב עבודתו בעבודת זולתו וזה לא יוהה על ההטגחה הפרטית אלא על ההטגחה המינית אחר שאינש מדוורים בד בדבר מהנהגת האנשים קצתם עם קצת המורה על ההשגחה הפרטית לכך הוצרך להשמיעם באותו מעמר דברות אחרות שחם הברחיים להורות על תורה מן השמי וההפגחה כמו שית באר בע"ה ואמנם ההפרש שבין אנכי ולא יהיה ל לד לאלתם מסאר הדברות הוא בי אכבי ולא יהיוז לך שמעו ישראל מפי השם מבלי אמצעות משה ועל כן באו כלם בלפון מדבר בעדו אנכי ה'אלדיך לא יהיה לך אלקי אחרים על פניכי אנכי ה'אלדיך אל קנא לאהבי ולשומרי מצותר אבל מדבור לא תפא ואילך הכל בא בלפו נסת ככל הדברי אשר היה משה מדבר אליהם מפי השם אמר לא תשאאת מס ה'אלקיך לשוא כי לא ינקה ה'את אשר ישא את שמו לשו ולא אמי ולא אנקה וישא את שמי וכן אמיכי ששת ימי עשה מינה ביום השביעי על כן בירך ה'את יום השבת ולא אמ עשיתי ברכתי קדשתי וכן כלם וזה יורה על ההבדל שיש בין אכבי ולא יהיה לך לוולת מן הדברות כי אככי לא יהיה לך שמעום מפי השם מבלי אמצינות משה ושאר הדברות הת מומעים את הקול אומר אותם למסה ומסה חוזר ומכאר אותם להם ועל כן באו בלמון נסתר כמו שאמרנו ולות אמרו אכבי ולא יהיה לך מפי הגבורה שמעום כלומר כי שתי אלו חדברות אחר שאמרם האם ית בעצמו לישרהל פני בפנים בלי אמצעות השת אין ביד שום כביא לומר דבר כנגרם ולא להחלישם בשום עניין ואשולו "בהוראת שעה ו נלוח אמרו מני הגבורה שמעום ולא אמר מפי הקב"ה שמעום כאלו ביארו שהנאמר על פי נביא יש כח ביד כביא לב לבטלו אם בהוראת שנה ואם לפי מה שהויה העניים נותן בירמיה שבטל מניין החדשים מניםן אבל הנאמר לאדם על פי הפש בלי אמצעות כביא אח כח ביד כביא לבטלוואעי בהוראז מעה והגו שאמרו שהכביא האומר למבור עו אפילג לפעה אין מומנין לו אבל אם יאמר שנחלל מבת או מנעבור על אחת מו המצות בהוראת שנה או בעניין שלא יהרום פרשי הדת ראוי מכמתע לו תמום שניאליו תשתעון י ואם יאתר השה בוני שתתפללו לכוכב פלו א לתלאך פלו להיות אמצעי בינו ובניכם לא נאבה לו ולא נסמע אלת לפי מזה כנגר אנכי ולא יהיה לך ששמענום מפי הגבורה ואי אפשר

למום נביא לממוע אל כביא אחר לבטל מה משמע הוא משי השם כיגו שביארכו בתחלת זה הפרק י מכלל מה שאמרכו יתבאר שאי אפשר שתשתנה התורה האלסית בשלשה העיקרים הכיללים שכתכנו פרק יע

וזה כי בפתינת אכני ולא יהיה לך מפי הגבורה נתאמת להם מציאות תורה מז השמים עם מציאית. שמש המצוח ומתוח ומענים לעובדי רצונו ומשלם שכר טוב ליראיו להוציאם מעבדות לחירו כאשר ראו במה. פעסה לחצרים להעניסם ובתה שעשה להם להציאם ווא אשר הוצאתי תארץ תצרים מבית עברים שנתבא לה מות פובם ההמנחה עד שאין ראוי לעבוד לאלתו ואפי על דרך אמצעיי וכל זה נכלל בלשון לא יהיה לך אלקים אחרים כל פני כמו שבתבנו יונתברר א"כ מה שבתבנו בפרק כה מן המאמר האיכי השנוי בין הדתות האלהיו לא יבא בעקרי מכוללים יואולם מה סצריך ביאור היא אם שאר המצות שכאו בתורת משה אפשר שישתנו על יד נכיא אם לאו וזה כי כמו מאמרכו מים הכדל בין אכבי ולא יהיה לך לאלתם משאר הדברות לפי שאלו נאמרו מפי הטם בלי אמבעות מסה ואלו אע'ם שמועום אפי השם נתבארו על ידי משה כך יש לומ'שים הבדל בין עשרת הרברות להלתה מן המצות אחר שעשרת הדברים שתעום מפי השם וולתם מן במצות נצטוו בהם על יד ונשה ואחר שבנשאר מן עשרת מדברות אלת אנכי ולא יהיה לך הנכיא ישאי למנותם בחוראת שנה כמו שאמרם כך אפשר שישה הנכיא רשאי למנו פאר המצות אפילו פלא בהוראת פעה ומוה הטעם הוא שבטלו בבית מני מכיין החדשים מניסן על שי ירמיה במו שכ מכתבנו : אלא פאם היה הדבר כן שתחיה הרשות נתונה ביד בל נכיא או מתפאר בנבואה לשנות כל המצות שבאו ב בתורה האלהית זולת עשרת

הדכרות



מאמרג

השנחה בעולם השפל כלל ויחשבו זה רוממית בחק השם שלא ישניה במין האדם להיות האדם פחות נבזה ומאום ב בעיניו ויחשבו זה מעלה אל השם ורוממות בחקן שלא ישניה בדבר הפחותכי יאמרי שהסכלות בדברים הגרועים טוב מהשבתם - ואיגב היה כוטה אל זה הדעת באמרו מה אכושבי תבדלכו וכי תשית אלת לבך ולזה היה מיחם הנהבת העולם השפל אל הגלגלים ועל כיוצא בזה אתר דוד אשר יותרוך לתזינה כלותר הם תרונתתים ותכשאים אותך והרותמות ו והגלוי שת חסים אליך הוא לתותה ולאתר שאינך תשניח בפרטים ׳ ויחשבו שהיותו ית משניח בפרטים יהיה חסרון כ בחק לפי שזה יביא אל שיתרצה פעם ויתקצף פעם ואל כיוצא בזה מן הדברים שהן שנויבחקנו ויחייבו הסרון בחקנ ית שישתנה מן הרכון אל הקבף יויאמרו ש זכהנת העולם השבל היא מושענת מהגלגלים ואין לשם ידיעה בו כלל ניאמרי שאחר שהשי ברא כוכבים ומזלות ומלאכים למשול בעולם השפל וחלק להם ממשלה על האומות כמאמ הכתני הזר חלק ה' אלקיך אותם לכל העמים אשר תחת כל השמים וההשפעה באה על ידם ראוי שנכין עצמנו לקבל השם השפע הזה מהם ושנעכור אותם אחר היותם מנהינים אותנו ומשפיעים עלינו זה היה דעת הנשים הארורות שאמרו לירתי ותן או חדלנו לקטר לתלאכת השתים והסך לה נסבי חשרנו כל נטובה לא ראינו ניאתרו כי כל אחד מז׳ התתכות מינחם לאחד אחד מו כוכבי לכת הזהב לשמש והכסף ללבנה והעוערת לשבתאי וכן כלם י ניאמינו כי הצורה הנעשית תאיזה מן התתכו בשנה ידועה ובתצב ידוע לשאר הכוכבי עם הכוכב החוא ירד עליו תחניו הכוכב החוא ניגיע משנ הכוכב באמצעו עבודת הזורה ההיא ומכאן יצא עבוד הצורו הכעבדו מעובדי עווכן על זה הדרך יאמרו כי אפשר שתורמן ירידת טבת שכבת ורע אדם ברחם בתצב ידוע לכוכבי ניהיה כוצר מתנה אדם יחול עלת רוחכיו אי זה כוכב מן הכובבים ניהיה האיט ההנא קנסם או מגיד עתידות מכח רוחנייות הכוכב ההנא עד שאפשר שתגיע מדרגתו שיהיה כעבד כשאר הבורות שהיו הקדמונים עושים חה היה טעות ערעה וחירם מלך בור שהיו עושים עבמם אלנה אלנהות וטינות כבוכד כפר שעשה תרכיאל עו אתר הכתו ולרכיאל סגוד יתכחה וכיחותון אתר לנסכא ליה וכל זה בעבור שלא יאמינו שיהיה השם משניח במין האדם כלל ולחיות הדעת הזה מסכים מבד העיון ומתפשט מאד בזמן נתינית ה התורה חשם אליו השי ורצה לשרש ולערור אותו מכל וכל ולא היה אפשר שיעקר זה הדעת על פי כביא כי המכחיש ההש ההשנחה ותורה מן השמים יכחיש הנבואה מהשם על הדרך שיאמינה כל בעל דת בלי ספק ועל כן רצה השי לאמת את אמות חזק בטול זה הדעת עם דעת האומרי שזה הגדלה לשם ובטול דעת העושים אותם אתכעיים בינם לפין השם נזה כשביאר להם מציאות הכבואה ושיש תורה מן הסמים להדריך בני אדם בדרך ישרה וזה אי אפשר אלא בהיותו ית משניח בבני אדם יונתבאר להם זה בשהגיע להם מאתו בנבואה פנים בפנים שתי אלה הדברות שהם אנכי ולא יהיה לך כי דבור אכבי ה׳ אלקיך לל שהשי" הנא משניח בכו ומכהיג אותכו וזה לשון אלקיך לל מכהיג אותך ושיים אשר הוצא הוצאתיך תארץ תצרים כלות׳ אנבי הוא שהשנחתי בך להוציאך תארץ ת צרים והוכיר תבית עבדים להורות על השבר ההשנח כי התערכת היה תורה היותך עבד והנאתי תמס כבח גדול ווהו למי אלקי נבתה שראית בעיני ביציאת מצרי כתאמתה ההשנחה ובמה שאתה שומע אותי מדבר עמך יתאמת אליך מציאות הנבואה ובזה הדבור נתבטל הדעת הע העילוסועי שכתבנו אבל לפי שעדיין אפשר שישארו הדעות האחרים והוא שיחת אתצעיים התלאבים או הכוכבים אר המולנת בין האדם ובין המם או שיעבדם בהיותו חושב לרומם את השם ולעפות רצונו אחר שהוא חלק להם כבוד על כן סמך לזה הדכור השני שהוא לא יהיה לך אלקים אחרים על פני שהוא להזהיר שלא לעבוד את השכלי הנבדלים טהם התלאכים כי כפי מה שביארי רול במכילתי הם הנקראי אלקים אחרים ככל מקם כמו שכתב הרמבן אל בפר וישמע י ואמ'על פני בלומר אפי'עם האמנת השגחתי לך לא יהיה לך אלקים אחרים להכנים אותם אמצעיים ביני ב וביכך או שתחשוב לרומש אותי בעבודתם וכש כדי שתשינ על ידם איזה שפע שלא מדעתי ואחב אמר לא תעשה לך פ פשל וכל תמונה י להזהיר על הצורות הנעשות לקבל על ידם השפע הכוכביי והם הנקראים אלקי מסכה בכל מקום ו נסיים כי אנכי ה׳ אלקיך אל קנא כלומר לא תחמוב לרומם אותי בעבודתם כי חדבר הוא בהפך סאני מתקנא בהם ׳ נ נבזה נתכטלו כל הדעות שאבשר שיביאו לעבוד עו ולעבוד אלוה תבלעדי השם אבל לא חשש להכחיש דעת אפיקרום התכחיש תביאות השם ואחדותו וחושב שהשי הוא כפש הגלגל כי בראיות שכליות ברורות כוכל להכריח אותו ׳ ואולם שאר הדעות היו צריכין בטול כתו שכתבכו י ניורה על מה שאמרטו כי אככי ולא יהיה לך באו לבטל הדעת השילושושי מה שנאמר למשה אחר מתן תורה מיד כה תאמ אל בית ישראל אתש ראיתש כי מן השמים דברתי עמכם׳ לא תעשון אזי אלקי כסף ואלקי זהב גנית׳ וזה דבר תתמיה למה חור להזהיר על עז מיד אחר עשרת הדברות נהלא כבר הזהיר עליהי בדבור לא יהיה לך ונג ולא תעשה לך פסל וגות׳ אכל פי הענין כך הוא שחזר לבאר להם שחדעת הנפסד ההוא שהיו חושבים הפילוסופים שהשי להיותו תרומם בתעלה ותעבי בעתים

נואמר ג'

ונמוד האש לילה לפני העם והוריד המן ארבעים שנה בלי הפשק זולתי ביום השבת שלא היה יורר על קרושת ואוווש דברית וכאלה רבות עתו אבל בזולת זה אי אפשר יותה ששתעו ישראל לירתיה לבטל תניין החדשים תניםן בתו שאתר אפשר שעשו כן משום דחשכחו קרא ודרשו כמו שכתבו התיספות בפין דמגלה כי מה ששנה עזרה הבתיב כשעלה מן הנולה משום דקרא משכח ודרש וכתלו את משכה התורה הזאת יכתב העתיד להשתטות יאו לפי שלא היתה הווצוה ההיא אחת מעשרת הדברות יונס שלא היקה הכוונה בה לבטל דברי משה אלא לעשות זכר לגאולה הטנית כמו שעשו זכר לג לגאולה הראשונה שכך היו מהובלים שראוי לעשות להזכר ובלבד שלא תעקר יציאת מצרים ממקומה כמו שארול לא שתעקר יציאת תצרים מתקות וכו׳ ואולם אם יבא נביא אחר או תתעאר בכבוא ויאת שהוא שליח השם להנהן דת על ידן ולבטל דברי משה שלא בהוראת שעת הנה זה בלתי ראני שיאמן בעשרת הדברות אחר ששמעום משי השם ובשאר המצות זולת עשרת הדברות גם כן אי אפשר אם לא שתתאמת שליחותו כמו שנתאמת שליחות משה שכל ישראל שמעו את הקול אותר לתשה לך אתור להם שובו לכם לאהליכם יואתה פה עתוד עתדי ואדברה אליך את כל התצוה והחקים והמשפטים אשר תלמדם יובעבור זה נגלה השם אל כל ישראל לדבר עמהם פנים בפנים כדי שיתאמת להם שליחות משה אמות עצמי וזהן שאמ׳ השם אל משה הנה אנכי כא אליך בעב הענן לל בעובי עבירו׳ החמר ובלתי ראוי לאותה מדרגה וזה אמנס יעשה לב תועלות הא לאותה שעה וזהו שישמע העם בדברי אתך ולזה ישמעו אלו לכל אשר יצום אף אם יהיה כגד תורת בני כח והשני בעתיד שיאמינו במשה לעולם שהוא שליח השם ולזה לא ישמעו לשום כביא שי מיבא למתור דברי תשה אם לא ישתעו תפי השם שהוא שליח לכך יכי השותע לכבי לעבור על דברי תשה שלא בהוראת שנה הריזה כתי ששותע לכביא לעבור על תה ששתע הוא בינצתו תפי השם שאין ראוי לשתוע לכביא על כך שעל ד דבר זה נענם עדו הנביא שהמיה אותו האריה לפי ששמע לנביא אחר לעבור על מה ששמע הוא בעצמו מפי השם נ ולזה הנא מבואר שאי אפשר להאמין לשום אדם הן שיהיה נביא או מתפאר בנבואה שיאמר שהוא שליח השם לטתור ד דברי תשה ולותר שהם זתכיים ושהגיע זתכם ליבטל עד שההאתה לכו שליחותו בפותבי בדול כיוו שנתאתת לכו שלי מליחות משה במעמד ששים ריבא :׳ ואולם אם אפשר שימצא בעתיד פומבי גדול בראשון שכל ישראל ישמעו קול ה' אלקים תדבר אלהם מתוך האט דעת רול הוא טעתיד שימצא שכך כתוב במדרש חזית על פסוק ישקני מכשיקות פיהו אמר ר׳ יהודה בשנה ששמעו ישראל אכבי ולא יהיה נתקע תלמוד תורה בלבס והיו מלמדין ולא משכחין באו אצל מ משה ואמרו לו משה רבינו תעשה פרוזביון לל שליח בינותינו של דבר אתה עמנו ונשמעה חורו להיות למדין ושכחי אתרו מה משה בשר ודם עובר את תלמודו עובר כלות' משתכח יחזרו ובאו להם אכל משה אתרו לו משה ולואי יגלה לכן פעם שניה ולואי ישקני מנשיקות פיהו אמר להם אין א עכשיו אבל לעתיד לבא הוא של נתני תורתי בקרבם ע"כי הרי לך מפורט שדעתש זל היא שכבר ימצא לכל ישראל בעתיד למוד שני כראשון מפי הבה בלי אמצעות כו׳ ולפי דעתי כי אחר שאין זה מוכרח בפי הפסוקים שיותר ראוי שנאמר שזה הדבר תלוי ברצון האל ואבל אין זה מחוייב שי שיתכא ולא כתכב שיתכא לפי העייון התוריי ואנחנו היום בזה בתדרגת הנביא ששתע דבר תפי השם שאיאפשר ל לשמוע לנביא אחר לעשות הפד מה שצווה הוא בעצמו מחשם עד שישמע כן הוא בעצמו מפי השם ואף אם תוצאמת שליחות השליח כתו שנתאתת שליחות משה לא כאבה לו ולא נשתע אליו לבטל דבר מעשרת הדברות ששמענו אנחנו מפי השם ועל זה הדרך יושב אל החולקים עלינו נאומרי כי מה שכתוב בתורה נביא אקים להם מקרב אחיהם כמוך ונחחי דברי בפיו ודבר אליהם את כל אשר אצוונו שלל נביא שתנתן תורה על ידו כמו שנתנה על יד משה ושמקרב א אחיהם דל תאחי ישראל ולא מהם אף אנחנו נאמר להם שאף לפי דרכם שהם אומרים שהכתוב מרבר שעתיד נביא טחכיון חורה על ידו כמו שהיה זה במשה מית אחר שאמר כביא ארים להם כמוך ראני שתהיה הקמתו ואמות כביאותו שהיא אמות שליחות השליח שהוא עקר לתורה האלהית כמו שאמרכו על הדרך שכתאמתה כבואתו של משה במעמד ס רבוא וכלי ספק וכלי שנס חשד :

ברק ב' יש לבעל הדין לחלוק ולומי כיזה שני בתורה אם יהיה נביאכם ה׳במראה אליו אתודע בחלום אדבר בו לא כן עבדי משה וגולא נאמי אלא על אהרן ומרי אבל כבר אפש בעתידשימציניי כמשה או גדול ממנו יוכן לא קם נביא עוד בישר׳ כמשה אינו מורה על שלא ימצא כמוהו או גדול ממנו כי כבר ימצא ה הלשון על דבר שימצא כמוהו בעתיד וזה שהרי אמ׳ הכתו על חזקיה ואחרית לא היה כמוהו בכל מלכי יהודה ואשר הית לפנית יוכן נאמ׳ על אשיהת וכמוהו לא היה לפנית מלך אשר שב אל ה׳ וגג׳ לא קם כמוהו ואי אפשר שלא יקום כמ לפנית יוכן נאמ׳ על אשיהת וכמוהו לא היה לפנית מלך אשר שב אל ה׳ וגג׳ ואחרית לא קם כמוהו ואי אפשר שלא יקום כמוהנ לעולם אלא שלא קם כמוהו בתואר מה יחידי או שבכל אותו משך זמן שנמשכו המלבים עד הגלות שנפסקה המלכות מרע דעד לא הם כמוהו מכו אנון שלא יקום כמוהת לעולם יואס כו מה המונע שלא יהיה כמוהו אינו שלא יקום כמוהו

·

הדברות ולומר סהניע אוניז להשתנות תעול התורה בכללה ואין מקום לקיומה כלל ושכאמר שאין רשות ביד מוש נביא נשכוז התבות שכזו ברז החל זית על יד כביא אחר דבר קשה תאד שאש כן לתה האתינו ישראל בתשה לשנות דבר מזירת כניכח שזיתה מקוכל ז כידש קשלה נמשכת מאכותיהש שהת נכיאים ולא בא השכוי על יד משה בפריצי החשכמית והחנותות יברכרים פוש מצר המקבלי כלכר וברכרי שאפשר שיפיל בחש החלוף בין האומות ממה שאפשי פיאת:ו כזש הרתוז האלהות זו תוו כמו שבארכו במאמר הראשון אבלגש בדברים שאין להסכמה האמושית מכוא בהן כפרה ארות זווריע ב זלאיש והתרת כהתה לאחר שאיעה קורש שזמות ושאר תרברים שהותרו ליפראל מאה ם פיאסת לבני נח שנוכיו בם ארבע מיתות כתו גני שאבת חייב תיתה כיוצא בוה כי זה מתה שתרה שהנאתר על פי נ כביא כדו אלזית כבר אם זר שישתנה על פי כביא אחרוא'כ איכה נרע את הדבר שאששר שישונה על יד נביא 36 תכשל ועל בן את- שזרראת בוזילפי תה שיתנהו העיון התוריי הוא שאין שום אדם רשאי לזוו תקבלתי יאמונתו פהוא מקכל כה קכלה כמשבת שיאמרה תחלה על שי ככיא אחד התכיד לו היות הצקרים והשרשים שבה אמתיים על הדרך שנתכי במא לי הראזון אלא אש כן יתכרר לו בירור בתור שושש רוכז לכשל דברי הכביא הראשון שכתשכת הקבלז תתנו ואילם דרך הברור הוז הנה הוא שיתאמת לכל שליחות השליח השני הוז אמות נתור יה הה זה אי אסשר שיזיה תכר עשיית אוזות או מוסתים אחר שנאבא אנשים חרבה זולת הכביאים עושים אות או מוסת אם כלחש ואש בכשוף כחרטותי מברים או באיוו ידיעש אחרת ועוד שוחר שנמכא הכביאים שאינש שלוחים לתת תירה על ידם פישים איתית ותים צים תי יאתר שהאות או התופז הכעשה על יד האיש הוה הוא אות להורות על שליחות להכתו דת כל דר מתילי כתו לו זה האות רק להירות על כביאותי כלבד ולוה הוא תכואר שאין האות או הוגיפז ראיה על שליחה השליח כזי שכזכאר כם יח מזאמר האיואלם שראיה על שליחות השליח ראוי שתלקה מזורת משה משעש מנתכו בברי מהתאתר האילבי זה אם יתכרר שליחות השליח על הדיך שנתכרר שליחותו של משה ראוי לשמוע אל דברי הבניא השני כי כא לבעל דבר" הנכיא הראשון י וכצבור זה האמינו ישראל ברבר משה אצ"פי שבא ברברת דברים הגלקים על תירת בני נח כת: מכתבנו עם היותם תקיבלים מזיא אלדית ווז לפי שנתכיר להם בירור אתידי היאם הנגרים על יד משים שאשלא בן לא זר ישיאל רשאין לויו משבל צש נאן שזורש שכל מארש ומנח כל יר אבוניים קכלה כמשכת י והכיתר הוז היה בשני דרכים אם כשנצאת צהם שזכביא האחרון המשכה בדול ב בתריצה מן הראשוי נאם בצראתו להם שליחות השליח האחינו אתובחוק כראשו כישני התינים האלה נתאתו בכנואת אשז וכשליח זו אמות נתור ו אול ז שיוע נרול בתרינה אן שיאגלים לשי שינשו על ידו אותו ותישיים ב ברולים ונוראים פלא כנומו תצולם צריחום שתוא כתותש : וכבר ביאר יזכתו זז כם אותי וארא אל אברם אל יצחם נאל ינקב כאל פרי ואתי הלא בודעיד להם כלותר סנגלה לתשה בשתו הגרולים הה יכול להרש על ירו איתיה ומוסיים בותים ותשוים בשנו אישג ש! עולש תשוא כבא לראאני בשש תעלם אלא נשיש כשתייש לפריתש ברעב ת ממות ובתלחת ז מיד חיב ואילם זתאת זית השליח מכל ישראל שתצו אז זקול מדבר עם משה כתו שאומר הכצוב בצבור ישת ג הצש ברכרי עתר פאני רונה לזת תורה על ירך ותזיך כך יאתיט כרכריך ובעבור זה הת ישראל ת מחויבין להאמין ברבריו ואב פי שים צור כל דברי הנכיאים הראשונים אחר שנתאמת ים ליחותנע! הדרך שביצבט בסרק יה מהמאמ הא וכתנלת מרובז כבואתו כמו שכתב בפרק ימוז המאמרי ואולה אם אשמר מיכא בעתיד כביא אתר פיצר דברי השזומותחיב להאמין אלת הכולא יתכן לפי וזאש לא כאחד מב"בדיון אם כשינאמת הא הנכיא הזוא בידל במדיבה ממסה ואם במכתאמת שליחות כמו שהתאמת פלידגה משה יאלם שימצא כביא בדול ממזה כבר באר הכתו התנע זה אתר אם יהוה נכיאכם ה"בתראה. אלת אתודע ונו לא כן עכדי תפה בכל ביתי ונופה ל פה אדבר בו יחרי סכתצלית נבואז תשה לתצלה תתה שהוא בחק כל ככיא כתו שכאר בסוף התירה שלא וקום לעולם נביא א אתר כתותו שרעהו השם פנים אל פנים שו התרגה עוא סטאל משה מהשי ונתנה לו כתו שכת כטוף התורה ולא קש בכים עיד בישראל כתשה אפר ידעו ה'פנים אל פנים : ולפי זה אם יבא מים כביא או תיפאר כנכואה ויאתר שהגיע לתרינה גרולה מתסה מה סאי אססר ויאמר פראני לסמוע אליו לסתו דבר מרכרי מסה פלא בהוראת סעה לא כאכם לו ולא נפמע אליו כי אנתכו כאמר לו פצריך מיאמת המתו גרול במדרגה ממפה ומכל הנביאים מכאו אחרית פהיו ע תלמידיו והז כפיצפה אותות ותופתים גדולים ונוראים מכל מיז סנצמו על ידי מפה וכל הנביאי ומיסקיע כל החולקי כלי כמו מכסה מסה לקרה ועדתו ושיכה כל הכמי הרוד ויתנבר עליהם ויסטיל כל הקינים עליו כמו שעשה משה ל לפרצה ולכל חרנותי מצרים ולכל חכתיה ושיהת האותות והתופתים שינשה גלויים ותפורסתים לכל כתו שהיו נסי ה

## אנטה לביבי פרצה ולביבי כל יפראל וטיהיו כשים מיזוריום כתו פיאליך תשה עיווד העכן יותם ועיווד

בנסתריות כי זה דבר תלוי בחברות חשם בלבר וכל עוד שלא יתאתת שליחו׳ השלחת על זה הדרך לא נשתע לשים אדם לבטל דברי משח שלא בהוראת שעה : ויש לתמוה על הדמבם זל שעם שעשה נבואת משה עיך מן העקרים ובאר ה ההבדלים שיש בין נבואת משה לזולתו ואחר כי כל הנביאי הקודמים לשנית והבאי אחרית כלם הם למשה מתרד גיתו חזר לעשות עיך שלא תנוסח הדת ושלא תשתנה ונראה שדעתו לומר שאלמלא העין הזה כבר היה אפשר לשמוע לנבי חזר לעשות עיך שלא תנוסח הדת ושלא תשתנה ונראה שדעתו לומר שאלמלא העין הזה כבר היה אפשר לשמוע לנבי לבטל דברי משח מהוא תימה איך נשלא תשתנה ונראה שדעתו לומר שאלמלא העין הזה כבר היה אפשר לשמוע לנבי מה שכתב הוא זל אלא אם תאמר כי דעתו לומיכי שי ולא קם נביא עוד בישראל במבה בכל ייני משך הנביאי אבל אש מה שכתב הוא זל אלא אם תאמר כי דעתו לומיכי שי ולא קם נביא עוד בישראל במשה בכל ייני משך הנביאי אבל אש אפשר בעתיד שיקום נביא אחר במוהו נלזה הוצרך לעשות עיר אחר שלא תנוסח התורה וכבר ביארכו אנחכו שאי אפ אפשר שיקום נביא אחר גדל ממשה בשום זמן ולא כמוה ושאין ראוי לשמוע לנביא הקטן בשום זמן לבטל דברי מי אפשר שיקום נביא אחר גדל ממשה בשום זמן ולא כמוה ושאין ראוי לשמוע לנביא הקטן בשום זמן לבטל דברי מי שנגדול מתכי אבי אחר גדל ממשה בשום זמן ולא כמוה ושאין ראוי לשמוע לנביא הקטן בשום זמן לבטל דברי מי שמתנו נכואת משה שרש אלא ענף נמשך לשלוחות השליתו מאי אפשר לבטל דברי משה בשי זמן שלא בהוראת שנה אחם לאחר שיתברר לנו אמתות שליחותו השלחתות השלח לומ שאי אפשר לבטל דברי משה בשי זמן שלא בהוראת שנה אם לא אחר שיתברר לנו אמתות שליחותו כמו שנית ברו שני חותו של משה יובזה לא כצטרך לעשות ולא עקי שלא מנכוח התורה כמו שעשה הלמבי זל כי כבר בארכו שני חותו שלי מאי אפשר לבטל דברי משה בשי זמן שלא בהוראת שנה מיל אמונה אמתית ודבר נמשך לשליחות השליח כמו שביארכו זכן יראה מעצון היה מי לא במיו אל שלי ברי משה היא אמונה אמתית ודבר נמשך לשליחות השליח בנו שביארכו זכן יראה משונין ביוי האינו אנה הימו אבתי שלי ביו אנה המצות את

בשליחות השליח יוזה מה שרצינו לבאר

פרק כא

נקראת התורה עדות כמו שאמר הכתו ואל הארון תתן את העדות אש ישמרו בניך בריתי

נעדותי ז אלמד׳ לות כי כתו שהעדות אי אפשר שלא יובן כפשטו ולא כאמר כחלף הזתן אר כעמה לו פי אר בורה באוםן שלא ינומנ אר יוכחשו העדי נאס העידו שראובן הרג את שמעו באחד בשבת והוזמו לא באת כפרש העדו באוםן פלא יהיו זותתין בשנאת כי באחד בשבת הל בשנה האשונה לשתטה או שנאת כי מה שאתרו מהרגו הוא בעבור שלא כתן לו זרקה להחיותו או בעבור שלא למדו תורה להביאו לחיי העולם הבא לפי שהצרו ראוי פיובן כפסוטו ואם הוזתו העדי נהרגין ולא נפרט דבריהם כדי שלא יהיו מרגין כן תורת הטם נקראת עדות בעבו מראני שיובנו המצוח כפשטן ולא נעשה להם צורות ושירושים לומר שיש בהם תנאי או זהן מוגבל שלא נזכר בהם ו ועל זה אמר דוד עדות ה כאמנה כלות שהיא אמתית כפשוטה והבא לפרש ולשנות ולעשות בורות ולות שאשור החזיר א היה זמכיי או כאמר על יצר הרע וביוצא בזה ושעקר כל התורה תלני באמונת הלב ולא במעשה המצות עליו להביא ראה כי אין בית לבטל התכות ולות מיש בהם תכאי או זתן שלא כוכר ואל זה רתז התשורר באתרו כרו לי זרים שיחות. אשר לא בתורתך וביאר שהשיתות הם שאומרים כיכל מצותיך אמונה בלבד ושבר עבר זמנם ושאין צורך למעשה התצות כלל ובזה השקר רדפוני ועל כן עזרכי כי אני צריך לעזרתך שאם לא כן כתעט כלוני בארץ ועם כל זה אני לא עובתי פקודיך וחתם דבריו בחסדך חייני ואשמרה עדות פיך . כלות שהם כתעט כלוני ואתה בחסדך חייני ואש נאשמרה התצות כפש טן שהם עדו' פיך כלומר בעדו שיובן כפשוטו ואין כח ביד שו' אדם לשרש ולבטל פשט התצו וזה כי אף אם כתצאו בתורה דברי רבים הסכימו בהם כל החכמים היותם רומזים לעניינים ככבדי עליוני וענייני שכליי כספור גן עדן וחד נהרות ואלתם לא בעבור זה הכחישו מניאותם ושלא יהיו אמת כסשטן אבל יאמרו שנם הי הית הדברי ההם נתצאיכן בתציאות יש בהם רתו לענייני יותר נכברים עליוני כתו שתלאכ׳ התשכן נתצאת כן ב במציאו נהנא רמו לענייני עליוני נכבדי וכן בטבע ההויה האנושי כמצאו בה הלשון והשניי והשפתי לצורך האבילה כמו שהם נמכאי בב"ח ועם כל זה הם באדם לתכלית יותר נכבד שהם כלי אל הדבור והמבטא לשבח השם ולספר תהלותיו שהוא תכלית יתר נכבד מן התכלי שנתצאו בעבורו בביח וכן בעולם נמצאו דברים מצד טבע ההויה כד בהרות וז:לתם שהם רומדים לעבייבי יתר בבדי מהם ועל דרך זה הוא שאמכי ירושלם שלמטה הוא משל לירושלם מל מעלה ולא אמרי כן להכחים מביאו ירושלם של מטה שהיא לעניין נכבד מבד עבמו כלומר שתהיה משכן לשכינה בתו שלא כבקים תציאו חזקאל והיתחו תצד עצתו לתכלי ככבד כתציאו אחר תן הצדיקי בעבור שאמר הכתוב וחיה חזקאל לכם לתשל יוכן נבין שיש בתורה דברירותוי לענייני אחרי נכבדי ולרתום עליוני והם עם זה אמתיים בפ כפשטן וכ"ם התכות שנם מיש בהם רתו לעניינים נבברים עליונים יש בהם גם כן תכלית נכבר תצר עצתן ותצר המעשה בהם יובעבור זה נקראת התורה עדות כמו שאמרכו לנמר שהן אמתיות כששטן ולא נצשה בהן צורה לבטל הממנו:

פרק בב'

סתורה שהיא בידינו היום לפי משך הקבלה מאבות לבנים היא שנתנה למשה בשיני בלי שנוי

#### ככל נה כי בותן בית רקפת טיזינ זוכיוני ניגוד הערייז בבית איזין עניונוי זי זשני שייוכ - כשי

16:00

נאת כן בכאן כי מה שאמר הכתו ולא קם כביא עוד בישראל כמשה הל שבכל אותו זמן שנמשכו הנביאים אחריו עד שנפסקה הנבוחה מהם לאקם כמיהו ואבל בעתיד כבר ימכא כמוחו או גרול ממנו ׳ ואם בעבור מלת עוד שנזכרה בתשה יותר אין לשון עיד מורה אלא על זמן מועט כמו ישתה נישכח רישו ועמלו לא יזכור עוד שפיכל זמן שלא יצא היין תמכו יוכן לא ילתרו עוד תלחתהישהל באותי הדור יוכן לא יקרא עוד לכבל כדיב וגו׳ והתשובה בזה שאין הכרח מדרגת הבואת משה אן הכתובים שאתרנו בלבד שאם כן כבר היה אפשר לבעל דין לחלוק ולות כי בישראל לא קש הבל בחומות העולם קם חבל עקר ההכרח הוא ממה שנתצא בתורה שבקש משה רבי מהשם שתועלה מדרגת כל יש ישרחל ותררגתו בנבואה מכל שאר האומות וזה הנא מה שבקש משה רבינו מהשם כשאמר לו וכפליכו אני ועמך מ מכל העם אשר על פני האדמה כי בקש ממנו שני דברים האחר שלא תשנה שנם אומה לישראל נזה שלא תשרה שכינ׳ על חומות העולם להתצא כבואה בהם וכן ארול בקש משה רבינו שלא תשרה שכינה על אומות העולם וניתן לו נהשני בקש מתכו שלא ישנה לו שום אדם בנבואה וזה אמרו אני ועמד כי כמו ששאל שלא משוה שום אומה לישראל ב בשריית שבינה לישראל עליהם כמו שפירשו רול כן כראה ששאל במלת אני שלא ישוה שום אדם אליו במדרגת הנבוא ונחמר לו בתשובת זה גם את הרבר אשר דברת אעשה כי מצאת חן בעיני ואדעך בשם יהרי שחודה לו השם באותנ עלוי שבקש תמכו ובעבור זה הוא מה שהעיד עליו הכתוב בסוף התורה שלא יתום כביא עוד בישראל כמשה כלומר א חפי בישראל שהיא האומה הנבחרת לנבואה לא יקום כמוהו לעולם במו שהובטח על כך וכל שכן בשאר אומות שאיני ראוית שתחול עליהם הכבואה יותה שארול ולא קם כביא עוד בישראל במשה בישראל הוא שאינו קם אבל באומות ה העולם קם יותהו בלעם אתרו זה להורות כי כתו שתדרנת משה בנבואה היתה בעבור ישראל כתו שפרשנו בפ׳ יב מן התחתר הזה כן בלעם לא הגיע לאותה תדרגה שהשיג בנבואה עם היותו קוסם אלא בשביל ישראל כדי שיברכם אבל לא שתשנה תררגת בלעם לתריגת משה חלילה שכבר כאת לו גם את הדבר הזז אשר דברת אעשה כי מצאת חן בעיני ואדעך בטם שהודה לו השי שלא תשוה תדרגת שום נביא לתדרגתו ושלא תחול נבואה על אותות העולם י ולפי שראה משה שהודה לו השי בקשתו שבקש חבין תמנו שני דברים האחד שהנבואה לא תחול על האדם בטבע אלא בר ברבון אלקי ולפי הורה לו שלא תחול הנבואה על אותות העולם שאם היתה חלה בטבע לא היה השי תוכע טוב מכ מבעלין שלא תחול על אומות העולם יוחב הבין ממכו שנבואתו תהיה עניין נסיי ודבר שהוא למעלה ממדרגת השכל האיכושי להשיג בכבואה אפי מכד התורה ואף אם יהיה מוכן אליה שאם היה בחק השכל האנושי שישיגנו איך הבטיחנ השי וארעד בשם נשלא יקים בישראל נביא כתשה הנה השי אח ראני שיתנע טוב תבעליו שאם יהיה אדם תישראל שה שייא האומה הנבחרת לתנל הנבואה מוכן לאותה מדרגה שלא ישפיע עליו ברצונו יאבל בלי ספק להיות נבואתו עכ עניין נסיי בחסר מופלג שאין מחוק האדם שיאיגנו הבטיחו שלא יעשה אותו החסר לאלתו ובעבור שהרגיש משה ה טהייתה שנית רצון לעשות עמו חסד חנס סירך לזה שאלה אחרת ואת הראני נא את כבורך כי חשב שאחר שהודה לו ה האי לעשות עתו חסד הנם שאין סום אדם ראו להשינו מנש ראיית או השנה כבודו איעש שאיכו בחק האדם אישינהו ה ש ראה לו על זד החסד ובאתהו התשובה על זה לא תוכל לראות את פני כי לא יראני האדם וחי וביארו רול אפי תלאכי הטרת שהם קיים ניהיה פי התשובה לפי זה לא תחשוב שהחשנה הזאת שאני מוכע ממך לפי שאין מחק האדם שישינה אבל לפי מאין גם זה מחק מלאכי המרת מהם חיים תמיד שישיגוה ולזה אי אפשר שתשיג אתה המררגה הואתכי די לך שתשיג כהשגת מלאכי השרת אבל להשיג יותר מהם אי אפשר ולזה לא מכע ממנו השגת אחוריים שהיא ידיעת איכות השתלשלות הנמצאות ממנו אלא השבת פנת שהוא השנת דבר מעצמותו שלא ושיגנה זולתו ינלפי הדברים הללו אחר שהודה לו השי שאלתו כתו שאת ואדעך בשם ראוי שנבין כי פסוק ולא קם נביא עוד בישראל כתשה הוא נם תתתיד ת מורה על גידל מדרגת משה בנבואה על כל הנביאים הבאים אחרינ ולזה לא יהיה שום נביא רשאי לחלוה על דבריוי וראני היה לפי זה לתכנת כבואת תשה שרש פרטי בפני עצמו לתורת תשה לפי שהוא מורה על כצחיות התורה הואה א אבל לפי שאפשר לבעל דיז לחלוק על הפי שאתרנו ולותר שאתת הוא שלא יקום בישראל כמשה ולא גדול תתנו אבל באימות העולם אפשר שיקום כמו שארול על ידום ונשא וגבה מאד ירום מאברהם וגבה מתשה בנשראה שאפיצר טיקום גדול ממשה לזה שמכו אותו עכף משליחית השליח ולא שרש בשני עבמו לומרשאף אם כודה שיהיה שי הפס יזי בדבריהם נשיהיה אפשר שיקום בעתוי נביא אחר נדול כמשה הנה אי אפשר לותר שיאתן שו נביא או תתפאר בנבואה לחינה על דברי משה אם לא שיתבאר לכו שליחו השליח והוא שיתאמת שהוא שליח השם להה תורה על ידו במעמר ס רבוא כמו שנהאמה שליחות משה כמו שאמרכו ימולם אם אפש שיתאמת זה בערד כשישמע כל העם כאחד שליחו השליח ברול ה׳ אלקים מדבר מתור האט באשר חיה זה בתשה אין לכו עסק בנסתרות

ותכליתה ומאשר כל דבר הנכת מאי זה מין שיהיה כבר אפש שיובן בשתי הבנות מתחלפות עד שהבש שההי ההבנה האחת תסכמת לכוונת האומר והשנית מתחלם ת לה מכל וכל כמו שכתב הדמבם זל באגרת תחיית המתיש כי שמנג ה וטראל ה'אלקינו ה'אחד העברים יבינו ממכו האחתת הנתורה מהאחר התרכות בל הבנבור זה היה מחוייב כדי שתהיה תורת השם תורימה ותוכן על הכוונה הראויה שבתת השם אותה אל משה בכתב יפרש אותה לו על הכוננה הראויה וכן משה ליהושע וכן יאושע לקנים ואקנים לכביאים יוכן דור אחר דור כדי שלא יפול שום ספק ב בהבנת הכתב כפי מה שראני ולפירוש הזה ליתורה שבכתב שמשר משה ליהושע ויהושע לבאים אחריו הוא שקראו ת תורה שבעל עה לפי שאי אפשר מיבא הפי הזה בכתב כי בכתב החוא יפול ג"כ הספק שאתרנו שיפול בתכתב הראשון ווצטרך פילפיוכן לבלתי תכלית כתו שקרא לחבור התשניות שהוא פיתורה שבכת שנשל בו מן הסשק והמבוכה עד שהוצרך לפי אחר והוא חבור התלמוד שעשה רב אשי לפרש היושניות וכן התלמוד שהוא פי המשניות הוצרך לפי בכ ורבו עליו הפירושים וחלוקי הסברות וכן על הפירושי גם כן ולזה הוא תבואר שאי אפשר שתהיה התירה שבכתב שלמה אם לא בהמצא עמה הפי חזה על שה וזהו הנקר׳ תורה טבעל פה ועל זה הוא שאליול לא כרת הכ"ה ברית עם ישראל אלא בשביל תורה שבעל פה וזה לפי שאין מציאות להבנת התורה שבכתב אלא עם תורה שבעל פה׳עוד לפי שאי אפש מתהיה תורת השם שלת' באוםן שתספיק בכל האמנים לפי שהפרטים המתחדשים תמיד בענייני האנשים כמשפטי הדבריסתנפעלים הם רבים תאד תשיכללם ספר יעל כן נתנו לתשה בסיני על פה דברים כוללים נרתא בתורה בקצרה כדי שעל ידם יוציאו החכמים מבכל דור ודור הפרטים המתחדשים והם הדברים שנזכרו בתורת כהנים בכת בתחלתו באותה בריית התתחלת ר׳ישמעאל אות׳ בשלש עשרה מדות התורה כדרשת מקל וחומר מגזרה שנה וכו׳ועל ידי אותן הדרכים או אחד מהן יודע כל מה שלא כמצא בתורה בעי׳ אבל מששנמצא בתורה בעי׳ או בקבלה אין היוצא באותן הדרכים מועיל ולא מצלה ולא מוריד לבטל הכתו או הקבלה ובעבור זה המצא פעמים הרבה בתלמוד שיאמרו א מניין לך ויאמר המשיב הלכה למשה מסיניי וכן יאמ׳ המקשה אם קבלה נקבלה ואם לדין יש תשובה י ולשי שאפשר מיכול מחלוקת בי חכמי ישרא בדבר שלא באה הקבלה בו אלא שינצא באחת מהיג מדות או באחת משאר דרכי ההבנה השכימה החכמה האלקית כדי שתהיה תורת השם תמימה לסלק המחלוקת ההוא במה שאפשר וזה בשנתנה ההכרעה ב בכל דור ודור לרוב החכוני נאמרה אחרי רבים להטות ואמ גם כן לא תסור מן הדבר אשר יגידו לך ימין ושמאל וביארו רול אפי׳ יאמרת לך על ימין שהוא שמאל ועל שהוא ימין וכוונתם בזה לות׳ כי לפי שכל אדם מדרכו לחשיב מח מחשבות וליחם לעצמו ההתבוננות והשברא וההשכל יותר מכל מה שזולתו עד שתוצא כמה פתאי ונשים ועמי הארץ מדברים תועה על החכמים ניחשבו עצמם משכילים יותר מהם אמר הכתו כי אף אם יראה לתולק שהחכמי אומרי על מנין שהוא שמאל נעל שמאל שהוא ינין לא יזנו מדבריהם לעולם אבל תהיה ההכרעה מסורה תוניד אל רוב החכמים נ נאף אם אטמר שיחיה היהיד יותר חכם מכל אחד מהם ניהיה יותר מסבים אל האמת מכלם תהיה החלכה בהכרצת ה סרוב נאין היתיד רשאי לחלוק עליהם לעמות מעשה בדבריו כלל וזהו ענין ר' יהושע עם ר' אליעזר בבבא מציעא כי א׳עטי טר׳ אליעזר היה מום לג בחכמה יותר מכלם עד טיבאתה בת קול ואמרה מה לכם אצל ר׳ אליעזר שהלכה צמ במות בכל תקום עמד היהוטע על הגלת ואמר לא בסמים היא מא עם מהאמת יהיה כדבריר אליעזר אין ראוי שנכיח דברי המרובין לעשות כדברי היחיד כי כבר נתנה תורה על הר סיני שכתוב בה אחרי רבים להטות׳ ואם בדבר אחד כנוסה כדברי היחיד ונכיח דברי המרובין יתחדם מחלוקת גדול בישראל בכל דור ודור כי כל יחיד יבא לחשוב שהאמת אתנ ויעטה כדבריו הלבה למעטה ובזה תפול התורה בכללה י וע"כ ראוי שלא כניח הדרך הכולל שהוא ללכת אחר הרוב ולהכיח דברי סיחיד או דברי המעטים ובלבד סיהיו הרוב דעת החכמים לא רוב דעות עמי הארץ לפי שההמון ועמי וכבר הזהיד שלמה על זה ואמר שאין ראני ל הארץ נפתים לדבר שאינו עד שיבאו להעיד עלת ולותר שהוא כן להמשך אחר הסכמת ההמון שחרי אכו רואים אותם מסכימים בכמה דברים בחלוף האמת וזהו שהרי ההמון לא אב יבות לגבב כי ינבוב לתלה נפשו כי ירעב וזהו מוסכם הצלם ובלתי מגונה י ואינו כן לפי האמת הבל אם נמצא ישלם מבעתים ואתכל הון ביתו יתן לפי תשפטי התורה שאמרה ואם אין לו ונמכר בגנבתו יוכן יככימו ההמון כי הכואף אינו ראני לעונם אבל יאתרת כי כואף אשם חשר לב וראני לחמול עליו כי הוא מזיק לעצמו ומשחית לכפשו והוא יעשה העבירה והרע לעצמו ואין שום כן דעת מזיק לעצמו ועל כן יאמרו ההמון שהוא חסר לב ואינו ראוי לעונש ואינו כן לפי האמת כי נגע וקלו ימכא הנואף ואו כי קנאה חמת גבר ולא יחמול ביום נקם לא יעא פניכל כופר ולא יאבה

מאמר ג'

כי ירבה מחד ונכל אין ראני

Π

כאמר ג'

בזי הכל אי אבשר לה שתקבל שנוי וא עפי שהיו בהם תלכים עובדים עוכן ג'כ היו נמצאים עמהם נביאי כל אותם הימים עד החרבן נמוהירין את ישראל על שמירת התורה׳ ומה שמצינו ביאשיהו שחרד חרדה גדולה על סשר התורה שתצא חלקיהו הכהן בית ה׳ לא שלא היה נמצא בידם סער תורה או פתשגן כתב הדת שהרי ירוויהו הנביא היה קיי אלא לפי שאמון ותכשה הת עובדי עו ותכעיסי את השם עד שאלול כי תנשה היה קודר את האזכרו וכותב שם עו תחתיהם לפיכך חשש אחד מן הכהני שאם יבא ליד המלך סשר התורה שכת משה שיקדור את האוברות שכו ובעכו זה גנא כין שורות הבניין - וא חכ ביתי יאשיהו אשר שב אל השם בכל לבבו ובכל נפשו ובכל מאדו ככל תורת משה חפשו אחר ה הספר הזה ולה תצאותו וכשחוקו את בדק הבית תצאו חלקיהו בין שורות הבניין והיה בעיניו כמוצא שלל רב שלח אל המלך לאמר סשר התורה מצאתי כלות ששר התורה הידוע שעשה משה ולא אמר ששר תורה מצאתי י ומה שחרד ה המלך יאסיהו על כך וקרע את בגדיו כשמתע את דברי הסשר כבר פיר׳ רול בירושלתי טעם הדבר הזה לשי שספר תו תורה שנשה משה לתחלתו הוא כגלל ואותה שנה מכאוהו כגלל בפסוק יולך ה אותך ואת מלכך אשר תקים עליך וגו׳ ול נלפיב חרד המלך אותה חרדה שחרד לא בעבו שהיתה התורה נשכחת מהם חלילה וכן כשגלו לבבל אי אפשר שתשתנה לפי שבתחלת גלות יהויכי קודם שחרב הבית גלו החרש והתסגר וגרולי חכתי ישראל שהרי היה בהם דניאל והיה שם י יחזקאל הנביא אמר הכתו בא אלי הפליט מירושלם לאמר הוכתה העיר וכל גלות ישראל שהית מפוזרין בכל ארץ אשור היה כמצא בידם פתשגן כתב הדת שהרי אפי אצל הכותיים שהנשיב מלך אשור בערי שומרון היתה התורה כמצאת : וכשחרב הבית כבר היתה התורה מתפשטת בבבל ואי אפשר לה שתקבל שנוי מפני חרכן הבית וכשעלה עזרא מכבל והגדולים שבישראל והחכתים לא עלו עתו אלאיתתי תספר

נהמיוחשים שבחם כלם כשארו בבבל אראל לא עלה עזרא תבבל עד שעשאה כסלת נקיה ועלה כלומר שהניח הכשרים נהעלה עמו כל הפסולים לפי שבארץ ישראל יהיה בידו כח למחות שלא יתערבו בהם תרע שהרי לא עלו עמו משבט לני כלל אמר הכתוב ואבינה בבהנים ומבני לני לא מצאתי שם עד ששלח בעדם לבבל ושלחו לו מבני מחלי יח ואחר שנשארו שם כל הנדולים ויודעי התורה לא היה רשאי לשנות דבר בתירה כי לא תהיה תורתו תשבות עם תורת כל הנש הנשארים בבבל והנתצאים בצרי שותרון ובארץ אשור ובתקותות אחרים שלא הסכיתו לעלות עתו וא'עפי ששנה ה הכתוב כתו שאתרכו לתעלה זכר לגאולה שנית מית לא היה רשאי לשנית דבר בתורה ותה ששנה תכיין החדשי תניסן לתמרי כמו שאמרנו לא חשב זה לשנוי אחר שבמשפטי התירה היו מוכין לשמיטין וליובלות מתשרי ואולי שכך היו מיול מקובלים מירמיה שהיתה קבלה בית מן הנביאי עד משה שראני לעשות זכר לגאולה השנית אחר שנשארה מצות פס פסח שהיה זכר ליציאת מצרים במקומה אבל לא שנה דבר מן הכתו בתורה כלל ואם נמצאת התורה באומו אחרות על זולת הכוסח אשר בידינו או באיזה שנוי בקצת דברים הנה השנוי ההוא נפל מצד התעתיקי לאומות ההן שלא היו ב בקיאין בה ז מה כי היהודי מדקדקי בתורה ובאותיותיה בתלא והשר ומתפארי בידינת מכיין האותית ופשוקי הטעמי עד שהם כותבי׳ זה בגליוני ספריהם וקורין אותו מסורת מה שלא יעשו כן שאר האומות׳ וכן אמרו למה נקרא שמם סופרי׳ שהיו סושרי כל אותיות שבתורה י וזה לאותכי היא שמורה בידם כמו שנתנה למשה בלי שנוי׳ והראיה שהיא כ כתצאת היום ביד כל ישראל התפוזרים בכל העולם תקצה מזרח עד סוף התערב על נוסח אחד בלי שנוי ינתה שא סאריול על קבת תיבות שבתורה תקון סיפרים הוא זה כמו שאמרו ואברהם עודנו עומד לפני ה'נה עודנו צומד לפני אברהם היה לנ לניר אלא תקו סופרים הנא זה יוכן אל אראה ברעתי ברעתך היה לג לניתר אלא תקון סופרי הוא זה וכן בולת זה ממה שאריול שהוא תקון סופרים אין הכוונה לומר ששנה שום אדם דבר ממה שבתורה חלילה שאין אדם ב בעולם שיזיוף ספר שיאמר אני זייפתי או תקנתי כך וכך ואיך יאמרו הם תקון סופרי' הוא זה׳אכל הכוונה לומ'כי לפי עניין משך הפרשה היה ראוי שיאמר ואל אראה ברעתך ומה ששנה הכתו' ואמר ואל אראה ברעתי לא היה אלא כשופר המתקן דבריו דרך כבוד כלפי מעלה כי משה לא היה מדבר על עצמו אלא כלפי מעלה היה מדבר ותקן משה הלשו מצי השם כשופר המתקן הכתב דרך כבוד וכן כל ביוצא בזה י וכן הנקודות על תיבת ואהרן בעסוק כל הפקודים א אשר פקר מיזה ואחרן ועל לכו ולבנינו וכיוצא בהם הטעם בזה הוא כי הנקידה על התיבה עם שתשאר כתובה הנה היא באתצעות בין כתובת התיבה והעדרה כאלו יאמר כי אעת שכתוב אשר פקר משה ואהרן היה המונה משה וא נאהרן היה טפל לו אלא שנכתב דרך כבוד כי ממה בלבד היה העקר יוכן לנו ולבנינו להורות כי אין חיוב הבנים על פי האבות כל כך כחיוב האבות על עצמם אעפי מהבני מתחייבי על פי האבות וכן כלם על זה הדרך : הדבר השלם הוא אשר לא ידומה עליו תוספת ולא חסרון ואחר שנמצא דוד יתאר תורת השם פרק כג' ותכליתה׳

כשהיא תווימה הנה אי אפשר שיהיה בה שום חשרון להגעת שלמותה



מאמרג

-

מספר לכוכבים לכלם שתות יקרא להורות על חכמתו ית׳ והמשך אל זה גדול אדוכנו ורב כח ולתבונתו אין מספר ל להורות על שלשתם יכי אתר גדול ארוכנו להורות על הרבון כי הוא גרול לעשות מה שירצה ואי תי שיעכב על ירו וזה כנגד מה שאת בונה ירושל ה׳ ואת ורב כח לרמוז על יכלתו לחכוש לנשברי לב כנגד מה שאת הרופא לשבורי לב׳ ואת ולתבונתו אין מספר להורות על היותוחכם לדעת מספר הכוכבים וכח כל אחד מהם והתמוג כחותיהם זה בזה וזה כנגר מה שאמר מננה מספר לכוכבים כלות אחר שחכמתו כלתי בעלת תכלית יכול להויוף אפי בדבר בלתי בעל תכלי כל שכן מספר הכוכבים שהוא בעל תכלית בהכרח כי אי אפשר שיתצאו גשתים בלתי בעלי תכלית במספר אבל להפלגת רבוי כחותיהם בהתמונס זה עם זה ייחם ידיעת מספרם והפלגת רבוי כחותיהם בהתמונס זה עם זה אל ה החכת הבלתי בעלת תכלית ותה שאתרו חכתי החקיר כי הככבי בעלי מספר ירוע ושהן אלף ושני ועשרים ותאהלא אמרי זה אלא על הכוכבים הנראי אבל הכוכבי הבלתי נראי אלינו הם רבי מאד את הכתו והנכם היום כככבי השמי לרביוזולת זה הרבה יולחלשות ראותנו לא כשיג מהם אלא מעט מהרבה יואין ראוי לומ שהבלתי מושבאליכו אינו כמכא כי העטלף שלא ישיג אור השיעש איכו ראיה על היותו בלתי כמכא יועל כן לקח ראיה על היותו חכם מהיותו מוכה מש משפר לכוכבים להורות על השלצת הרבוי ההווה מזר הרכבת כחותיהם והיותם נכנעים לפניו לבטל הוראתם כשי מה שתנותר חכתתו ית וזהו לכלם שתות יקרא כאדון שקורא אל העבד לעשות רצונו וכו׳ והתשיך כל התותור על זה ה הדרך להראות חכמתו ורגונו ויכלתו כי אמר מעודד ענוים ה׳וצלהורות על היכלת׳ והמכסה שמים בעבים להורות על החכמה כי אליהוא הכיא ראיה משלאות המטר להורות על חכמתו ית׳ נאמ עוד לא בגבורת הסום יחשץ וג׳ להורות. על הרצון לות׳ שאין רצונו בבעלי הסוסים ולא בבעלי הזרוע והקותה אבל רוצה ה'את יריאיו את התיחלים לחסת כי לא בחיל ולא בנח יושיע ה׳ ואת שבחי ירושלים את ה׳כנגר מה שאמר בתחלה בונה ירושלם ה׳וכו להורות על הרבון ה הנמשך והמשיך זה גם כן בירידת המטר ובשאר דברים הנמשכים בעולם לות שכלם נמשכים מאתו ומורים על ח חכתתו ורצוכו ניכלתו ינעל כן את בסוף המזמור מצד דבריו ליעקב חקו ומספטיו ליסראל להורותכי גם אלו הג ח חלקים שהתורה מקפת בהם שהם דברים חקים ומספטים יורו על היותי חכם ורוצה ויכול כמו שאמרכו וראני לשבח לשם על היות אלו הג׳ חלקי׳ מגיעים מאתו לכלל האומה ועל כן קראם דבריו וחקו ומשכטיר ומה שאת אח"כ לא עשה כן לכל גני כא לפרסם רב החסד טעשה השי לישראל לתת להם דברי וחקים ומשפטי שיהיו מתנהגים על פיהם לקנות עלמותם האכושי מה שלא עשה כן לכל גוי שיודיע להם דבריו וחרוו ואפי המששטים שמדרך הדת הנימושית לדבר בהם נלהגבילם לא ידעום שאר האומות בי לא היתה ידיעתם מספקת לשער היושר והשוני האמתי כמו שבארנו וזהו ומשכטי בל ידעום יוסיים הללויה לומר שראני לשבח השם על החסר המושלג הזה שעשה עם ישראל להשניח בהם זה המי מז ההשנחה הנפלאה להשפיע להם דברים וחקים ומשפטים מחכמתו ורצונו ויכלתו במה שיושג התכלית האנושי

הקשה אלי חכם אחד מחכמי הנצרים ואמכי הדבר יבחן מצר סבותי אם מצד החמור נאם מ ברק מא מצד הצורה נאם מצד הפועל נאם מצד התכלית ואמר כי כשתבחן תורת משה תמצא חסרה ב בכלן יוז כי היא חסרה מלד החוגר שיש בה ספורים ועניינים אחרים שאינם תורה כלות הנהגה והישרה ותורת ישו אין בה דבר מאינו תורה - ומצד הפועל כי היא תכיח השודות האלהיו הרומות על השלוש כעלתות מאד שאי אסשר שיובן מתיכה שלמות הפועל ותואריו כלליואמר כי זה יובן מתורת ישו הנצרי שבארה בעי שהאלוה אב ובן ורוח הקדש נשכלם דבר אחד ומצד התכלית כי לא תניח ההצלחה הנשמית שהוא התכלית האנושי אבל תניח הצלחות גשתיו בלבד ואולם הירתישו תניח ההצלחה הנפשית ולא ההצלחות הגשמיו יומצד הצורה כי התורה ראוי שתהיה מקפת על ג'דברי על מהשבין אדם למקום נהם מצות עבודת׳ נקראות בלשונם צירימיניאליש נהם המצות שאדם עושה מצד עבודת האל כי צירי בלשון יון אלוה ועל מצות שבין אדם לחבית והם התשפטי נקראים יודיציאלים והם המצות המתחדשות כל האדם מצד משאו ומתכו עם אלתו והם המתחייבות מצד הקבוץ המדיני יועל המצות שביכו לבין עצמו כיריאות מוראלים נהם המכו שאדם עושה אותם לקנות תכונה טובה בכפשו מיראת חטא וענוה וביוצא בהן שהן מקנו בנפש תכונה טובה ואמר כי כשתבחן תורת משה בשלטה מיני המצות תמצא חסרה בכלן כי במה שבין אדם למקום שהן מצות עבדת' לל בהוראת דרכי העבודה הנה היא חסרה כי היא תצוה בהריג' הב"ח ושריפת הבשר והחלב והאת הדוני תריקתן מהן עבודות מוהמותמה מאין כן בתורת ימו כי עבודתו כקים בלחס וביין י ואס במה סבין אדם לחבירו ש מהן התשפטים והם התכות המדיניות הנה היא חשרה גם כן לשי שהתירה הרבית שאתרה לנכרי תשיך וזה דבר מש משחית הקבון המדיני וכותה גם כן שהרוכח בשגנה יגלה עד מות הכהן הגדול וזה עוכם בלתי שוה כי פעמי יהיה

לצון שרר ה

ふ



אין ראני להביא ראיה מהסכמת ההמנן בי פעמי יסכימו ההמון על חלוף האמת שהרי בימי אחאב ומנשה ודומיהם הינ מסכימים כולם לעבוד עו זולתי הנביאים ותלמידיהם ועל כן ראוי שתהיה ההכרצה מסורה לרוב החכמים בלבד כי החכמה מתת אלקי היא כי היתן חכמה מפיו דע ותבוכ ובזה תהי תור השם תמימה בכל דור ודור ובלתי חסרה דבר : תורת משה האלקית הואת תריף בכלל על שלשה חלקים יורו על שלשה עניינים חלוקים שהם החכמה פרקכד והרצון והיכולה: התלק הא׳ הוא החלק המקיף בדעות אמתיות ויקרא זה החלה דברי כמו שאמ׳ הכתו את הדברים האלה דבר ה'אל כל קהלכם ואנריג'כ ואכתוב על הלוחות את דברי הברית עשרת הדברים בעבור החלין המדעי אשר בהם המציאות השם ותורה מן השמי וההפנחה ושאיכו גוף וחדוש העולם וזולת זה והה החלק הוא המושפע מחכמתו יתלל מצד היות חכשי וחשני הוא החלק המקיף על הדברים הנרצים אצל השי והם המושפעים מרצונו התורים על היותו רוצה ויקרא זה החלק חוקים והוא כלל התצות אשר אין טעתם כודע כאבילת חזיר ולבישת שעטכז וז וזריעת כלאים ופרה אדומה ודומיהם שהם גזרת מלך והם דברים כרצים לנית אחר שצוה בהם אראל וכי מה אכפת להקצה בין שוחט מן הצואר למוחט מן העורף אלא נחת רוח לפניו שאמר ונעשה רצונו וכן אמרו על הקרבנות אשה דיח כיחות כחת רוח לפני שאתרתי ונעשה רצוני : והשלישי הוא החלק התקיף על עשיית היושר והרחקת העול בין ה האנטים ניקרא תשפטים נהם המנשפעים מיכלתו נהנא מבואר בי הדת הנימוסית לא תוכל להקיף על החלק הראשון שחם הדעות חאמתיות כי כמו שכתכנו במאמר הזה עדין המחלוקת במקומה עומדת על הדרושים הנכבדי שהדעות תלניי בהם ועל החלק השני ג'ב שהנא ידיעת החקים והדברי הנרצים אצל השי לא תוכל להקיף בשום צד כי אין לשכל האכושי מבוא לדעת פרטי הדברים הנרצי אצל השי אם לא מצד הנבואה כמו שביארנו י ועקר ההפתה הוא על החלק הג׳ שהם המשפטים כי היא תשתדל להרחיק העול מבין האכשי ולהעמיד היושר והיא קובעת דין ומשפט בין האכשים כדי שישלם הקבוץ המדיני וכשיעוץ בה היטב תמצא שאפי בחלק הגאי אפשר לה לשפוט על נכון כי לא תספיק לשערי היושר בכל הדברים על דרך האותכי איזה דעת אנושי יספיק לשער כמה ישלם הגנב אם שני כפלים או ג'כפלי אנ ד או שבעתים כי תמצא במניחי הנמוסים מישהניה שהגונב ממון בין רב למעט יומת וזה דבר ימאן אותו השכל האכוטי כי למה יומת האיש על גניבת ממון ואפי פעמי הרבה ובעבור זה הסכימה התורה האלקית לשער גניבת ממון בעונסים מתחלפי כי הכופר בפקרון וכיוצא בו שהוא מין גניבה קלה ישלם שני לרעהו והגונג שה ישלש ד׳צאן תחת שה י והגוכב שור ישלם חמשה בקר כי ההזק שהזיק בגכבת שור שבטלו ממלאכה הוא גדול ממה שהוא בגבבת השה י ואולם בעבור שיש בנכבת הצאו הפסד תרובה יתר תבשאר תטלטלין חלב וגזה וולדות אתר ד׳צאו תחת השה י ועל כלם אתר אם אין לו ונתכר בגובתו וזהו דין ישר ושווי אתתי שהבא להפסיד תתון חברו ישלם תתון ואם אין לו ונ וכמכר בגנבתו כדי שישתלם אפי תגופו אבל שיומת האיש על גנבת ממון אין זה יותר אמתי אלא על גנבת נפשות כמו שאמר הכתוב כי ימצא איש גוכב כפש מאחיו מבני ישראל וכו ומין הגנב ההוא כלומר ולא זולתו זוכן ברוב המששטי לא תשפיק הדת הניותסית למער היושר והשוני האמתי ועל כן היה ראני שכמו שהתורה האלקית תקיף על ב החלקים ה הראשונים כן גם כן תקיף על התשפטים להורות מאין יכולת ביד מום אדם לשער היושר האחת לעשות משפט ישר אלא השם ב"ה ועל כן נחלקו כל דברי התורה אל אלו הג׳ חלקים להורות על חבמתו ורכונו ויכלתו כאשר אמרכו יוכן תמבא התמורר בתותור הללויה כי טוב זתרה אלקינו ונו שהיה תשבח השם על היות תושפעים תתנו ענייטי מודי על היותו חכם ורוצה ויכול צרף עומהם היותו ית חוכן וכותן לישראל מאתו אלו הג חלקים מהם דברים נחקים ומשפטי פהם מורים גם בן על היותו חבם ורוצה ויכול ועל כן אחר בי טוב זמרה אלקונו כי נעים נאוה תהלה בלומר נעים ו וטוב ויאות להללו ולומר לו על כל העניינים הנמשבים מחכמתו ורצונו ויכלתו המורים על השנחתו והתוזיל בונה ירוש זרנשלט ה'כדחי ישר' יכנס כי זה יורה על היותו ית׳רוצה כמלך הבונה מדינה ברצונו ומכנס בתוכה אי זה עם שירצה סאין תי שיעכב על ידו לפי שהואגרול על כל בכי תלביתו ומבד גדולתו עושה כרצוכו ואחב אתר הרופא לשבורי לב ו זמחבט לעצבותם להורות על יכלתו וזה כי שבירת הלב שהוא פרוק חבורו לא יקבל רפואה כלל בדרך הטבע כמו שכ מכתבו חכתי הרפואה אבל פרוק חבור שאר האיברי כבר אפשר שיקבלו רפואה ולזה ייחם אל השם שהוא רופא שברי הלב מהוא שרוק חבורו א"עשי טאין מדרכו שיקבל רטואה וזה ממה שיורה על תוקף יכלתו להציל עטוק מיד עושקו במ בתאתר דור קרוב ה'לנשברי לב ואת דכאי רוח יושיע כלות כתו שלנשברי לב שאי בטבעם לחיות הוא קרוב לרפאתם כן הוא תושיע לדכאי רוח שאין להם תושיע מצד הטבע כמאמר שלמה רוח איש יכלכל מחלהו ורוח נבאה מי ישאכה דל במאדם הגלה נהרוח החינני חזק הנא יבלבל המחלה אבל בשהרוח הנא חולה שהיא נבאה מי ישאנה דל מי יבלבל א אותה כי אין בטבעה לחיות ואחר כך אתר מוכה מספר



#### כאמר ג'

נטיהיו אחד זה אי אפשר אם לא יבדקו שני הסותרי יחד שהוא דבר כנגד התושכלות הראשונות שאי אפשר לשכל לצייר מציאותו ולוה בעצמו הכחישה גם כן הגשמות והזהירה מלהאמין בו אמר ונשמרתם מאד לנפטותיכם כי לא ראיתם ואולם מה שאמר שהיא חסרה מצר התכלי שלא כל תמוכה פן תשחיתון ועשיתם לכם פסל תמוכת כל סמל : מוכתו שנזכור בתאתר הד בע"ה ותה שלא הזכירה ההצלחה הנפשיית זה אינו כי כבר הזכירה לחכמים בר ביארה זה ביאור רחב לפי שהתורה לא נתנה לחכמי ולמשכילי בלבד אבל לכל העם מקצה גדולי וקטני חכמי וטשאי וראוי שיבואן בה דברים מובנים לכל וראויים שתבא האמונה בהם והדברי המושני בהרגע לכל יותן בהם האמ,נה בדולה נהדברים המושכלים הבלתי מושנים בהרגש ובלתי מובני אלא לחכמים לא יותן בהם האמנה כלל אבל יאמרו ההמון כי מח שהוא בלתי מושג לחוש הוא דבר רחוק ושרך׳ ולזה יעדה תורת משה דברים גשמיים בפירו כראים לעין ומושנים לחוש לכל העם מקצה ודברים שכליים בלתי מושנים אלא למשכילים ברמז כדי שיכירו כלם איש ואיש כפי מ מדרגתו שנל ידי התורה יושנו כל ההכלחות הנשמיות והנפשיות כל זמן שלא יגרום החטא ויהיה השנת הנשמיות שאין מדרך הטבע שיושנו ראיה על הנפשיות וכבר העיד על זה בלעם שלא היה תאומת ישראל והיה חכם גדול וכביא ואמר תמות כפשי מנת ישרים נתהי אחריתי כמנהו שיראה שמצד חכמתו או כבואתו השיג שיהיה לישראל אחרית ותקיה אחר ה המות עד שהיה כוסף שאחר שימות תהיה לו אחרית ותקוה כישראל לפי שהבין שההשנחה בעול הזה ראיה על הצלחתנ בעולם הבא וכש בי בהיות נסים מתמידים באומה שלא כדרך מנהגו של עולם שהיא ראיה על הצלחת הנפש בעולם הבא כמו שכל זמן בית ראשון היתה הנבואה כמצאת בישראל תמיד ואף בבית שני שלא היתה שם נבואה היו נענים פעמים בבת קול נהיו נסים אחרים מתמידים באומה כמו שתעשה הארץ בכל שנה ששית בשמטה התבואה לשלש ה השנים כמו שאת ובויתי את ברכתי לכם בשנה השמית ועשת את התבואה לשלם השנים וכמו שבכל שנת השמטה שאת הכתוב הקהל את העם האנשים והנפים והטף וגרך אשר בטעריך וכו היו כלם עולים בחג הסוכות לשירוע את התורה נאת הכתו נלא יחתוד איש את חרצך בעלותך וכו ינסי אחרי מתמידי שהיו במקד כמו שמכו אות במסכ אבו ובמסכ יומא אמרו שהיה לשון של זהורית תלבין בכל שנה ביום הכישורי ונסים אחרים שמנו אותם שם שהיו מתמידי באומה מה שלא כמצא באמת הכוצרי אות מתמיד מורה על אמתת אמוכת ומיה שיביאו ראיה מהצלח המאמיכים באמוכתם אינה ראיה כלל אחר מתכאנו קודם טנתנה תורת משה יותר מאלפים שנה שהיו כל האומות עובדים על זולתי יחידי ם סגולות כאבויו ודומיהם ואעם כן היו כל האומות מצליחות כל אחת ואחת במלכותה המיוחדת לה והיו עומדות בשלוה ובהשקט נאף משנתנה תורה היו כל האומות עובדי עו זולתי ישראל והיו מצליחות כל אחת בתלכותה ואין הצלחת סנח סנחריב וכבוכד נצר נאלכסנדר נהיותם מושלים על ישראל ראיה שתהיה אמונתם טובה מאמונ ישראל והן עוד היום הכוצרים מודים שדת הישתע אלים היא כימוסית הכחיית ואינה אלקית ועם כל זה הם מצליחים ומושלי בחלק גדול מן העולם י וא׳כ יראה שאין הצלחת האומה ראיה על טוב אמונתה ואמנס הראיה על אמתת האמונה היא התמדת הנסים בתו שהיו תתמידים בישראל בהינתם יושבים על ארמתם מה שלא נמצא כן למאמינים באמונת הטוצרי ולא באמונת הישתעאלים ומה שאמרו בהצלחת הנפש בעולם הבא על זה אנו דנין אם הוא כן אם לאו ומה הראיה עליו

מה שאת' שהיא חסרה מצר הצורה הנה זה שקר נתור הפך האמת כי בכל הג'חלקים שזכר שתקיף ואולם \_ התורה בהן היא שלמה בתכלית השלמות ׳ אם בחלק המנות שבין אדם למקום והם שנקראות סי

צירימוניאלים לל מצות עבדינת הנה היא שלמה מאר כי היא תצוה בתפלה כמו שאמרה ועבדתם את ה אלקיכה וברך את לחמך ואת מימיך שהעבודה הזאת היא התפלה בהכרח במו שביארו רול וכוון שנבאר במאמ' הד'בע"ה יותוהיר על אהבת השם ניראתו אתרה ואהבת את האלקיך ניראת מאלקיך את האלקיך תירא ואותו תעבוד מה שאתר שהעבודות הם מזוחמות משריפת הבשר והחלב והדם הנה אם נאמר שלא נצטוו ישראל בקרבנות אלא על הכוונה השנית כדי לה להרחיקם מתקרובת עו כמו שכתב הרמבם ול אין זו קושיא כלל כי לא היתה הכוונה בקרבנות אלא לטהר כוונת הלב נ נלהרחיקם מתקרובת על אמר ירמיה כי לא דברתי את אבותיכם ולא צויתי ביום הוציאי אותם מארץ מצרים על דברי עולה וזבח כי אם את הדבר הזה צויתי אותם לאמר ממעו בקולי וגו' ואבל אף אם כאמר שהיה בקרבנות חלה מהם שהיו נעשי על הכוונה הראשונה אם כדי להעיר לב החנטא או האדם כי הכבש או הבח ההנא שיעשה תתנו קרבן כבר היה חי וכזון במותן והוא כשרף וכלה ולא כותר ממכו דבר אם לא מה שהיה בו כחת רוח לפני השם כן האדם יכלה ע על זה הדרך ולאישאר מתנו דבר אם לא מצד הפעל שיעשה במה שיהיה בו נחת רוח לפני השם שאמר ונעשה רצונו

פתח

ותורית משה התירה דמו לגואל הדם ואם חרנו על חדם מטור יוכמצא לפי זה ההורג במזיד פטור וההורג בשגנה כהרג מה פאן כן בתורת ישו כי הכל תלוי בדעת השתפטי׳ ואם במה שבי אדם לעצמו כי לא תצוה תורת משה רה בכשרו׳ התעיזה לא בטהרת הלב ותורת ישו תצוה בטחרת הלב ותתוך כך תציל את האדם מדינה של גיהנם זה הצולה מכלל היתה תמובתי אליו כי כל חרברים הללו חם בהפך האמת מכלי הבנה ועיון וידיעה nKi) ידברי הנצרי: הזרט שאשיב על דברת אביע הצעה אחת שאין ספה כה אצל כל בעלי שכל י נהיא בדרכי החורה שהדבר שתבא האמונה בן ראוי שיהיה אפש לשכל לצייר מציאותן אף אם יהיה נמנע מצד הטבע כמו שהתכאר במ בתאת א'פר כב כי הנתנעות תצד הטבע כקריעתים סוף והתהפך התטה לנחש ושאר האותות והתופתי שבאו בתורה או כזכרו בדברי הנביאים אחר שאפשר לשכל לצייר מזיאותם כבר תבא האמונה בהם בשיש יכלת ביד האל להמזיא נלחדשם אבל מה שאי אפשר לשכל לצייר מציאנתו בהיות הדבר נמצא ובלתי נמצא יחד בבת אחת או היות הנשם ה האחר בשני מקומות מתחלפי בננת אחד והיות המשפר האחד בעצמו זוג ונפרד יחד כל זה וכיוצא בו ממה שאי אפש לשכל לצייר מציאותו אי אפשר שהבא האינונה בו ולא יתואר האל ביכולת עליו כתו שלא יתואר האל בשהוא יכול לב לברוא אחר במוחן מכל זד ולא לחמציא מרובע שקטרן שנה לצלעו ושמם שכבר עבר לא עבר כיזה אחר שאין השכל יכול לבייר תביאותו לא יתואר האל ביכולת עלת לפי שהאא נתכע בעצמו ועל כן אי אפשר שתבא האמונה בו כי אין ה האמוכה בנתנעות ממה שיתן שלמות בנפש שאם היתה האמונה בנמנעות בעצמן נותנת שלמות בנפש היה השכל בתן באדם לבטלה ולא היה יתריון לאדם על הבעלי חיים אחר שאין לשכל תבוא בהאמנת מה שתבא האמונה בו: הצעה זו אות כי תה שאת שתורת משה היא חשרה מזר זחתר זה יורה על זר חשרון ידיעתו בתורת משה נאחר

כי אין דבר בתורת משה ולא שום ספור שאיכו הכרחי לתורה אם ללמוד איזה דעת או מוסר או לבאר אי א מבוה ממכות התורה כי אא ותמנע היה פלגש לאלישו בן עשו היתה בריך לבתכו כדי להבדיל בין עמלק שבותה ה התורה להחרימו ובין שאר בני עשו של עליהם לא תוצעב אדומי כי אחיך הנא יוכן כל שאר הספורים הם ליודעים חן וכבר האריכו מפרשי הורהכו בכל פרט ופרט מהם יומה שאמ פאין כן בתורת ישו הנה אנחכו לא כמכא שנתן ישו הנ תורה אבל הוא בעצמו צוה לשמור תורת משה והאבנגילים איכן תורה אלא ספור תולדות ישו והאותות שהם אומרים שעשה בחייו הם וכיוצא בהם נמצא כעשים על ידי הנביאים שלא היו נותנין תורה יותה שבא באבנגילוש מן המוסרי ולמוד דעת את העם לתקן מעשיהם הכל בא במשלים וחידות ואין מדרך התורה להיתכן לשי שהדבר הנאמר על דבר חידה ותשל אי אששר לעתוד על הכוונה אלא בקושי ולוה הוא שביאר חכתוב בנבואת משה שלא היתה בחידות כי בעבור שהיתה התורה נתנת על ידו לא היה ראני שידבר בחידות כתו שדרך הנביאים שאין תדרגתם גדולה בנבואה לרבר כן כי הדבור הנאת על דרך חידה או משל כנבגאת וכריה אין בו שלמותו הראוי לו כי יצטרך לשי ואשמר שישבול פירושים רבים מתחלפים ינלוה היה יחזקאל מתרעם על שהיתה נבואתו במשליאת אהה האלקים הלא המה אומריי לי הלא ממשל משלים הנא שיראה שיהיה זה חסרנן בנבואתו ולזה חזר לדבר עמו בפי והגא מכואר שאין ראוי מחק ה ש התורה שתהיה אלא מן התעולה שבתדרגות הכבואה מעל זה מוא משבח הבתוב כבואת משה ואת בו שה אל שה אדבר בו ומראה ולא בחידות נמצא שהדבור התוריי אבא בחידו יע בו חסרון מצד החומר והנה זה הפך מה שחשב הנצרי: מה טאת שהיא חסרה תצד הפועל שלא והתבה תארי האלחות הנה הדבר בהפך כי היא כתבה בפי שרש 121

האחרות והרחקת הגבותות וביארה שהשי כמכע ההשצעה את הכתובי לא ידאני הארם נחי וביובה שמה שיושג ממכו ית המא מכד המדות שהא מכהיג בהן בריותי כמו שביאר זה למשה כשאמ לו ידאני הארם נחי וביובה שמה נאדעך למען אמכא חן בעיכיך שהודיעו כי יג מדות שבהן שא מכהיג את בריותיו הן דרכיו שאפשר לאדם הידיעה בהן בין רב למעט כפי התחלשות מדרגות המשינים אבל תארי עבמו אי אפשר שיושנו. ומה שלא כתבה תורת משה השלוש להיותו דעת בלתי משכים אל האמת כפי העירן השבלי והתורה לא תכחיל דעת בליו את שלא כתבה תורת משה השלוש להיותו דעת בלתי משכים אל האמת כפי העירן השבלי והתורה לא תכחיל דעת בליו אותי שלא כתבה תורת משה השלוש להיותו דעת בלתי משכים אל האמת כפי העירן השבלי והתורה לא תכחיל דעת בליו אותי שיאת שהאחר הוא בישהובין כי מדכים אל האמת כפי העירן השכלי נהתורה לא תכחיל דעת בליו את לימינים היותו היו מסלום להיותו דעת בלתי משכים אל האמת כפי העירן השכלי והתורה כל אינתיים יכי מה שיאמרית השילוסונים באל שהוא מכל ומשכיל ומושכיל ניתוכל עם היותי אחר אינו על זה הדרך כי הם לא אמינו שיש בו ג'דברים נברלים נותנאים בעצמים חלילה אבל יאמרו כי הדבר האחר יקרא באלו הג'שמתה בשלום בחינות כי האלי יונים לא יוני האריו בוליה הולים האחר שהוא שכו המרוני מודר הוחו אינו על זה הדרך כי הם לא אמינו שיש בו ג'דברים נברלים נותנאים בעצמים האחר שהוא שכל ניתוכי הדבר האחר יקרא באלו הג'שמתות בשלום בחינות כי האויוני עם לי מום הרכבה ואולים בול יואבל מיה אבלתו מוכיאו מו הכה אל המעל הגישהים לאחרים הבוו מותיותי ביותו הנו המה לא יותו בוי בול בלל יואבל מיה אבו שלשה דרוש וביראות ומדאות הבחימה הוא מומכל בפעל תוי ועם כלי אותי היותונותיות אותיונים שיוונים

#### שבטיג טוגבי אין געשיא לשיט שנטיג שגעיג שגע שנט געיין אבן שגעיין אין געיין אבן אין אין געיין ארשי שגעיין אין געי נעיטין ארך

• • • • •

פתוע שתעתי אפרים תתכודד ונג השיבני ואשובה וכן פשוקים אחרים הביאום באונגיליום בחלוף מה שהם ובהכך הכונכה שכאמרי ננליה במקומה וכל זה ממה שירחיק את האדם מלהאמין סתורת ישו תהיה אלקית אבל יאמרו שהיא ה הנקיית תאנשים שלא היו בקיאים בספרי הקדש וכוונת הכתובים ולא שתו לב לעיין בהבנת הכתובים כראוי ובדרכי העבודה שבאו בתורת משה והיאך חיה השפע האלקי נמצא לישראל על ידי הקרבנות בזמן צית המקדש ושהעבודה השלמה לשם בכל זתן ובכל תקום הנא קייום התבות ועשייתן בסעל

זאולם בחלק מהתנות שבין אדם לחבירו והם שקראל גודיציאליש הנה תורת משה שלמה מולתה מן הדתות כי היא תוהיר אהבת האנשים אמרה ואהבת לרעך כמוך ותרחיק השנאה לא תשנא את אחיך בלבבך

נעל הגר אמרה ואהבתם את הגר והזהירה שלא להונו אמרה עמך ישב בקרבך במקום אשר יבה באחד בשעריך בטוב לו לא תוכנו ולא גר בדק בלבד אלא אפי על תושב שאיכו עובד עו וכן בותה לההנותו אוריה לגר אשר בטעריך תתנכה ואכלה וזהו בר תושב שמותר לאכול כבלות - ולא תתיר הרבית אלא מן הנכרי העובד עי באמרה לככרי תשיך ו נהעובד עז אינו רוצה לקיים שבע תצות בני נחכגר תושב נופו מותר כפי הסכמת כל הדתות ואפי הפילוסופי׳ מתירים דמו ואתרו הרגו לתי שאין לו דתוכן תוחיד התורה על עיבדי עולא תחיה כל נשתה ואם גופו מותר כש תתיכו כי הע העובד עיז ראני להרנו ולא לחתול עלת ובשאר התשפטים היא שלתה יותר תשאר התורות כי היא תשער העוכשין ה הראניין כפי המרי כמו שכתבנו כם הקודם לזה בעונש הגונב ממון ובדיני הרונח בשוגבלפי שיש שוגבקרוב למזיד ה התירו דמו לגואל הדם כדי שיהיה אדם כזהר בזה יותר מדאי וראיה לדבר זה שאם היה הרוצח אכום בהריגתו אפי בלות איכו חייב וגואל חדם נהרג עליו כמו אם זרק אבן והוציא הלה ראשו וקבלה יומה שתלה הכתו חורתו במיתות הכהן הג הגדול כבר פירשו רול טעם הדבר ואמרו כי לכך כתלה דבר זה בחייו של כהן גדול כדי שיהא זהיר לבקש רחמי על בני דרת שלא יארע תקלה בהם ינעוד שדרך הצדיקים לשבול עונש ויישורין בעבו ההמון החטאי בכפשותם שכן מצינו החזקאל הנביא שאתר לו השם שישכב על צדו ניסבול ייסורין לשאת עליו עון בית ישראל יועל כן אין להפלא אם יהיה הכהן כענם בעון העם אבל יש להפלא הפלא ופלא על האות שהתשפטים שבאו בתורת משה עם היותה אלקית הם ח חסרים ושיהיו נשלמים בתורת ישו שהרי בתורת ישו אין בה משפטים בין אדם לחבירו וכל הנצרים מתנהצים במש בתשפטיהם על פי מה שסדרו חכמיהם אם במצות הקסר או במצות האפיעיור ואיך יעלה על הדעת שהמשפטים ה המיוחסים בשרול הרעת מאנשים חכמים ישלימו חסרון המשפטים שבאו בתורת משה עם היותה אלקית אפי היו מו מוכחים מן האפושנולים לא היה אפש להם לתקן משבטי תורת משה אחר שאין זה דבר תלני באמוכה וכש שאין ראוי לשנם אדם לתקון אלא מה שהוא נודע אצלו י ולפי הנדאה השלוחים הנזכרים לא היו בקיאים בתורת משה שהרי נזכר בשה מספר אקטום אפנטטולגרוס כי אטטיבן אמר כי יוסף הביא יעקב אביו למצרים בשבעים וחמש נפטות וימת יע יעקב ואבותינו ונקברו באכם במערה אשר קנה אברהם בכסף מבני חמור בן שכם וכל זה הפך מה שבתוב בתורה בפי בספר בראשית בפרשה ניגם מונה בטרע כל הנפשות שבאו עם יעקב למצרים ועם יוסף ובניו אינם יותר מע כתו שהזכיר הכתו בשבעים נפט ירדו אבותיך מצרימה ׳ גם המערה אשר קנה אברהם בחברון היא ולא בשכם ולא קנאה מבני חמור בן שכם אלא מאת עפרון החתי כמו שנוכר בפי׳ וכן בפרק יגשם אמר עאולו כי ישראל שאלו מלך לשמואל ונתן להם בן קש איש ימיני שמלך מ שנה וחכתוב הוא בחפך וזה שלא מלך אלא באו ד שנים ואין להם מענה ככל זה לנתר שהיהנדי זיישו הכתובי כי אין בזה דבר מעלה ולא מוריד באמול יואכ יראה שלא היו בקיאי בדברי התור דהנביאי נאף אם נניח בי כפי דבריהם היו האפוטנולים רשאי לשנו המשפטי מי נתן רשות לאפיטיור לשנות מצו השבי מאינה מן המשפטים ובירידת המן נראה אות אמת שינש השבת בעצמו קדוש בכח אלקי לא מצר המנוחה בלבד בה בהנחת הנימוסיות וע"כ את׳ הכתוב ראר כיה נתן לכם את השבת וגי כלות כי בהיו התן יורד בששת ימי השבוע ולא ביום השבת והיותו יורד בששי לחם יותים הוא אות תורה על קדושת השבת בעצמו ושהוא מאת ה' מן השמי וכל זה אי אפשר לשום אדם לבטלו וכיש שהיא אחת מעשרת הדברות והיא מבוה שקימוה ישו וכל תלמידיו ואחר ישו כמו היה שנה שנה אותה האשישיור וכוה לשמור במקום השבת יום ראשון והרי השבת היה בו בעצמו אות נכר במן שהורה על קר קרושתו ולא היה בו שנם חסרון ושהרי הנא מעשרת הדברות שהם מורים שאין בהם שום חסרון אבל נראה שכוונת כ כלם היא לעקור תורת משה מסברת עצמם בלי שום טענה כלל שהרי לא צוויעל זה לא ישו ולא תלמידיו ועל כן הגא מבואר מאין טעות החסרון שטען כנגד התשפטים האתתיים שבא בתורת תשה מסטקת לבטל אותם כלל בחלק השלישי והוא חלק התכנת התרותיות נהם מקראם מוראליש שאתר שהיא חסרה תכד שתורת מ ואולם

ולא על

ח ר



מהוא היתרון שיש בארש על הבה ובזה יתן אל לבו לעשות הטוב והישר בעיני השם כדי שיחיה שבה אל קיוש הנפש מהוא עקר שלמות הארש י ואם שיהיה הקרבן כדי לקרב ולקשר הכחות העליונים עם התחתונים כמו שהוא דעת ח חבתי הקבלה ת'ת אי אפשר לותר שלא יהיו העכודות הגוכות אחד שהחוש היה מעיד שהדברים ההם היו כרצים אצל השם שהרי היה האש יורד תן השתים ואוכלת על התובח את העולה ואת החלבי שהרי ידה האש לתשה באהל מועד נלשלמה בבית המקדש ולדוד בגורן ארונה היבושי ולאליהו בהר הברמל והיתה השכינה או רוח הקדש שורה בישרא על ידי הקרבנות והיה הכהן מגיד העתידות בארים ותומים כמו שהעיד החוש על זה מה שאין כן בכל קרבנותיהם כי לא נראה בהם מעולם אות אמת מתמיד ונכר ומפורפם לכל כמו שהיה בקרבנו ומה שאומרים שיועיל לנפט הוא דבר שאי החנש מעיד עליו ולא השכל מורה על כך ועל כיוצא בזה אמרו הרוצה לשקר ירחי עדיו ועוד כי מה שאומרי מקרבן הלחם נהיין שהוא קרבן אין הדבר כן כי הלחם נהיין אינם קרבן אלקיהם אבל לפי מה שהם אומרי הוא גוף אלקיהם כי יחתרו שנוף ישו אשר בשתי גדול יותר תחד בשעורו וגדלו כא אל הבתה ומתלבש בלחם וביין עם כלוה התחת מפי הכותר איזה כותר שיחיה כצדיק וכרשע וכעשה הכל נוף אחד עם גופו שלתשיח היורד תן השתים בבלתי זתן ואח כלו האכילה והשתיה יעלה אל השתי אל תקותו וכן יעשה בכל בתה ובתה זהו דעתם בקרבן הזה י ויש בואת האמוכה מן ההרחקה אצל שכל האדם ודבר שאי אפשר לשכל האינושי לקבלו ולא לצייר לפי שכל זה חולק על המושבלות הראשוני ועל המוחשות ראשונה כי צריך שיאתין שתתצא תנועם בבלתי זמן מן התרחק אשר תשתי השתים העליונים ותכסא הכבוד על הארץ ועוד שימצא גיף אחד בשני מקומות או במקומות רבים מתחלשים כי גוף המשיח ימצא בצמות רב רבות מתחלפות בצת אחר ועוד שיעלה וירד גוף המשיח מבלי שיקרע גוף השמים אחר שהשמים אינם מקבלים הק הקריעה י ועוד כי יאורו שהבשר והדם אשר נתחדש עתה מעצם הלחם והיין הבעל תכלית מוגבל הוא בעצמו גוף התשיח אשר היה תיתי קרם ולא יוסיף בזה ולא יגרע מכתו שהיה ניביא זה אל האתכת כניסת הנטתים זה בזה וכל אלו הדברים תלבד שהם תכחישים התושכלות הראשונות הם תכחישים התוחש כי יאתרו שהלחם והיין הנראה לעין אינו מורן נלא יוון את הב"ו נלא האדם האוכלו ואכחכו כראה פאם היה הלחם הכאכל והיין פעור גדול יוון את האדם האוכלו ועוד כי יאוריו שעצם הלחם והיין כהפך לגוף ה ויעשה תתכו חלק אבר כתו שהוא בשאר לחס ויין י התשיח וכשארו התקרים עותרים בעצתם לא בכושא ושתטעם והתראה והריח והתשוש והכברות והקלות והרכו והקושי אמר נרגיש בלחם אינם בלחם כי הנמם חלף הלך לו בגוף המשיח וכל אלו הדברי מה שאין השכל יכול לבייר אוחם נלא הפה יכולה לדבר ולא האזן יכולה לשתוע יוא"ב איך אפשר שונבא האמוכה בזה וכיוצא בו שירחיקהו השבל ויכחישהו החוש ובעבור זה היהודי שהוא מורגל ברעות אמתיות בלתי מכחישות המוחשות ולא חולקות על המושכלית הראשוכו מתורת משה שהכל מודים בה שהיא אלקית ונתנה בפרסים גדול מס רבוא יקשה עליו להכריח שכלו להאמין דברים בלתי מובנים אצל השכל כי איך יאמין אדם מה שלא יבין ולא ידע ציור מציאותי וכם שיקשה עליו להאמין בדברים שבאו בתורת ישו בראותו שהדבר אשר שתוהו שרש ועקר לאותנתט והיא שישו היה תשיח בן דוד אינו ידוע אבלם אש היה בן דוד ואם לאוי כי פ"א מאוכנילו מאטיב מיחם את יוסף בעלה פל מרים או ארוסה לפי דבריהם לשלמה ודוד וא נאומר עליו שהיה מזרע התלוכה ובפ במהאוכנילו לוקא אומר עליו שלא היה מזרע המלוכה ומיחם אותו לנתן בן דוד נסני היחסי ההש אינש אלא ליוסף והש אותרים שונעולם לא ידע יוסף את תריש לא קורם לידת ישו ולא אח"כ וא"עפי פנתכא עם באונגילו תאטיב כי יוסף לא ידע את מרים עד אמר ילדה את ימו סיראה סאחר הלידה ידעה׳ ונחצא מס נש כן כי ישו היו לו אחים שיורה על זה גם כן הם מפרשים כי אחים דל קרובים וכן מה שאמר כי לא ירע יוסף את מרי עד אשר ילדה את ישו תפרשים אותו כמו כי לא אעובך עד אשר אם עשיתי את אשר דברתי לך וכמו שאכו מפרשי לא ישור שבט תיהודה ותחוקק מבין רגליו עד כי יבא שילא ולו יקהת עתי שפי שאף אחר כך לא ישור ולפי זה אין יחם יתטף מועיל לישו כלום ומהיכן נודע יחם מרים וכן היהודי שהוא בקי בספרי הקדם ורואה שהכתובים שהם מביאים באונגיליוט ובטאר ספרים לראיה להם טאינם מורים על ראיתם כלל אך יוכל להתיאפק להאמין בדבריהם כמו מה מכזכר בש"א לתאטיב שנולד ישו תבתולה לקיים מה שני הנה העלמה הרה והוא משורסם וידוע לכל יודע ספר ואפי לתיניקות שלבית רבן שהתסוק הזה נאתר לאחו בבתו ת"ר שנה קודם ישו לאות על אבדן תלכות ארם ותלכות ישראל ו נקינט מלכות ישורה ביד תלבי בית דוד ואיך יהיה לידת ישו מבתולה אות לאחו וכן אמר שם פ"ב למאטיב כי הודידום הרג כל הזכרים הקטנים הנקריאים אינוצינטום לקיים מה של יחל מבכה על בניה והדבר גלוי ותפורסם מעניין ה הערשה שזה נאמר על גלות ישראל בבית ראשון שאמר שם ושבו בנים לגבולם ושבו מארן אניב שמוע



מאמר ב'

1

נלא תעשה שהוא השביתה ממלאכה זכר כי השם הוציאם מעבדות לחירות כי למה שהעבד אי אפשר לו לשבות ממל התלאכת הנה במביתה מתלאכה הוא זכר ליציאת מצרים יולפי דבריו של זה המפרש לא היה ראוי שיזכור הבתוב לא תעשה כל תלאכה בדבו זכור נאחר שנזכר בו לא תעשה כל תלאכה מה צורך שיאמרו זבור ושמור בדבור אחד כאמרו נים מי שבתב כי במכוחה בשלוח יש זכר ליביאת מצרים כי העבד אינו יכול לכוח ואף אם תהיה המכוחה מעשרה לעו לעפרה ימים יהיה בו זכר ליציאת מצרים ואולם בהיות המכוחה מסבעה לשבעה ימים יש בה זכר חדוש העולם כי ש מסת ימים עשה ה את השמים ואת הארץ וביום השביעי שבת וינפש ועל זה אמרו זכור ושמור בדבור אחד כאמרו ואין זה מקימב יפה למה לא תהיה הכל זכר לחדום העולם יואם תאמר מבא לבאר שים למצות שבת טעמים מתחלפים אין בורך אל מיאמרת בדבור אחד כי כמה מבותים להם טעמים מתחלפים ולא אמרו עליהם שנאמרו בדבור אחדיו נאולם לפי מה שכתבכו בריך שיאמרו שני הדברות בדבור אחד אחתר להורות על מציאות הפועל למציאו והשני על היתו שועל ברבון ומשניח תמיר נאין אחר מששיק זולת האחר יועל כן היתה יום שבת מורה על שתי אלו הכווכות ל לפי שהם הכרתיות מצד הארון ולפי דעת ראל עוד יש במצות השבת כוונה אחרת והוא שאת' במסכת שבת הכל מודי כי בשבת כתכה תורה לישראל ולשי זה יוכללו במזות שבת שלשה עקרי הדת הכוללים מציאות הפועל וההשנחה ותורה מן השמים ניהיה השבת ג'כ זכר ליום שנגלה עליהם החלך במדינה ושקבלו עליהם את עול מלכותו אבל בעבור כי הכוונה הזאת אינה כברת אלא פעם אחת בשנה לא נזכרה בתורה בסי הרי שתצות השבת מחוייבת והכרחית מצר הא האדון באלו השלט בחינות שזכרנו וא"חכ אינר כבד את אביך ואת אמך לפי שהוא מן הירוע שאין המלך שבנה המדינה כגלה בכל יום לאכשי המדינה ההיא נאם יוכרו אנשי הדור ההוא שראו ביאת המלך אל המדינה את קבלת עול מלכותו נסחתלך בנה המדינה ושהוציאם מעברות לחירות הנה הבאים אחריהם שלא הרגישו בעברות כלל ושלא ראו בניסת המלך במדינה יבאו למרוד ולהאב שהמדינה היתה שלהם תומיר ושאין להם מושל עליהם ואין דרך לצאת מן השטות הזה אלא בשינתם נכנעים אל האבות ותקבלים התוסר מהם כי הם יודיעו את בניהם אך היו עבדים ושארון אחר ה אביא כי לחירות נהוא שבנה המדינה והסכין אותם בתוכה ולזה היה תן ההכרח כדי שלא תשתכח מיושלת המלך מעל סמדינה והטובה מעמה עתהם שהוציאם מעבדות לחירות שיכנעו הבנים בכל דור ודור אל האבות ויקכלו דברי ונ מנסרם צלימם ובעבור זה בא הרבור הה שהוא כבד את אביך ואת אוק להזהיר על הקבלה לל שיוושך האדם לקבלת סאכות שזה עקר כולל לבל הדתות שלא יצוייר מציאותם אם לא יהיה האדם כשמע לקבלת האבות וחכמי הדת ואולם לא מנינו אותו בעקרים ולא בטרטים להיותו מכוה נירטית אם מן האבות כבד את אביך ואת אמך ואם מן החכמים לא תסור מן הדבר אשר ינודו לך יורן ושתאל יונשלמו בזה הדבור כל הדברים הכוללים ההכרחי אל האדם בבחינת מה מבינג לבין השם נהם הדברים המתחיבים על העבד לעמות בבחינת האדון יואח כך שב להזהיר על הדברים הכוללים שהם הכרחיים אל האנשים בבחינת חיותם והתקייתם במדינה כדי שישלם הקבוץ המדיני והדבו הראשון מחש הוא שבריך שישמור את נגף חבירי וזהו לא תרבח יושישמור ממוכו ויהו לא תנכוה כפי פשט הכתו׳ ושישמו הדב שהוא תתובע בין ניטו וקניינו וזהו אסתו כי היא תבד תה כאלו היא גושו ותבד תה כאלו הי קניינו וזהו דבור לא תכאף ואחכ מב להזהיר ולות שלא יששיק לאדש שיותר תלהזיק את חביר בעבל או בנישו את בתותנו או באשתו כי גם צריך מיזאר שלא יזיקט אפי ברכור והוא לא תענה ברעך עד שקר יונם לא במחשבה וזהו לא תחמוד אשת רעך שרהו וע ועכדו ואמתו ושורו וחתורו וכל אשר לרעך יובזה כשלמו הדברי׳ הכוללים ההכרחיים אל האדם בבחינת ודיותו באשר האא הכרחי להטתתה עם צלתי כתו שכתבנו בתאת הראשון יולזה היו אלו העשרה בשתי לוחות להורות ששני אלו הע העניינים עם היתים נבדלים זז מזז הניז הם הכרוזיים לשלמות האכושי האחד בבחינת שלמות האדם מצד עצמו השני בבחינת היותו חלק מדינה ולזה היו החתשה ראשונים בלוח אחד להורות שאלו הם כלל אחד מיוחד בפני עצמו ובשני אלו הכלנים נכלנים התנות כשיצויין כהם ועל דרך מה שאיול בתורת כהנים ואהבת לרצך כמוך ר' עקיבא אמי זה כלל גדול בתורה בן עוזי אות זה שפר תולדות אדם זה כלל גדול מזה ועל הדרך שביארנו בפר כג מהתאת

פרקכז׳

כלל גדול יחיה בידך בעשיית התכות שהכל הולך אחר כווכת הלב כתו שאראל רחתים לכא גדול יחיה בידך בעשיית התכות שהכל הולך אחר כווכת הלב כתו שאראל רחתים לכא בעי יולשי זה יש תי שעושה תכות הרבה ואינה עולת לו כלוה או בשיעור שים למות האנושי ולא להלה מתננו שדיה הרבה יויז מיזה מבוד הרבה ה

מיסטיקו להקנאת הטלמות האנושי ולא לחלק ממכו שישיה מורגם יויש עושה מבוה אחת תחשיק יותר ממבות הרבה כ כטי כוונת העושה אותה לקנת חלק גדול מהטלמות יואתי שהעניין

• ·

.

.

\*<u>-</u>

· ,

•

. .

-.

ולא על טארת הלב זהו השך האתת מהרי אתרה ותלתם את ערלת לבבכם ואתרה ואהבת אתה אלקרך בכל לכבך וג' ואחבת לרעך כתוך ויראת מאלקרך לא תקום ולא תטור את בני עתך י ונה שנותה על כשרון המעשה הוא לפי שאר שהרת הלב נחשב אם לא שכים עמו המעשה והעקר כוננת הלב אור דוד לב טהור ברא ליאלקים וכיונא באז הרבה מירת הלב נחשב אם לא שכים עמו המעשה והעקר כונות הלב אור דוד לב טהור ברא ליאלקים וכיונא באז הרבה מסרות יכת לא סתורת מהה שלמה בבל מיני השלמיות השך מה שחשב הנצרי וכבר רמו דוד על זה בקנרה בששת אותה מצד ד פבותיה אמר תורת מה שלמה בבל מיני השלמיות השך מה שחשב הנצרי וכבר רמו דוד על זה בקצרה בששת אותה מצד ד פבותיה אמר תורת ה תומינה משיבת נפט הנה באמרות תורית רמו על הסבה החורית ואמר שהיא תורם לאותה מצד ד פבותיה אמר תורת ה תומינה מסיבת נפט הנה באמרו תורית רמו על הסבה החורית ואמר שהיא תורה בלגר ובאמרו מור נוסגו שבה בשפורי שכרות כח ולנט ודומיהן כלם כבתבו בה לתת דת והישרה והנהגה מה לא זולת זה כלל יורארת תורת ה רמו על שלמותה מצד השנעל בלומי כי אחר שהטועל הוא השי א אפשר שיהיה בה שום חסרון כלל יורארת תורת ה רמו על שלמותה מצד השנעל בלומי כי אחר שהטועל הוא השי א אפשר שיהיה בה שום חסרון מז אה השלמתות אשר מצד התכלית המהיה הבעמית ומימית רמו אתו אל השלמות אשר מצד צורתה יובאמרות מירון רמו אל השלמתו אשר מצד התכלית שהיא ההצלחה הנשמית ומשיבת נפש הול מואמר שלמה והרוח תשוב אל האלקים רמו זא השלמה כוה הדור המימות המבותים לנוצריים שהעתיק תומיתה בלתו בעלת מוה ומרוח ישוב אל האלקים משה שהימית יובאות כיאמר המדיה הענתיק לנוצריים שהעתים המותי זה איכובים יתיות הבר אחרוח בכר אמר בתרה אדומה כאמר המימה ולימת באתית בותריק לנותי אות העמים יותי מתור המותי בל מיות המתות היבר המותי שלמו שליות שלמטר ב בסר שיימו הל מיות המיות המיה שלמה מצר הבורה באותיו תוח המרותי בל מותית בר אחד ואין בה מומית שלימה מומיר בר המיכת כמש והמיו למתור המיתה המי שהוא מועל כמו מצירה באותי תוותיה בכו מוחות ביא הוותי שלמה ביו המות שלמשר ב באות המיון יומוד ביותית היו מותי המיה מוצו באותיו בהיוה היה היכו היו כבו המותי מיות בבית המותי באותית באותי מוני

משולקת מכל החסיונות ושהיא שלמה בכל מיני השלמיות והנה נשלמה בוונת הסרק הזה למה שהיתה התורה האלקית הנהגה והישרה מה למין האדם מושפעת מששי הנה היא תורה בהכרח פרק כו' על קשר נדבוק בין האלנה ית שהנא התכנה ובין האדם שהנא התכונה ובעבור זה הנא תבואר כי מן הכד הזה בשמיעת אי זה צווי מעי השם יורה בהכרח על מזיאות הכבואה ותורם מן השמים ומציאות השם המבוה בדת נהתשניח וכש בסמיעת אנכי ולא יהיה לך מחם יורו בעצם על סלמת העקרים הללו כמו מביארכו אבל עם כל זה רבה השי להשמיע לישראל מפיו את עשרת הדברים כדי שיורו על הדברים הכוללים שיחוייב האדם בהם מכד ה הקשר הזיי אשר בין סשם ית' וביכו וזה אם תכר האדון התכוה ואם תכד העבד התכווה ולוה באו בשני לתות נבדלות להוריות על ששני אלו העניינים נבדלי זה מזה ובאו החמשה מחם שהם כנגר השם שהוא האדון בלוח אחת והחמשה פחס כנגד האדם שהוא העבד בלוח אחד לתורות ששניחם הכרחיים בהגציו השלווות האנושי והיו אלה העשרה הם כ בללים כוללים השני תינים תן התצות על זה הדרך כי בלוח האחר היו החתשה דברות הראמונות שאדם תחויב בעש בעשייתן מצד קבלת אלהותו יתבוה הדרך כי כתו תלך אחד שבנה תרינה והלך ולקח עבדי והוציאם לחירו והושיבם בתוכה נחיחב בא אליה לרבר עונהם בדי שיקבלו עליחם את עול מלכותו בי מה שראני שיודיעם תחלה שהנא האדון א אשר השניח עליהם לאציאם לחירות מבייו עברי וזהו דבור אנבי ה אליוך ונו כלומי ראוי לכם מתיובלו עליכם את בנל מלבותי כי אכי הוא שהוצאתי אתכם לחירות׳ וא׳חב יבוה אותם שלא יתכו המונשלה לוגלתו וזהו לא יהיה לך אלקים אחרים על פני י וכן יבוה אותם פלא ימרת להקים עליהם מלך אחר חהו לא תנפה לך פסל וכל תמונה י ואחר זה ר ראו שיכוה אותם שיכהנו בו מכהג בנוד ושלא יכהנו בו מכהגבזיון כתו להשבע בשתו לשיור ווהו לא תשא את שם ה'א אלקיך לשנא : נאחר זה ראני שיקבע להם זכר ליו שבנה המדינה ומתוך כך חברו שים להם אדון שבנה המדינה ניוכרנ אך היתה ישיבתם בתוכה שהיו עברים והציאם לחירות ובעבור זה זוה עליהם לשתור אתיום הסבת להורות על ח חדוש העולם ועל יציאת תצרים תעבדות לחירות וזה מאראל זכור וסתור בדבור אחד כאתרו כלות'כי השבת לא בא לחורות כל מציאות הפועל התחדש העולם בלבד הנזכר בדבור זכור כי גם הצילוסוף ינדה במציאות הפועל ואין מי שיכחיש זה זולת כת אשיקורום אבל עקרי השבת בא להורות על תציאות פועל ברצון תוויד וגם אחר בריאת העולם כ בתו שכוכר זה בדבור שתור שנוברה בו יציאת תצרים שהופר תתיכה שהשי עושה בתציאות חשצי ורצוכו ולא בעת בר בריאת העולם בלבד אבל גם אחר מנתחדם הוא משניח ומשנה הטבע לעשות חשבו ורבונו בכל עת כות שעשה בי ביציאת מברים להוציא מלב האומרי אין כל חדש תחת הסמש ועל כן אמרו כי זכור המוייה על מציאות הפועל וסמור המורה על מציאות פועל ברצון תמיד על צד ההפנחה טריהם ברבור אחד נאמר כלות ברבו מצות השבת כי הכוונה בי להורות על מציאות פועל ברצון תמיד ומסגיח לא על מציאות השועל בלבד י והבן זה כי הוא נפלא מאד בפי המ התיאמר הזה שלא האיוני לאחר מן המערשים בו ביאור משטיק כי יש מי שאות כי בעבור שלבון זכור יורה על מכות ע

צטיז ושמור עלמצו לא תעשה באמרים זל השמר כן נאל אינו אלא לא תעשה אמרוכי צשה ולא תעשה שניהם הברוזיי במצות שבת מצות עשה להורות צל חרוש העולם ולא

מה כיכת שוום שלמות אנושיא אפשר שיושגאלא באמצעות האברים הנמצאים בפעל ובאמצעות הזמן הבלתי כתבא בפעל כן הטלחות הנפטיי יוטג בתצות עמה ובתצות לא תעשה ולה היו הג חלקים שהתורה נחלקת אליהם פהם דעות וחקים ומשפטים כמו פביארטו בפ כד מזה המאמ כל אחד מהם מקיף על מצות עשה ועל מצות לא תע תנטח כדי שיהיה בכל חלק מהם דרך להקכאת השלמות או חלק מהשלמות הנקנה אל האדם מצד מצות ננשה ומצות לא תעשה יוח כי בדעות יש מכות עשה כאמונת מציאות השם ואחדותו ושאינו גוף יומכות לא תעשה שלא להעלות ב במחשבה שיש אלוה מבלעדי ה ושלא לתור אחרי עו ואלת זה ובחקים כלבישת ציצית ואסורי מאכלות ובמשפטים בצ בזרק תשפוט עתיתך ביותו תתן שכרי הענק תעניק לו ולא תוכו איש את עתיתו ילא תגנובו ולא תכחשו ולא תשקרי איש בעמיתו וזולת אלה הרבה יהדבר מבואר כי החלק המדעי ראוי שיקכה השלמות הן מצות עשה שבו הן מצות לא תעסה יכן החלק החקוי והוא התקיף בדברים הנרצים אצל המי והבלתי נרצים ראוי שיוקנה בו השלחות על הדרך מכתבנו למעלה יואולם מה מצריך ביאור הוא אך יהיה הטלמות הנסמיי נקנה בחלק הג'שהוא המקיף במשפטים כי לה יצוייר שיתן שלתות בנפט שום חלק תחלקיו לא מצות עשה שבו ולא מצות לא תעשה כי החלק תחצות עשה שבו כמו לדין בנזקי הסור והכור והאם או החלק מתכות לא תעשה כמו לא תגנובו ולא תעשוק את רעך ולא תגוול ואלתם עם שהם משפטים ישרים לקיים היישוב המדיני מה יוכה ילוד אמה בהם שתקנה נפטו שום שלמות אכושי על ידם נאם בעבור שהם תבוא ודרך לתיאן המדות טבזה הישרה לקנות השלמות האנושי בלבד לא צלת זה יהיה א"כ השתדלו רב חבתי ישראל ועסקם בתלמוד ובדיני השאלות התלמודיות דבר בלתי מועיל להקנאת השלמות ויהיה יציעם לריק חלילה עם שאין ראוי שיהיה חלק גדול כזה מהתורה בלתי כותן שום שלמות אלא מצד היותו תהון המדות ולא זולת זה נהתר מספק הזה הוא על זה הדרך כי בעמיית כל מצוה ומצוח ים פתי בחינות האחד מצד העשות מעשה המצוה והג נהגיעה אל הסועל השלם יוהשנית מצר כוונת העושה אותה יוהשלמות הנמשך אל המצוה איננו מצר המעשה שהרי א ארול במס נויר גדולה עבירה לשמה מתצוה שלא לשמה ואמרו שם משל לשני בני אדם שצלו שסחיה אחד אכלו לשם פסח ואחד אבלו למס אכילה גמה זה מאכלו למס פסח עליו הכתוב אות׳ וצדיקים ילכו בסיוזה מאכלו למס אכילה גמה צליו הכתו אות ופושעים יכשלו בס יהנה בארו בפי שהתצוה בלא כוונה אינה עולה לשום תצוה יוכן עניין הכוונה לבדה באלת המעשה אינו מועיל כלל שאם היה זה מועיל היה ראוי שתעלה ידיעת המצוה ולמודה בכוונה במקום ע עשויתה ואינו כי קריות הפרשות טבתפילין אינה עולה בעבור הנחתן יועוד כי בפי אתרו בקרושין כטנחלקו אם הת התלמוד גדול או המעשה גדול כמכו וגמרי שהתלמוד גדול ופי הטעם לפי שהתלמוד מביא לידי מעשה ינהוא מבואר א אחר שהתלמוד גדול מכד שהוא מביא לידי מעשה שהמעשה שהוא התכלית הוא העיקר כי כל שתי מלאכות שהאחת קוד קורמת לאחרת קדימה טבעית כמלאכת הרסן למלאכת הערטות או כמלאכת הארינה למלאכת החייטים שהמלאכה הקודמת היא פחותה במדרגה מן האחרת כי הקודמת כמסרתת לאחרת כמו שמלאכת חציבת האבנים מן ההר היא פ פתנתה בתדרגה תתלאכת הבנאות אחר שהיא תטרתת אליה א"נפ שאי אסטר לתלאכה הבנאות שתשלם באלת הניבת סאבנים זכן המצטה אף על פי מאי אפסר מיניע אלא עם התלתוד בי לא עם הארץ חסיד מ'ת אתר שהתלמוד אינו א אלא כדי שיביא אל המעשה הוא מבואר שהמעשה הוא העיקר יראתר שביארנו שאין המעשה לברו הוא העקר בלא הכ שכוננה לבדה ראוי שיהיה התחברות שניהם הנא העקר בעטיית המכות כמו שהוא העניין בחלק המדעי עם החלק המ בתעשי כתו שביארנו בזה התאתר וכן הוא העניין בעשיית התכוות כי התעשה שתכטרף אליו הכוונה הוא התעשה ז המלם מיתן שלתות בנפש כי הכוונה נותנת שלתות אל המעשה כתו שביארטי בפיה מזה התאת : סחלק התוריי המקיף במשפטים ראני שיתן שלמות בכפש יותר ממה שיתן החלק המשפטי המוכח בכימוסים יוזה כי כ כמינכח היושר או התשפט האים הנתוסיי על איז כוונה שיהיה יציע ממנו התכלית התכוון שהוא תקון הקבוץ המד התריני וזה שלמותן כלבד ואין בו תכלית אחר נוסף אבל התשפטים התוריים עם שים בעשייתם שלמות שעל ידם ישלם חיישוב והקבוץ המדיני הנה בהנטרף אל עשייתם הכוונה גם כן יגיע מעשייתם שלמות אחר נוסף יותר נכבד מן הראשון כמו שהשני והלשון והשפתים היו בב"ח לצורך האכילה ועם זה הם באדם לתכלית יותר נכבד מזה שהם כלים אל הדבור והמבטא לסבח השם ולספר תהלותיו ינכן במספטים התוריים יש בהם תכלית יותר נכבד מתיקון ה הקבון התריני איעם שיראה לבאורה שאינו כן והתכלית ההגא הנה הוא שיתכוין בעשיית אלו התשפטיבי מצד תה שצ מבוה בהם השי והבוונה הזאת בשתצטרף אל המעשה תקנה ותתן שלמות בנפש העושה אחר שעשיית בעולתו א אינה מצד שהיא תיקון הקבוץ המדיני בלבד אכל מצד אחבת הטס לל כדי להשלים מצותו שצוה בהם יוכמצא לפי דרך זה כי עקיית דבר אחר בעצמו כאלו תאת נתינת הצרקה או להלוות לעני בשנת דחקו או שימנע האדם מלהונות את ח ארמנבוב חבורו

שהעניין הולך אחר הכוונה יתבאר מזה גם כן שכל המצות שבתורה הן שיהי מכות עשה או מנית לא תעשה הם דיך להקנאת השלמות האכושי או מריבה מה ממנו בהיותן כעשות על הכוונה הראויה כי לא עשיית המעשים הטובים בל בלבד תביא את האדם לחיי העולם הבא אבל גםי ההתנע תעטות התעשים הדעים מפני יראת השם יתן שלמות ב בנפש יוזה כי לפי מה שבא מפורש בתורה והלבת בררכיו נראז שהחליכה בדרכי השם היא עקר העבודה שיעבוד בה האדם את השם ונתכא התשורר תפרש שתי שהוא נתכע תעשות רע תפני יראת השם נקרא הולך בדרכי השם את א אשרי תומיתי דרך ההולבים בתורת ה' כלות אשריהם המון התאמינים הנקראים תמיתי דרך שאינם מתחכמים על הזם אבל הולבים בתניתות בתורת השם יוביאר שההולכים בתורת ה'הם השותרים תכותיו בכוונת הלב ולאה את' א אשרי כוצרי עדותיו בכל לב ידרשוהו יוכדי שלא ידותה שאין נקרא הולך בדרכי השם ולא כוצר עדותיו אלא השו השותר תכות עשה כי תכות לא תנשה לא יבויר שיתכו שלתות בכפש לזה את אחר זה אף לא פעלו עולה בדרכית הלכו כלות אף הנתנע תלעשות עולה בכונת הלב נקרא הולך בדרכי השם וזהו שאת בדרכיו הלבו יוכן אריול ישב ולא עבר עבירה נותנין לו שבר בעושה מזוה וא עם שזה דבר מתמיה איך אפשר שיקנה הארם סום שלמות בהיותו יושב ובטל ובלתי עישה שום בינולה והרי בפי אראל תי האיש החפץ חיים וגל כצור לשוכך תרע וגלסור תרע ועשה טוב שתא תא תאמר אלך ואגרה בשינה תלמוד לומ ועשה טוב שיראה שצריך המעשה הטוב בפועל כדי שיזכה לחיים נבחיים ולטוב הצפון ליראי השם שעליו נאת מה רב טוכך אשר צפנת ליריאיך׳ ועל הטוב ההוא את מי האש החפץ חיים אוזב יתי לראות טוב יוהתשיבה בזה היא שהאדם היושב ובטל בלי ספק אי אפש שיקנה בזה שום שלמות אבל אם בא לידו דבר עבירה ונתנע ולא עשאה תפני יראת השם הנה הוא זוכה בזה לחיי העולם הבא כאלו עשה תצוה ותוח הצד ית ותכי כל מצות לא תעשה שבתורה שלמות בכפש יכי מי שישב ולא אכל בשר חזיר לפי שחיה לו מה יאכל וכזרמן לפניו בשר חדר ונתנע תלאכלו תפני יראת השם ולהשלים תכוחו שבוה שלא לאכלו א"עם שהיה רעב ותאב אלת הריזה וד ודאי ראני לקבול שבר וזהו שאמי הבתני על הדם לא תאבלנו למען ייטב לך ולבטך אחריך כי תעשה הישר בעיני ה׳ ו וזה שאליול לא יאמר אדש אי אפשי לאכול בשר חזיר אי אפשי ללכו פעטכז אבל יאמר אפשי נמה אעשה נאבי שבשמי בזר עלי הרי שנלו שהדרך שארם זיכה בה על שאינו עובר על מכות לא תעשה יהוא שתודמן העבירה לפניו וימכע מניאייתה לאחבת השם וליראתו ולא לשום סבה אחרת יוזה הדרך א"עם שיראה קל ההשנה אינו כן אבל סוא קשה מאד פהרי דוד התלך שאת על עבתו שתרה כפשי בי חסיד אני כשכודתו לו ענין בתשבע שלא היה לו תוכע אתר אלא יראת הטם בלבד לא היה בו יכולת לכבוט את יציו לאהבת הטם כי ההמנע מעשות העבירה בעבור יראת הטם ואהבתו ה הרי הוא כאלו עשה מכות עשה בתקנה על הכוונה הראוה ועל זה הדרך יתכו מכות לא תעשה שלמות בנשש בחיותן בלתי נעשות כתו שיתנו וזכות עשה בכשא בעשיתן יוזה דבר שירשוהו רול במסכת מכות אמרו דרש ר שתלאי תרינ מצות כאמרי למשה בסיני שם ה כנגד ימות האמה נאמה כנגד איבריו של אדם וכו הכה בארי בזה שהתורה בווכה בזה התספר להראות היך יבויר שתהיה קניית השלמות בתצות לא תעשה כתו שבתצות עשה עם היותם הפכים כי עשה ולא תיניזה בלי סבק השביים יחה כי בהיות מסשר מבות עשה למחכנגד אבריו שלאדם היא הוראה כי כמו שהאברים לחיותם כתצאים בפעל יגיע בחם השלתות התכוון בהם לאדם בתה מהוא בח כן התנות מהם תנות עמה יגיע ת מזם השלמת התכוון בהם לאדם בתה מזוו אדם בהיותם נעשים בפעל לא על צד האתונה והידיעה בלבד וחצות לא תעשה בהיותם שמה כתנין ית ות החתה יש בזה הוראה כי אלו התצות אף אם הם דברי בלתי נתנאים בפצל הן כותנות טלמות לנפט האדם יכי כימו שהזימן הוא דבר בלתי נמצא בפצל כי העבר אינו נמצא והעתיד לא יצא עדיין אל הפעל נחהוה אינו אלא העתה הקומר בין העבר והעתיר ואלם העתה עבות אינו זמן על דיך האמת מיקבל חל חלוקה במו שהוא מדרך הזמן שיקבל חלוקה להיותה מהכמה המתרבק אבל יחם העתה אל סומן יחם הנהורה אל החנ נא"כ אין הזתן כמכא בפעל וא"נתכ הוא כותן שלתות המכיאות לכל הדברים הנמצאים בזמן כן מגות לא תעשה אף אש אש אש דברים בלתי נתצאי בפעל נותנו שלתות אל הנפש האנושי תצד הינתן דברי בלתי נתצאי ולאה באן בחספר ם"סה להורותכי כתו שהזתן בלתי כתכא כך אלה התכות ראוי שיהת בלתי כתבאים בפעל ובהיותם בלתי כתבאים ב בפצל יתכו השלמות הנפשי בהיית ההמכע מצשייתן על הכווכה הראניה כמו הומן שבהינתו בלתי כמצא בפצל כותן השלמות לדברים הנתצאם:

פרקכח

ממה שביארכו בפרק שעבר יתחייב שהשלמות האכושי לא יתכן שיושגאלא במכות עשה ומכות לא תנית לא תעשה ומכות לא תעשה י

· .

נראה כמה מנכעים יש לו מהם מטרידים מהשגת השלמות ההוא חתר דרך בשיטניהו וזה כשהרבה לו דרכים ואושנים אינם הכראיים כלם להשגת השלמות ואמנם נמצאת על בד היותי טוב כדי שיושג השלמות האנושיא חלק ממנו על אינם הכראיים כלם להשגת השלמות ואמנם נמצאת על בד היותי טוב כדי שיושג השלמות ההוא אם ישתיל להשינו באחת מן הדרכים ההם י וזהו מה שאהל בפוף מכות ר' חנינא בן עקשי אמר רצה הב"ה לובות את ישראל לשי הרבה באחת מן הדרכים ההם י וזהו מה שאהל בפוף מכות ר' חנינא בן עקשי אמר רצה הב"ה לובות את ישראל לשי הרבה להם תורה ומצות שני ה' חשן למען צרק ינדיל תורה ויאדיר י הנה ביארו שכך נצטות ישראל רוב המצות כדי לבדקם להם תורה ומצות שני ה' חשן למען צרק ינדיל תורה ויאדיר י הנה ביארו שכך נצטות ישראל רוב המצות כדי לבדקם לאסות מהוא מבואר שאם היו כלם הכרחיים לקטיית השלמו לא היה זה זשות אלא חצה ולזה הוא שא"ר יוחכן לא כיחי לאסותיה מזא מבואר שאם היו כלם הכרחיים לקטיית השלמו לא היה זה זשות אלא חצה ולזה הוא שא"ר יוחכן לא כיחי לאסותיה מזאתי עליהו הכי אלא למי שלא קיים אשי חק אחד בתורה יוכן כתב הלמכם זל בפי המשנה זה לשונו על אחתי משנה דמתי שליה מכי אלא למי שלא קיים אם מק אחד בתורה יוכן כתב הימכם לו בפי המשנה זה לשונו על שנולם בשום פנים אלא מינה שמא שיחה מציה מצור מצור מצות כסדר וכהוגן שלא ישתא עמה דבר מכונות שמולם בשום פנים אלא שעמה אתה לימה מאהם המנה מתריג מצות כסדר וכהוגן שלא ישתף עמה דבר מכונות בחיותים חרבה אי אפשר שלא ועשה ארתה בחייו אחת מסן על מתכונתה ושליותיה בעשותה אותה מצוח תוחיה כששו ב בחיותים הרבה אי אפשר שלא ועשה ארה בחייו אחת מסן על מתכונתה ושליותיה בעסונה מתי הני לחיי העולם הבא ועל זה אחר כי המינה בכלום בא מעמה שיורה על מעקר הזה רי חנינא בן תריתון שאאל את ר' ימו בן קימול מה לי לחיי העולם הבא ונדי המינת הימיב כלום בא מעמה שיורה על מעקר הזה רי הינת כתבו ומשיבו כי כודתו לו מצו צרקה ע"ד שליותי בכל מה מאמת כוד זי ומנום הכא שלאיות המורית הא מינה היה זה על גד היותים לנו מצו ברקה עיד שליותי היא שאסמר זוהב בה לחיי מעולם הכא עכל מס י נותבית לא מית הימים כי מות לו היתי שלא מית מיא מות מליות ביל אימות הא

בחינתם הרבה אי אפשר שלא יעשה אדם בחייו אחת משן על מתכונתה ושלימותה בעשותה אותה מכוה תחיה נפשו ב באותו תעשה ותתה שיורה על סעקר הזה ר חנינא בן תרדיון ששאל את ר יושי בן קיסמא תה אני לחיי העולם הבא ו נהשיב כלום בה מעשה לידך כלות כזדתן לך לעשו תזוה כהנגן והשיבו כי כזדתכ לו תכו בדקה ע"ר שלימות בכל מה מאפטר וזכה בה לחיי העולם הבא עכל טם י ונתבאר לפי מה שאמרנו כי מצוה אחת בלבד תשביק לתת השלמות הא האכושי י ואולם מה שנתבאו בתורה מכו רבות לא היה זה על צר ההכרח ואבל על צר היותר טוב כדי שלא יתלט אדש מישראל שלא יזכה לעולם הבא על יד אחת מהן אי ז מהן סתהים י נתא חזי מאן גברא רבא מסחיד עלה הרמבם זל ש טאמר כי דעת ריל הנא כי רבוי המצות לא חיה להעמים עליכו משא כבד אשר לא נוכל שאתו אבל היה חשד מהשם ל לזכות אתישראל ולהצדיקם כי הגדיל את התורה והרבה מצותיה כדי שיהיו להם דרכים מתחלפים כדי שיקט על ידם השלמות האכושי וא עפי שהם לא ישערו בזה כי להיותם עם בזוי ושמוי יחשבו שיהיה רבני המצות להעמים על העם משא כבר נוהו שסתך אל פסוקה חפץ למען ברקו וגו והוא עם באי ושסוי וגו לל כי יחשבו כי לפי שאין מכוה אחת ב בלבד מספקת אל שתדבק בהם ההשנחה האלקי בכל פרטי מצטיהם להצילם מצרתם יאמריו כי בעבור זה לא תסשיק להקנות שום שלמות לנשש נאין הדבר כן כי אפי מכנה אחת עשויה כהלבתה כמו שביארנו תספי אל שיקנה האדם בה חיי העולם הבא ובעבור זה ארול כל ישראל יש להם חלק לעמם הבא כי אי אפשר שלא יעשה כל אחד מהם מצוה מת מתצות התורה שעל ידה יזכה למדרגה מה ממדרגות העול הבא ואולם כפי רבוי המצות שיעשה כן תגדל מדרגת שם גלזה היה משה כוסף ותאב להכנם לארץ כדי שעל ידי קיום המצות התלויות בארץ יזכה בלי ספק למדרגה יתר גדולה בעולם הבא ופעמים יגיע רבוי המכות המקויימות על יד איש אחד אל שיהיה במדרגה שיושנה בעולם הזה בכל פ פרטי עניינית כר חנינא בן דוסא ואלתו מן החסירים וכבר אפשר שיתצאו בו רבוי המצוות או כללות באישי מתחלפי ניהיה כלל היושים ההם מנשנח יותר מן האיש האחר נה כי הכלל ההוא ישוב במדרגת האיש האחר שימכאו בו רכויה התכות וזאת היא סבה שיהיה הכלל לעולם יותר מושנה מהערט להמצא בכלל רבוי התצות או כלל מצויג התורה יותר מתה מיתבא באים האחר י ולאה יהיה הכלל לעולם נענים בתפלתם ומושנחים ומנוצלים מהתקרים יותר מהערט וה אמנס יהיה בהצלחות העולם הזה אבל בעולם הכא מדרגת כל אחד ואחד לפי מעשיו ורב המצות שיעשה וגדולה מא כתכא לרול בתקומות הרבה שאפי בעשיות פועל אחד שאינו מצוה ואינו אהרה אם יכוין העושה בעשייתו לשום מתים ולבבוד המם או כבו תורתו יזכה בה לחיי העולם הבא כלות לתדרגה תה תתדרגו העולם הבא ואחרו בכתובו על ההוא כובם דהוה בשבבותיה דר ושליק לאגרא וכפל ומית שיכאת בת קול ואתרה אף הוא כובם מזומן לחיי העולם הבא שיראה מזה שאפי תי שנצטער על שלא כבר החכם בתותו ותת תתוך הצער ההוא בכוננה ההיא אכה לחיי העולם הכא אחר שצערו ותיתתו היינה לשום שמים וכן במם עו אתרו על השוטר שאיה ממוכה להתי אוצר חכיכא בן תרייון בי לפי מקרב מיתתו כדי שלא יצטער ר חנינא ביותר שחיה מאמן לחיי העולם הבא וכן במש תעניות בפרק סדר ת תעניות בתרא מכיא הרבה מעשים תאנשים שאתר אליהו עליהם שהיו מזומנין לחיי העולם הבא וא עפי שלא היו ע בושים מצאים שיהוו מבנה או אזהרה אלא פעולות טובות כמו שומר בית הסוהר שהיה מפריט הנשים מהאנשים כדי מלא יבא לידי הרגל עבירה ואלת זה מש הרבה וכבר ביארו רול כלל הפעולות הטובות התביאות האדש להשגת חיי בעולם הבא מאלת המצור המפורשות בתורה אמרת והלכת בדרכיו מהו חנון אף אתה הנון מהו החום את אתה תהיה רחום מא נותל חסרים אף אתה היה נותל חסרים מא קובר מתים אף אתה קובר מתים וכו וכלל הדברים הנא כי כל בעולה שיעשה העושה אותה לשם שונים זוכה בה לחיי העולם הבא th An

·

•

אי מלגנוב ממוכו אם יעשה זה המתנהג על פי הנימום לפי שאלו מדות טובות שישלם בהם הקבוץ המדיני לא ימשך אליו שום שלותת פרטי בזה אלא השלמות הכתשך מצד תקון הישוב המדיני וכשיעשה זה המתכהג על פי התורה מצד מכוה בהם השי וכדי להכנע אליו ולעשו רכונו ולהשלים מבותיו שכוה בהם הנה יגיע לו מזה תכלית אחר פראי מחר ככבר ויותר חאב שזהו עבורת השם שעל ידי הכוונה הזאת התתחבר אל המעשה יושב השלמות הנפשיי כתו מביארכנ בז' ה' תוה התאתר יווהו שאת' הכתנ והיה תעשה הצדקה שלום ונו כלות עשיית הצדקה יגרום שלום בקבוז התדיני סלא ינוול העני את העשיר אבל כוונת נחינת הזרקה אם היא מזר שניה בה השם שוחו הנקרא עבורת הצרקה ינרום השקט ובטח עד עולם שותו ההשארות הנפשי הנצחי יועל זה אתרי גדול התצווה ועושה מתי שאינו תצווה ועושה י בי התצווה ועישה בעשייה התצוה כחקנה יעשה ב'דברים האחר שיעשה הפעל הטו'או היושר באמינ והשני שהוא תכויו לעשות רכון אביו שבשתים יותי שאיכו תכווה ועושה יעשה הפעל הזה תצד שהוא יושר בלבד לא זולת יועל זה הדרך יובן איך יקנה האדה השלימות וחיי העולם הבא על משפטי התורה על עשה ולא תעשה שבה כשיהיו נעשים לאחבת ה השם וליראתו ולהשלים מצותן שצוה בהן ויתבאר מזה שפעל עשייה המצוח לבדו אינו מכוון להגיע השלמות האנושי מזר עצמו אלא מצר ההוראה שיש בעשייתן המצוה על ההכנע אל השי לעשות רצונו ולאהבה אותו יוחרי זה כתרליה את הכר שאין הכיונה בהדלקה פועל המגיע ההדלקה בעצמ הל כדי לכלות את השתן ולשרוף את העתילה שהוא הפעל המניע ממעשה ההדלקה יאבל כוונה הדלקת הנר הוא בעבור האור הנמשך מן המעשה ההוא יוכן היא כוונת החורה להישיר את האדם בעבורת השם ולהאיר לפנית את הדרך ילך בה לעבור עבודתו ואת המעשה אשר יעשה כדי שישיג אהבתו ולוה מה שדמה הכתוב המכוה לכר באמרו כי כר מכוה ותורה אור כאלו ביאר שהתורה מכווכת מכד עצמה ו באיר שהיא תכוון לעצמו · אבל המצוה אינה מכוונת מצד עצמה והמעשה אשר בה כנר שאינו מכוון מצד עצמנ אלא מצד האור הנמשך מתנרוכן המצוה כוונת עשיתה מצד ההורא הנמשבת מהמעשה ההוא שהיא העבודה אל הש השם שהוא האור הכתשך תתכה והוא שהרא הורה באתרו ותורה אור . ולכן בהעדר הכווכה תפעל התכוה הרי היא כאדם התהלך באימון לילה ואפלה מהוא נכשל בחברה ובעבור זה כנו ראל העומה תבוה באלת הכוונה הראוה פו פושע ואורו כי העושה מבות השסה שלא בהלכתן הל שלא על הכוונה הראויה עלת הבתוב אות ופושעים יכשלו בס ינאת שלתה דרך השצים כאשל לא ידעו בתה יבשלו ועל הכוונה הנקשר בתצש הראני אתרו בי ישרי דרכי ה׳ נדריום ילכו בס׳ יואת שלתה ואורח צדיידי כאור כבה חולך ואור כלות שאינו כבה לעולס :

פרקכט

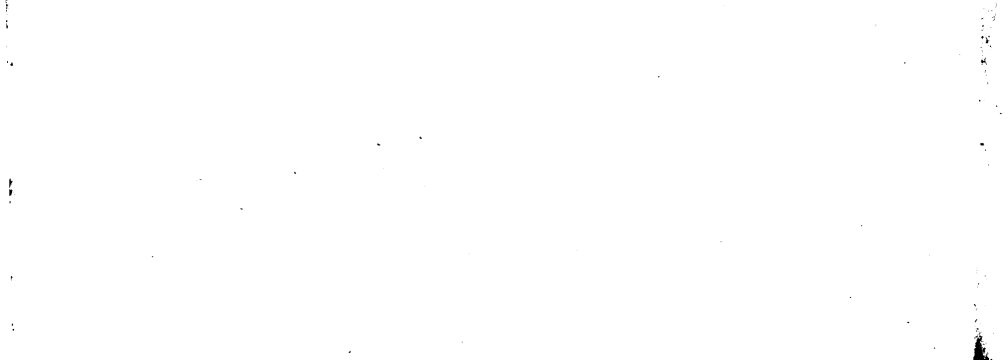
וראוי שנחקור בכאן חקירה גדולת התועלת מאד נהוא אם התורה הזאת האלהית נותנת שלמות בכללה או בחלקיה יוכאת שהדברי הזה כחלקו בו רבן שמעון בן לקיש גרימונן כם חלק אמרו פס לכן הרחיבה שאול כפשה ופערה פיה לבלי חק את רשמעון בן לני למי שמשייר אפי חק אחר מן התורה אל יותכן לא ניחא ליה למהיות נאמרית עליהו הכי אלא למי שלא קיים אפי חק אחד מן התורה יהיה נראה שהוא ראני שתהיה כו כותכת השלמות בכללה ולא בחלקיה כדברי השבל לפי שאם היה חלק תמכה מספיק להקנות השלמות האכושי למהיע יעמים השי עליכו רבוי המצות והאחריות כי מה שאששר שתפן בפעל אחד יראה שיהיה עעל בטל שיעשה בהשנתו ע פעולות רבית כי מי שיוכל לרפאת חלי אחר בסם אחר פמוט חל ההמנה שיעשה הרכבה רבת הסמים קשי ההשנה היא פעולת שוא בלי סבק כתאת החבש לשוא יעשה בפעולות רבות תה שאמשר לעשות בפעולה אחת ולזה יראה שכל ה התכות והאוחרי שבאו בתורה הם הכרתי להקנאת השלתו האנושי שאם לא כן לא היה השם תכוה אותנו בהם ׳ אבל סנאת שכל התצות והאזהרות שכאו בתורה הט הכרחיות בהקנאת השלמות דבר זר וקשה תאד שאם הדבר כן אי את אפשר לשנש אדם שיקנה השלמנת ההנא לפי שאדם אין צדיק בארץ אפר יצשה טוב ולא יהטא נאם יחסר לג אחת מן ה התכות לפי אז הדעית אי אפשר לו לקכות השלמות האכושי ויהיה אב התורה שבתכה לישראל דרך חשר להביאש כלש לחיי העולם הבא היא בעצמה המונעת אותם שחכו לנועם ההוא גזה הפך מה שכוון ממנה כי אין צריך לומ שלא ישי ישינוהו כלם שאפי'יחיד בדור לא יוכל להקיף על כלל הדעות שבאו בתורה ולא לעשות כלל החקים ולא לקיים כל הת המשפטים שבאר בה ניהיו כלל ישראל לפי זה יורדין לבאר שחת חלילה לאל מרשע ושדי מעול עם שהמקובל באנמה הנא הפך כל זה שהרי אמרו במשנה כל ישראל יש להם חלק לעולם הבא וזה שפק חזק ראוי שנשתדל בהתריחו: הבנה זה העניין הוא בי כתו שנתצא בדברים הטבעיים דברים הרבה יתצאו על צד היוחדי בווב ולא על ודרך זר הרכרח כתו כפילת החוטים ואלקם טהיה אפשר התצא והתחיים הבעלי חיק באלת ההכפל ההוא נ

גאולם כמבאו בבעלי חיים על ברהיותר טוב יכן הפי להיותו חכץ להביא את האדם אל הסלימות האכומי rin.

בא מיכה והעמירן על ג'שנ' ומה ה'דורש ממך כי אם עשות משבט ואהבת חשר והצנע לכת עם אלאיך בא חביווק והע נהעמירן על אשל וכדיק באמונתו יחיה וכו אין הכוונה לומ כי בעשיית יא מבות או שלש מקנה מן השלמות האנושי ה המרדנה שתושב מכד כל מכות התורה או שבהן יקנה מודבה מה מהשלמות ולא בשחות אלא שכל אחר מן הנביאים היה מתכוין לעשות כללים כוללים מצות רבות מהתורה ומדות טובות כדרך שבני אדם עושים כדי שעל ידם ישיג ה האדם מדרגה גדולה מהשלמות כי למה שיקשה על כל אדם להעמים על עצמו ת'רג מצות וגם יקשה עליו לעשות מ מצוה בתקנה מכל הצרדין על הדרך שביארנו למצלה בזה המאמ היתה כוונת כל הנביאים לעשות כללים שעל ידם תישג מדרגה גדולה מהשלמות קרובה למדרגה המושנת על כלל המצות אף על פי שאי אפשר שתעלה למדרגה גדולה במוה׳ ומנה דודיה דברים שהם כללים למדות הטובות יותר ממה שהם כללים לדעות האמתיות ולא למצוח שהרי ד דובר אמת בלבבו וחרפה לא כשא על קרובו וכבזה בעיניו וכמאם אין אחת מהן מצוה ממצות התורה ואבל כווכת ד דוד היתה לעשות כללים שיכללו מכות רבות ומדות טובות על ידם יקנה האדם מדרגה גדולה מן השלמות האכושי כי הולך תמים ופועל צרק ודובר אמת בלבבו ולא רגל על לשוכו ולא עשה לרעהו רעה וגו מהיר פלא יחשא אדם במח במחשבת ולא בדבור ולא במעשה ושיתיון מדותיו במדות הטובות הכמשכות מאלו הכללים יביוחשבה ודובר אמת כל בלבבו בדבור לא רגל על לשוכו ובתעשה לא עשה לרעהו רעה וחרשה לא נשא על קרובו דל שהיה תיוכא על חרפת קרובו כמו שסיה מקנא על עצמו ואעפ שאין כל דבריו אלו מצוה ממצות התורה אלא תקון המדות יהוכיר עמהם ק קצת מצות פרטיות שהיו נכשלים בהם בדורו או שאדם נכשל בהם בהלות וחושב שאינן עבירות כמו שוחד על נקי לא לקח שפי לא לקח שחד אפי על תי שהוא נקי לזכותו בדין שוז דבר יחשוב לוקחו שאינו הנטא וכן בשארי והראיה על זה הפי שנתצא דור עצתו אות בתותור לה הארץ ותלואה תי יעלה בהר ה ותי יקום בתרום קרשו ולא תנה אלא ג' תנאים שהם נהי כפים ובר לבב נאשר לא נשא לשוא נפשו יניש לחמוה למה לא מנה היא שנזברו במומור ה מי יגור ב באהליך אלא שבתותור לה הארץ ותלואה כלל כל התצות והתקות הטובות בג'דברים בלבד בתעשה ובתחשבה ובד ובדבור יבתעמה כקי כפים יבתחמבה ובר לבב ובדבור אמר לא כמא למוא נסמו דל מלא כמבע מבועה למוא אשי בחיי דוד שלא היה יודע הנסתרות וזהו לשון נפשי שהואכנוי אל דוד לפי התסורת או יהיה כנוי נששו כשי הכתב שב א אל השם כמן שש הנה שנא ה ושבע תועבת נפשו יאו יהיה כנוי כפשו שב אל האדם שאת עליו מייעלה בהר ה וירצה לומר שהכח השכלי אשר בו לאנתן בו לשוא כלות׳ שלא נשאו בחנש כי הוא השלי נכשו כשי מה שבכח האדש להשליותה הזכיר ולא נשבע למרמה כי אמשר שלא נשבע לשקר אלא באמת כמעשה דקניא דרבא וא"עפר אמר שאין ראני לעשו כן אחר שהוא נשבע בתרתה ובאלו הג כללים נכללים כל התנות שהזשיר בתותור ה'תי ינור באהלי אלא ששם פרט ינתר דברים שאינם נכללים באלו והם תלניים במדות לפי שראה בני דורו נכשלים בחם או שאדם נכשל בהם בקלות לפי שחושב שאין רע בעשייתן כתו לבוות את החכתי' על כן את ואת יראי היכבר וכן וחרפה לא כשא על קרובו יועל זה הדרך בעצמו הוא מה שאמרי בא ישעיה והעמירן על שש כי ישעיה עשה ששה כללים לתכוינוהם שלא יושא הא האדם בפעל אבל יפעל הפעולות הטובות וזהו הולך צרקות יושלא יחטא בדבור וזהו רובר תישרים יושלא יחטא בינח במחשבה וזהו מואם בבצע מעשקות שהמואם הוא הפך החמרה שהיא בלב יואה כך את שלא יספיק שלא יחטא אלא באחת מכל אלו אלא שאף הוא נזהר שלא להחזיקיד עוברי עבירה וזהו נוער כפיו מתמוך בשחד כי לא די שלא יקח ש פחד אלא שנוער כפיו מלתמוך ידי הלוקח שנחר ולא די שלא יחזיק יד עוברי עבירה אלא שאף הוא מתרחה מראו ברינ או מלשמוע המעשה הרע וזהו איטם אזכו משמוע דמים ועוצם עיניו מראות ברע ואמ אחבך הוא מרומים ישבון מ מזרות סלעים משגבו כלות כי לאיש כזה ראני להאמין שישמור מבצר האמנטה כי לחמו נתן מיומי כאמנים כי לא יירא מדבר רע כי ברעב יפדנו השם ממות ובמלחמה מיד חרב י או אפשר כי הוא מרומים ישכון ירמון אל השכרי הנפשיי מבעולם העליון יוכן על זה הדרך הוא מה שאמרו בא מיכה והעמידן על שלש ומה ה דורש מעמך כי אם עשות מש משפט ואהבת חשר והצנע לכת עם אלהיך כי חלו הם ג׳כוללים כל מצות שבתורה או רובן כי אם עשות משפט יכ יכלול כל הדינים שבין אדם לחבירו יואהבת חסד יכלול כל מיני נמילות חסדים יוהבנע לכת עם אלחיך יכלול כל הד הדברים שבין אדם לתקום ינהם הדעות האמתיות ינאת בהם לשון נהצנע לרמוז למה שכתבנו במאמר בכי התארי האלחיים הם השוללים שהם תארים בהצכע כי אין אדם רשאי לשלח לשוכו ולחייב אליו ית העולה על רוחו כווו ש שאליול בוא דכלא משתוקא שנילך דומיה תהלה וזהו לשון והצבע לכת עם אלהיך יוכן מה שאמרו בא חבקוק והעמידו

על אחת שני וצדיק באמונתו יחיה הכוונה בו כי בעבור שחבקוק היה מתרעם על הצלחת הרשעים וישורי הצדיקים א אמ בסוף דבריו הכלל הזה כי הצדיק כשיחזיק באמונתו להאמין בדברי הנביאים ולהבטחות השם שהבטיח לעסוה ד 1.17/10/

מאמר ג'



נאף אם הפעל ההנא יהזהב בנשחנא רע אראל בבל דרכיך דעהנ נאפי לדבר עבירה נאמרי עוד גדולה עבירה לשמה מתצוה שלא לשמהי והבן זה העקר ודעהו כי הנא מכרחי לתורת חשה שאם לא כן לא יהיו ישר כלל זוכי לחיי העולם הבא על יד התורה אלא אחד מעיר או יחיד בדות׳ ותהיה החבה יתריו שחבב הקבה את ישראל לתת להם התורכוע שאמרי חביבין ישראל שנתן להם כלי חמדה וכו לנקמ׳ מהם שלא יוכלו ילקי את כלה ניהיו נענשי על כך ׳ אלא שהאמתי מא מה חביבין ישראל שנתן להם כלי חמדה וכו לנקמ׳ מהם שלא יוכלו ילקי את כלה ניהיו נענשי על כך ׳ אלא שהאמתי מא מה חביבין ישראל שנתן להם כלי חמדה וכו לנקמ׳ מהם שלא יוכלו ילידי את כלה ניהיו נענשי על כך ׳ אלא שהאמתי מא מה שאמרכו שזה עקר פרטי לתורת משה שאליו כוננו ראל באמרים כי ישראל יש להם חלק לעולם הבא בלומר שכלם ישינו מאמרכו שזה עקר פרטי לתורת משה שאליו כוננו ראל באמרים כי ישראל יש להם חלק לעולם הבא בלומר שכלם ישינו האר לחיי העולם הבא זיון הדבר כן אלא כי לפי רבני המצו תנדיל מדרגתו בו במו שאמרכו יאבל במצוח אחת בלבד האר לחיי העולם הבא אין הדבר כן אלא כי לפי רבני המצו תנדיל מדרגתו בו במו שאמרכו יאבל הות המצות בלי איזות בלבי

על ו וכן השאר י ועוד תדע פי המאמר הזה בפיק הבא אחר זה בעזרתה : פרק ל המדרגות שיושג על ידי המצות הן מתחלפות מפינים רבים י ראשונה מצד התרלף המצות כי יש מצוח שהמדרגה שתושג על ידי המצות הן מתחלפות מפינים רבים י ראשונה מצד התרלף המצות כי יש מצוח שהיתן י וזה כלמוד ממה שאמרו הני זהיר במצוה קלה כמצוה חיוורה שאין אתה יודע תתן שכרן של מצות שיראה מזה ששייתן י וזה כלמוד ממה שאמרו הני זהיר במצוה קלה כמצוה חיוורה שאין אתה יודע תתן שכרן של מצות שיראה מזה שיי חלוף במתן שכר מצות לקצתן על קצת וכלמוד מזה גם כן שהדרך שאמרנו בפרק הקודם לזה הוא אתתי וככון ש שאין קניית השלמות תלוי בעשיית המצות כלם שא"כ מה זה שאומר הני זהיד במצוה המורה שלין אתה י יודע מתן שכרן שלמצות אפי יהיה השבר כודע ראוי שיותר בבלן כדי שיקבל השכר אלא יש מכאן ראיה שעל כל אחת יודע מתן שכרן שלמצות אפי יהיה השבר כודע ראוי שיותר בבלן כדי שיקבל השכר אלא יש מכאן ראיה שעל כל אחת יודע מתן שכרן שלמצות אפי יהיה השבר כודע ראוי שיותר בבלן כדי שיקבל השכר אלא יש מכאן ראיה שעל כל אחת יודע מתן שכרק כמצות לשכי היה השבר כודע ראוי שיותר בבלן כדי שיקבל השכר אלא יש מכאן ראיה שעל כל אחת נשטית מדרגה מתוחדת לשכר שאין שכרן שנה ושאין עשיית כל סמצות הכרוד לקבול השכר המיוער בעולם הבא י נ מסנית מצות כי היו שנה שלה המנה המכונ שנה מיה המצות שוות במספר או תהיה המצות המות לכול מש נשטית מדרגת שכרה בעי האחת במונה כמו שאיז משל שניית כל חמצות הכרוד לקבול השכר המיוער בעולם הבא י נ מכית מדרגת שכרה בט חומלף הכונכו מאראו לשל לשני בני אדם שבני מסמיהם אחד אכלו לשם שכונ לשם אבילה גבה זה שאכלו לשם מסח עלת הכתוב אמר כי שרים דרכי היו נדרית הינות במונות נחשפית נסו מה זה מלחת בעינה גמה מנו עליו הבתוב אותר נפושעים יכשלו בס ינכבר ביארכו זה למעלה ישלישית כי אף אם ישנית ונונות ומספר התצות ינ

מדרגה יותר גדולה מעשיית הפעל החוא פעם אחת . נהמשל בזה ב'אנשים שנים בחכת' שנים בעושר ובכל דבר נהאחד נתן אלף זנז לנדקה בפעם אחת בכוונה ראניה והש נהשני נתן אלף או באלף פעמים או אחד בכל פעם כי אף אם הצדקה שנה בכמות תחים מדרגת השני בלי ספק יותר ברולה ממדרגת הראשון כי קיינם צוויים רבים בפעל האחד בעצמו ורבוי הכוונות אשר בפעולות ההן יותר טוב מקי מקיינם צמי אחד בכתכה אחת טובה יוכן מי שיכבד את אביו בסנתן לו בסצם אחת אלף זח והאחר באלף פצמים תנתהלפנה המדרגות בלי פפק כפי רבוי הפעולות שבאו בעשיית המכוה ההיא י רביעית תתחלפנה המדרגות כפי רבוי המצוות שיעשה האחד על מספר המצות שיצשה האחר כי קיום מצות רבות יתן ראיות למדרגה יותר גדולה בלי ששק להתחבר בזה רבוי תכות ורבוי שעולות ויקרה תכד חלוף התדרגות הללו כי כבר יתכא אדם שיהיו בית הכות רבותי ינתר מאיש אחר נאע"פ כן לפי שלא כעשו המכו ההן על הכווכ' הראויה לא ישפירא לתוצ לו אלא מדרגה קטנה ממדרגות העולם הבא ואולי שלא יספיהן להנות על ידם שום מדרנה ממדרנת העולם הבא ולפי שאי הב"ה מקפח שכר כל ברים ינתן לו בעולם הזה שכר התצוה או התצות שעשה שלא בכווכה זותצא גב אדם שיעשה כל יתיו רבוי עבירות ובסוף ימיו יעשה מצוה אחת או פעל אחד בכוונה ראניה וימות מתוך אותה הכוונה שתספיק אותה כוונה לתת לו מדרגת מה מ ממדרגות העולם הבא כמו מהובחנו בפר׳ שלפני זה מהתוא מושר מסקד במיתונר׳ חנינא בן תרדיון׳ ופעמים ימנא איט תספיק מדרגתו מבד רבוי עשיית מצות והכוונות הראניות אל טיהיה מושגח בעול הזה ומוצל מכל הפגעים בר כרב חסידי ישראל עד שיצתניה הטבע כפי רצונם כתו שהיהזה בר' חנינא בן דופא ובנחום איש גם א ור'פנחם בן יאיר ודומיהם יופעמים ימכא אים אחר מצד רבני המצות והכתכות הראויות וההטנה שישיב באל ית אל שיניע בעולם הזה לתדרגת ישניהן ואלישנ ודוריהם וא מדרגה שאין למעלה ממכה שהיא מדרגת גדול הכביאים שהיו אחרי משה :

הזה לתדרגת ישעיהו ואלישע ודומיהם וא מדרגה שאין למעלה ממכה שהיא מדרגת גדול הכביאים שהיו אחרי משה : מעתה מה שאייול בסוף מכות דרש ר'שלמא תריג מבות האמרו למשה בסיני בא דור והעמידן על יא שהאמ ה'מי יגור באהליך וכו' הולך תמים ופועל בדק ׳ בא ישעיה והעמידן על שם שכ' הולך בדקות ודובר משרים וגו

# מאמרג׳

לפי שהיא כתו השווי האמתי שלא ידומה עליו תוסשת ולא חסרון להשנה התכלית ההוא שהוא הקום וההש ארות יולוה י יהיה מה שנ בתורה את ה אלקיך תירא א"עפי שהיא מצוח פרטית הנה היא כלל כולל כל מצות התורה או מצות רבות מתנה לשי שהיראה היא התכונה הנקנית באתבעו מבות התורה והיא התכונה היתיר משובחת שישיג הארם ולא תושב כי אם אחר עמל והשתדלות גדול שהרי אברהם אבינו לא נאמר עליו ירא אלקים עד סוף נסיונותיו שאת׳ הכתו עליו כי עתה ידעתי כי ירא אלקים אתה כלות וכבר הגנת אל התכונה התשובחת שאפשר שישיג האדם בעולם הזה כדי שיוכה לתיי העולם הבאי ובעבור זה תוחיר התורה במקומות רבים אל התכונה הזאת אמרה ניראת מאלקי אני ה'את ה'אלקיך תירא לפי שהתכונה הזאת קשת ההשנה מאד ועם, כל זה תושג בשמירת מנות התורה י ובעבור זה אמר הכתיב ועתה י ישראל מה ה׳ אלקוך שואל מעמך כי אם ליראה את ה׳ אלקיך ללכת בכל דרכיו ולאהבה אותו ולעבוד את ה׳ אלקיך בכל לכבך ובכל נפשך לשמור את מכות ה אלקיך ונג׳ וביארת על זה הררך כי משה היה אומר לישראל נידל השלנת חשדי ה השם כי מן הדין היה ראני אל האדם ליראה את השם וללכת בדרכיו ולאהב אותו ולעבדו בכל לב ובכל נפש כדי שישיג שלמותו הנפשיי ולפי שזה עניין קשה מאר שיגיע האדם אל המדרנה הראויה מן היראה והאהבה והעבוד בכל לב ובכל כפש הקל עליו השי כי תחת כל זה בוהו לשמור חקות השם ומכותיו כלבר ובזה תושג מדרגת התכונה המגינת לו מנד ה העבודה בכל לב ובכל נפט ויהיה פי׳ הפסוק כן ועתה ישראל הסתכל גודל השלגת חסדי השם מה הוא שואל מעמך כי אינו שואל מעמך כי אם תחת יראת השם ותחת לכת בדרכיו ולאהבה אותו ותחת עבודתו בכל לבבך ובכל כששך שה שהיית מחוייב לעשות אינו שואל כי אם לשמור מכותה ואת חקציו אזר אכבי מבוך היום לטוב לך כלומיובל זה לטיב לך כי באמבעו שמירת מצו התורה משבהתכלי האכושי שהיה ראוי שישיבהו האדם בעמל ברול ובטורח מוש בבאמבעו היראה והאהבם והעבודה אל השם בכל לבו ובכל נפשו והבן זה הפי׳ בזה הפסוק כי הוא מופלג מאד תיסר בו הקושיא שהקשנ עליו בסאתרו אטויראה תלתא זוטרתי היא ותרכו אין לגבי משה תלתא זוטרתי היא ואין תירוץ זה מסזיק בי יש לבעל הדין לחלוק ולותר שאין ראוי שיאתר העשיר התופלב לעני שאין לו כלום מה אני שואל תינתך כי אם אלף זהובי לפי שאלף זהובים לצני דבר נדול הוא וקשה ההשנה ואין הצאיר מדבר בזה נכונה ולפי דרכנו מתצרש ישה כי אין השי מבקש דבר שתא קשה ההשנה אלא קיום מכות התורה כי תכונת היראה שעל ידה יושג השלמות האנואי תיישך אל קום מצות התורה וכן ביאר דוד ע"ה ואמר ראשית חכמה יראת ה'כי מבחר ועקר החכמה היא להשיג יראת השם כי ראשית כמן וראשית שמנים ימשתו וביארו ריול ואמרו ללומדיהם לא נאמר אלא לעושיהם וכו לומר כי מצשה המכות מ מביא אל התכלית התשג מצד ההשכלה שהכל מודים עליו שהוא עקר תכלית האדם וכן נמצא איוב אומר הן יר וראת ה היא חבמה כל תכלית החבמה להשיג יראת השם י ולהיות התכונה הואת תכלית כל התכונות באמצעות עשיית

התנות ראוי שנאריך בה לפרש עניינה בפרק הבא אחר זה עניין היראה בכל דבר הוא הסג הנפש אחור והתקבץ כחותיה אליה כשתשער אי זה דבר מחרידה ׳ ו פרק לב׳ וזה על שני פנים אם שתשער אי זה דבר מזיק ותחרד ממנו מיראת ההזק שתשער שאפשר שיניע מ ממנו ואם שתשער איזה דבר גדול ורם ונשא וגבה מאד ותחרד מתנו כשתתבונן דלות ושפלו ערכה בערך אל הדבר הגדול ההוא אף אם לא תשער שיגיעה כזק מן הדבר ההוא ולא תירא ממנו וכשאדם מקיי המצות בעבור הוראה שהיא על הדרך הראשון כלות תיראת העונש או תאהבת השכר יקרא בלשון רול עובד תיראה שלא לשתה ארול בתם סוטה פר כוטל ז פרושין הם וכו כלות שהן שלא לשמה ומנו בכללם פרו מאהבה פרוש מיראה ואמרי ליה לתכא לא תתני פרו ת אביפרוש מיראה דאמירב יהודה אמירב לעול יעסוק אדם בתיר ובמכו אפי שלא לסמהשמתו שלא לשמיבא לשמה נפרטי זל מאהבה ומיראה מאזבת שכר ומירא עונש הרי מבואר שהעום בתור ובמצו לאהבת שכר ולירא עונש נקרא עיסק בתורה פלא לשתה - ואלש המקיים המצות ליראת השם ואהבתו והיותו נכנע למצותיו הוא שקראוהו רול עוסק בתורה לשתה הל שאינו מקיים התצות ליראת העונש ואהבת השבר אלא תאשר יצייר בלבבו רותמות השם ותעלתו וב ובעבור זה הוא נכנע לעשות רכונו שהוא היראה על הדרך השני שאמרכו והיא היראה האמתית שנשתכח בה אברהם אבינו ע"ה שנאמר לו עתה ידציני כי ירא אלקים אתה והיא התכונה האחרונה שאדם מגיע אליה באמצעות מצות הת התורה . כי כשיתכונן האדם וישביל וידע שהשי משקיף על נסתרו ועל נגלהו ויבחין פחיתותו ודלות שכלו וגודל רוממו האם ומעלתו יחרד מפניו חרדה גדולה ויבוש מלעבור על מזותית ושלא לעשות רצונו כמו שיתבייש אדם מעשות דבר בלתי הנון לפני ישר ונכבד דקן ונשוא פנים וחכם חרשים מוסכם בשלמו בחכמה והמדות והמצלה כי אנבי שישער הארם׳ שלא ינוענו נזק בעברת על מכותו הנה הוא כלי סעק יבוש ויכלם ויחרד חרדה גדולה עד תאד תלתרות עיני כ כבות לפניו וה התין תן היראה התשתבתת היא השר טבע הסכל יכסוף אליה לפי שכל דבר ישתוקה אל מה שזוא בט かつ בטבעו ודותה לו׳ 2



מאמרג

דין ברשעים ולשלם שכר טוב לבדיקים בשמירת הכלל הזה יחיה ולא יחוש לכל המקרים המתחדשים עליו ויסבול הכל בסבר פנים יפות ובזה יזכה לחיי העולם הבא וכן דרך החכתים לעשות כללים למצות התורה יוכבר אמרי על אחר מן החכתים האחרונים שבא אליו לשטים מזויין ובעל עבירות וא"ל אני רוצה לשוב בתשובה ולשמור מצות השם אלא שאיני יכול להעמים על עצמי רבוי המצות שבתורה כי לא אוכל שאת המשא חסוא ' וא"ל החכם תוחבל עליך דבר ב בלבד לשמרו כראוי וא"ל הין א"ל החכם אם כן קבל עליך לומי האמת וקבל עליו והלך לדרכו לימים היה הולך אותו הליסטים ללסטם את איש אחד ולהרגו ושגע בו איש אחד אמ לו היכן אתה הולך נכזכר אותו הלסטים מה שקבל עליו הליסטים ללסטם את איש אחד ולהרגו ושגע בו איש אחד אמ לו היכן אתה הולך נכזכר אותו הלסטים מה שקבל עליו לומי אמת נספר לאיש ההוא להיכן היה הולך וכן פגע בו איש אחר ושאל לו להיכן היה הולך וספר לו מיד הרהרי אותו הלסטים בלבו אלו השנים יהיו עלי עדים ויהרגוניוכן אורע לו פעמים רבות בכל מה שחיה רוצה לעשו ער מכונע הלסטים בלבו אלו השנים יהיו עלי עדים ויהרגוניוכן אורע לו פעמים רבות בכל מה שחיה רוצה לעשו ער מכונעי הלסטים בלבו אלו השנים יהיו עלי עדים ויהרגוניוכן אורע לו פעמים רבות בכל מה שחיה רוצה לעשו ער מכונעים הלסטים בלבו אנו השנים יהיו שלי מתו הירגוניוכן הורע לו פעמים רבות בכל מה שחיה רוצה לעשו ער מותות

התכלית המושג אל הנפש בהיותה בגוף מכד קיום מצות התורה אינו אלא שתקבע בנפש תכונת פרק לא יראת השם וכשיהיה בההתאר הזה ליראה את חשם הנכבר והנורא תתעלה הנכש ותוכן להשיג החיים הנצחיים שהוא הטוב הצפון לצדיקים והיא הצלחת הנפש את הכתוב מה רב טובך אשר צפנת ליראיך יותבאר זה מבד מה שנמצא הכתו מיעד הפלגת העונש על ישראל ועל זרעם אם לא תניע בנפשם תכונת היראה הזאת מצד תכות התורה את הכתו אם לא תשמור לעשות את כל דברי התורה הזאת הכתובים בספר הזה ליראה את השם הנכבד נהכורא את האלקיך ינהפלא האת מכותך ואת מכות זרעך וגו׳ ואם תשאל ותאמר איך אפשר שתביא היראה את הא האדם אל הגדולה הזאת שהיא השגת החיים הנצחיים נחלא יוחר ראוי שיביא אותו אל זה השגת התושכלות . כבר באר זה שלמה בספר קהלת ואמר שהיראה היא סבת ההשארות ולא דבר אחר זולתה וזה דבר תלוי בחכמה השם שנזר להיות כך נשאין ראני לשאול טעם בזה יחה כי כשהתחיל לחקור אם אפשר שיהיה בכאן דבר נותן ההשארנית הנכחי והוא מ מה שאתר מה יתרון הבנשה באשר הוא עתל אתר אתר כך ראיתי את הענין אשר נתן אלקים לבני הארם לענות בנ כלומר ראיתי המעשים שנתן אלקים לבני אדם להשתרל בהם רונה לומר הפעולות והתלאכות כי כלם יעים בעתם רוצה לומר לפי שעתם כדי שלה ישבותו המלאכות והידיעות ואמר גם את הצולם נתן בלבם מכלי אשר לא ימצא הא האדם את המעשה מראש ועד סוף יל כי גם מה שנתן בלבם תפוקה לדעת את העולם שהוא חכמת הנמצאו וא עם שהוא דבר שאי אפשר שיושב כי אי אפשר לאדם שישיג את המעשה אשר עשה האלקים מראש ועד שוף עם כל זה אותה תמוקה שנתן להם גם היא יפה בעתה כדי שלא תשבות התלאכה ההיא לא מצד שבה תשגו החיים הנצחיי כמו שיחשבו האכשים אחר שלפעמים יהיה מה שישינהו זולת האמת בעצמו כמו שבארכו בפג מזה המאמר ועל כן אמר אחר זה י ידעתי כי אין טוב בם כי אם לשמות ולעשות נוב בחיית כלומר כי בכל אלו ההשתרלות האכושיי אשר הידיעה מכללם אין טוב אחד בהם כי אם לשמוח כי כל אדם ישמח בשישתדל במלאכה מה מרכונו נישיג כוונתו בה לפי דעתו י וגם מועיל לצטות טוב בחייו כי העילוסועיא תוחיר את האדם על עשיית הטוב המועיל בהנהגה בעוד האדם בחיים אבל לא תועיל לזולת זה וא"כ כבר אסמר מנאמר כי גם כל האדם מיאכל ומתה והראה אתנכמו טוב בעמלו כי גם זו מתת אלקים היא כתו הענין אשר כתן אלקים לבני האדם לענות בו ואין בכל זה דבר שיביא להשארות הנבחי ואתר אחר זה ידעתי כי כל אשר יעשה האלקים הוא יהיה לעולם עליו אין לחוסיף וממכו אין לגרע והאלקים עשה שיראו מלפניו יאמר כי כל מה שיעשה האלקים בזולת אמצעות הטבע אשר מצד ההויה וההפסד כאלו תאמר השמים וכל צבאם הוא יהיה לעולם כי נראה אותם קייתי באיש כתאת דור ויע תידם לעד לעולם והאלקי עשה כדי לתו קיום באיש אל הנטש המשכלת שהיא מנשה ידיו כמו שאת' הכיצו ויפח באפיו כשמת חיים שיראו מלפניו שיראה מזה שהיראה כאלו היא השווי האמתי שעלי אין להוסיף ומתכו אין לגרוע שזהו גדר השוני האמתי פלא יקבל תושפת ולא חסרון כי התושביצ החשרון יוציאו הדבר משוויו ויפסידותו והאלקים עשה היראה מלפניו כלומר סידר היצורה והמצות שהם השווי האמתי שהיראה כמשכת מיזם בדי לתינ קינם אל הנפם א"כ בהכרח שת תקיים תמיד כי כל אשר ינוסה האלקי הנא יהיה לעולם או כאמר נהאלקים עפה שירא תלפנת כלותר שדר שירא תלפניו איכ היראה הזאת כאלו היא הסוני האתתי פלא יקכל תוסבת ולא חשרון מאי אפשר שישסד ולוה יהיה ראני להשיג בל ידו התכלית האנושי ואחר שכך גזרה תכתתו אין להתחכם ולותר למי אך תהיה היראה תנצת האדם אל השלמות האכושי סתיא

and the second se

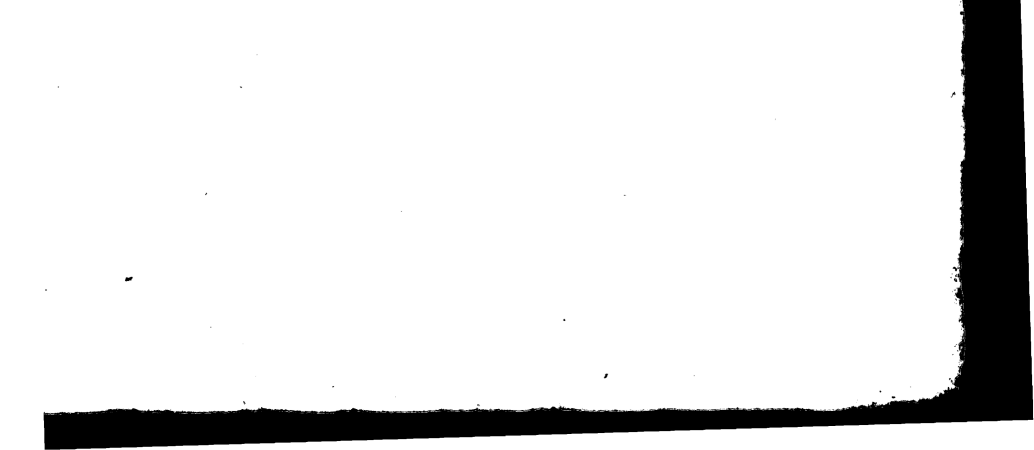
מן היראה ראני שיהיה שם ושונה ביראה ההיא לפי שוה יורה על בריאות נפשו ושליומת שכלו ולהעיר על זה ביאר הוד בתקום אחד כי מה שאמר עבדו את ה בשמחה לא שתהיה העבודה בשחוק וקלות ראש ודרך הדיוטו אבל ראוי שתהיה מעבודה ביראה אתר עבדו את ה'ביראה וגילו ברערה כלות שעקר עבודת השם ראוי שתהיה ביראה ורעדה כשתשער הנפס רומתו ה' והתנשאותו ותירא ממכו בהיותה מבחנת שפלו עצמי וגודל מעלתו ותניל ותשמח באותה הירא והרעד בעבור ששערה הדבר הנורא שראוי לירא ממנו שזה יורה על שלמותה ובריאות שכלה ובגילה הזאת שתשינו תהיה עבו עבודתכם שלמה ועל כן אמר וגילו ברעדה להורות שהשמחה נותנת גמר ושלמות אל העבודה וכן השמחה תתן של פלמות וקייום אל הדבר אמר דוד נחלתי עדוותיך לעולם כי פשון לבי המה הל כי לפי שהתורה נחלקת לשלשה חלקים לתשפטים ועדות וחקים ועל התשפטים אמר כשבעתי ואקיימה לשמור משפטי בדק להורות כי המשפטי שלמותם הוא מצד היותם דברים נמצאים בפעל וע"ב אמ בהם ואקיימה אמר עתה כי העדות מהם הדעות והדברי שבאו בתורה מסכימים למושכל או למורגש לפי שהשכל מקבל אותם בשמחה והשמחה היא שבת קיימהם בנפש וצלכן אמר נחלתי ערוניך לעולם וגיאבל החקים שהם הדברים שבאו בתורה שאין השכל משכים בהם כאכילת החזיר ולבישת כלאים חולתם ממה שאין להם טעם ידוע בעבור שאין השכל מקבלם בשמחה וצריך להכניע השכל בדי שישכי בעשייתם בשתחה על כן אתר נטיתי לבי לעשות חקוך לעולם עקב - כלות הטיצי והכרחתי שכלי בעל ברחו לעשותם וזה מצרת תקות השכר הכבחי התקווה בעשייתם וזהו לעולם עקב ומזד השכר ישמח בהם ומזר השמחה ימשך הקייום אל הנפש בהם ועלזה היה דוד משבח עבמו ואומר שא אנכי על אמרתך כמוצא שלל רב כלומ כי השמחה בחקים שאינה מצד ע עצמם אלא מצר שהם אמרתך אני שמח בקינתם שמחה גדולה כמוצא שלל רב י אבל כדי להבדיל בין השמחה אשר בחוקים שהיא מנד השכר המקונה בלבד ובין השמחה שאדם משיג בעובדות שהם הדברים שהשכל מסבים בהם אמ במקום אחר בדרך עדוותיך ששתי כעל כל הון . כלות שמחה בבת כי לשון כל הון יכלול כל ממון שבעולם שאי אפש מימוער יותר מתכו יוכל זה יורה שהשמחה שבת קייום הדבר בכפש וכותכת בתר ושלמו אל המעשה איזה פעל שיהיה ער שאף הפועל הרע כדי שיניע אל שלמות תכליתו ראוי שיעסה בשמחה אתר הכתו תיער הרע על שוכאי ישראל על ע עברם על דברי התירה והיה כאשר שע ה'עליכם להטיב אתכם ולהרבות אתכם כן ישיע ה'עליכם להאביד אתכם ול ולהשמיד אתכש וגג׳ כלות שישבב השם שפועל הרע יהיה שם ושמח בעשיית הרע ההוא כדי שיעשה בשלמות · אבל כ כדי שלא יוכן שהשי שהוא טוב גרוור,ישווח בעשיית הרע אמר כן ישיש שהוא מבנין חפעיל והוא פועל יוכא ולל שהשי יסכב מפועל הרע יהיה מתח אבל הנא ית לא ימתח בעמיית הרע חלילה יוכבר הזהיר שלתה על זה בנפול אויבך אל ת תשמח ואמר הנביא אל תשמח לבני יהודה ביום אבדם שיראה שהוא חשרון לשמוח בפעל הרע י ואולם בטועל הטיב תלה המתחה בו ית׳ ולא אתר ישים מהוא סועל יוצא אבל אתר כי ישוב ה׳ לשום עליך לטוב כאשר שש על אבותיך שהוא מן הקל והוא פעל עותד י ולהורות שהשתחה כותנת שלמות אל הפעל אתר שלמה שמחה לצדיק עשות משפט ומחתה לפועלי און הל כי הצדי לפי מהוא שתח בעשיי התשפט יצא התשפט מתורן מתחת ידו אבל פועלי פועל און לפי שהם עצבים בעשייון המשפט בי היא מחתה להם בהכרח יצא מתחה ידם משפט מעוקל אחר שאינם ממחים בעשייתו לפי פעניין יראת השם היא עקר העבודה פיעבוד האדם את הפם בעשיית המצוה כמו שאמרנו . וב פרה לד

ובארכו שעקד העבודה ראוי שתחיה בשמחה וציור היראה עם השמחם דבר קשה מאד ראוי שכר חיב הדבור בו כדי שיובן העניין הבנה טובה אל העובד איך אפשר שיהיה הירא שם ושווח עם היות היראה והרעדה ישברו הלב ויעציבוהר ינאמר שאין ספק כי כל אדם ישפוט שכלו שראני לו לסבול עמל וטורח גדול זמן מה כדי שישיג מעלה תה או כבוד גדול וח"עפי שבהיותו סיבל העורח או העתל ההוח יצטער ויתעצב בלי ספק אבל כמישער בנפשו הכבוד הגדול או המעלה ההיא המקוה להשיג על ידי הטורח ההו ישים כל הטורח ההוא והעמל כאי לעומת הטוב ההוא המקוה וכן הנא העניין בעצמו ביראת הטם שאמרנו כי בהיות האדם משער גודל המדרגה המשגת על ידי היראה שהיא כש בשתשע כפשו גודל תותתו השם ותעלתו עד שיירא ויתרד תתכו לא יהוש לכל הטורח והעצכון והחרד התגיעים אליו על ידי היראה וניצא שלמה ממשל לזה משל נכבד מאד ומשכים למה שאמרנו אמר אם תבקשנה כבסף וכמטמוני תחפטנה או תבין יראת ה׳ ונו וביארו כי לתה שיש בהוצאת חכסף מתחצבו טורחגדולעד תאד לפי שיוצא מעורב עס המים וכן אדם שנאמר לו שיש בביתו מטומן גדול הנה הוא חושר אותו בשמחה גדולה עד מאד והוא מחפש אחריו ב בזריזות אעפי פבחשר התטתון או מוצא הכסף הוא סובל טורח גדול ועתל רב ופעתים הוא נקף באצבעו או בר ברגלו אר בשוקו ותצטער עד מאד ואין ספקכי אעשי שהוא תצטער עד מאד בניקיף החוא ומתעצב אנה כשהוא ת משער התכלית התישב שהוא התטמון או הכסף הוא שמח בלבו ושובל כל הצצר והטורח בסבר פנים ישות ובשמחה ΰ ברולה כן על דרך זה ראני שיוכן העמל והיראה נהחרדה נהרעדה מאדם ב משיג



וכינו שישתוקה כל אדם להשלי חפצי האד השלם החסיד ולעבו עבודתו בלב שלם ובנעש חפצה מבלי תקוו גמול וידאח עונש כן השכל ישתוקה לעשו להשלי רצון השיכי זה דבר טבעי אליו יובעבו זה היה החב אותי רבונו של עול גלוי וידוע לפניך שרצוננו לעשו רצונך ותי תעכב שאור שבעסה וכו' הל כיזה דבר נכון מצד טבע השכל כי השכל יגזור השתעבד השחות לנכבד כי מזה הצד נבתעבדו הב"ח למין האדם ואולם טבע החומר ויצר הרע שהוא שאור שבע ביה מנגד לזה נתחשב להרע ולמרוד המיד ולזלזל בכבוד הגדול יובעבור זה הונחו בתורה העונשים כדי להכריח טבע החומר והכחו החתריות לעבוד את השם מיראת העונש לא שיהיה מצטרך זה להכריח השכל כי דבר טבעי הוא אליו לעבוד השם ולי נליכנע אליו מזולת יראת העונש ואהבת השכר י נלזה היו שני מיני היראה הללו הכרחיים אל האדם כדי שישיג שלמותנ האחד מצד החומר והאחר מצד השכל ותמצא איוב משבח עצמו בשני מיני היראה הללו ואומ שהיה נזהר מעשות הרע בעיני השי מיראת העונש יושיהיה פועל הדברים הנרצים אצל השי מצד ההכנע אליו לרוממוחו והתנשאותו ומעלחו אמר כי פחד אלי אד אל ותטאתו לא אוכל אמר כי פחד אלי אד אל לרמוז על יראת העוכש ותשאתו לא אוכל לרמוז על זראת הרוממות וההתנשאות הבצבת כלות כשאכי משער התנשאותו לא אוכל לעבור על דבריו ישלא לעשות רצונו שאכי בוש מפניו לעשו הרע בעיניו מזולת הפחד שאני מפחד מענשו שרמז אלת בראשונה באמרי אד אל יוכן תמכא ג'כ את אינב כשהיה מוכיח את חביריו ואומר להם שהיו מדברים אחד בפה ואחד בלב ושהיו מחניפים את השם בדברי שקר א אמר להם הלאל תדברו עולה ולו תדברו רמיה ׳ הפניו חשאון אם לאל תריבון ׳ הטוב כי יחקור אתכם אם כהתל ב באכוש תהתלו בו׳ הוכח יוכיח אתכם אם בסתר פנים תשאון הלא שאתו תבעת אתכם אתר שאתו תבעת אתכם על היראה המגעת לאדם מצד התכשאות השם ורוממותו ושהוא משקיף על נסתרו ונגלהו כי זה יבעת את האדם מלדבר עולה או רמיה ואמר ושחדו ישול עליכם בבחינת חחרדה והיראת המגעת לאדם מפחד העונש שזהו מצד החומ׳ ולזה סמך אל זה זכרוניכם משלי אפר לגבי הומר גביכם כלו כשתוכרו שאתם משולים לאפר ושאתם בעלי הומר יש לירא י מהשם מהשני פנים הללו שאמרנו י וזהו ענין ציור היראה שראוי תאדם לירא מהשם שעליה יהרא האדם ירא אלקים :

פרק לג׳ הדבר הנותן שלמות אל המצוה כדי שיושגעל ידה התכלית המכוון בה הוה השמחה יכי השמחה כ כותנת בתר ושלמות אל הדבר הנפעל עד שהפעל האחד בעצמו כשיעשה בשמחה ובטוב לכב יק יקרא מעלה וכאשר יעשה בעצבון יקרא פחיתו וזה דבר נתבאר במאמר הב מספר המדות לארסטו כי הנדיב כשיעשה פעל הנדיבות והוא שמח בפעל ההוא יקרא מעלה ואם יפעלהו בעצבון יקרא פחיתו׳ וכן נמצא הכתו׳ מיער הגמול על כשית הצדקה בשמחה את׳ כתנון תתן ולא ירע לבכך בתתך לו כי בגלל הדבר הזה יברכך ה׳אלקיך תלה הברכה בולא ירע לבכך ולא בכתון תתן לו י ויתבאר זה ביאור יותר שלם על זה הדרך י אין ספקכי הפעל היותר ככבד והיותר מעולה ראוי שיקיבל עליו שכר מהשם על עשייתו והעונש על הפכו לפי הדרך התוריי ואין בעולם פעל יותר נכבד ניותר מעולה שראוי שיקובל עליה שכר כפי האמת בעצמו וכפי הסכמת כל האנשים אלא עבודת השם יונמצא הכתני מיעד העונש הגרול על מי שאינו עובד השם בשמחה אמר משה במשנה תורה תחת אשר לא עבדת את ה אלקיך בש בשתחה ובטוב לבב מרוב כל ועבדת את אויביך ונו תלה העונש על שלא עבד השם בשמחה לא על שלא עבד בת במוחלט ׳ וענין הכתב יורה שפירוטו כך כי לא יתכן שיאת שהעינש יניע אליו על שלא עבדו בהיותו בשמחה שא"כ י יתחייב שלא יהיה האדם מחוייב לעבוד את המם כשלא יהיה בשמחה וברוב כל ומזה יראה שקיום המצוה בשמחה כנ כנתן גמר ושלמות אל המכוה ולזה תמצא המשורר מזהיר על עבודת השם שתהיה בשמחה אמר עבדו אתה בשמחה בואו לפניו ברננה - ולפי זה ראוי שנשאל אם עבורת השם אי אפשר שתושן על השלונות אלא א"ב היא בשמחה ובטוב לבב ונתכאר בפר שעבר שעקר עבודת השם ראני שתהיה ביראה נהיראה דבר מחריד הלב נמעציב אנתו ואיך אפש שתחיה עבודת השם מושנת בעצבון ושמחה ביחד עם היותם הפכיים י והתר זה הספק הוא על זה הדרך כי כל כח מ מכחות האדם כשינשה פעילתו כראוי יורה זה על שלמות הכח ההוא יוכשלא יעש׳ פעולתו כפי מה שראוי יורה זה על חסרון הכח ההוא או על חסרון בריאותו יוכאשר הוא שלמות באדם שלא יפחד ממה שאין ראני לפחד ממכו כן הוא ש שלמות אליו שישחד ממה שראוי לפחד ממכו ואם לא יפחד ממה שראני שיפחד ממכו הוא חסרון אליוכי מי שלא יפחד תהכנים ידו באש יורה זה על ערבוב שכלו ואם על בטול חוש ידו כפי שאמר אפוקרט במאמ׳ השני הפרקים מי שיכאב דבר מגופו ולא ירגים בכאבי ברב עינייניו הנה שכלו מעורב ב וכן הנפש בהיותה יראה וחרדה ממה פראני שתחרד מתכו יורה זה על בריאותה ושלמות שכלה וכאשר תנדל מעלת הנפש ושלמות שכלה כן תשער יותר התנשאות השם גרוממניעי ותחרד ממטנ יותר ותידא מלשכור על דבריו י וכשימ צא האדם בנפשו המדרבה הואת תן היראה



ואס אהבת הערב זוראוי לפי זה שיהיה נאהב בתכלית מה שאפשר בכל מיני האהבה כי לא ידומה שאפשר שימצא יוחר טוב ויותר מועיל ולא יותר מענג ממנו ׳ ולזה תמצא כי מדעה כשהיה מזהיר את ישראל לאהוב השי בכל מיני האהבה כמו שנבאר במה שאמר ואחבת את ה'אלקיך בכל לבבך ובכל נפטך הקדים ואמר שמע ישראל ה'אלקינו ה'אחר כלומ' עם היותו אחר יאותו לו כל תיני האהבה התתחלפי אם אהבת הטוב ואם אהבת התועיל ואם אהבת הערב לפי שהוא ית טוב גמור והוא הכותן התועלת ונותן התעכוג ואין לך לאחוב אלתו אף אף תהיה אהבתך מאי זה מין שתהיה כי כל סבות האהבה נמצאות בו ולזה ראוי לאהו אותו בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאדך כי אין שם מונע שלא תהיה האהבה אליו שלימה בתכלית מה שאפשרי וזה כי אף אם אי אפשר לאדם לאהוב שני דברים או שני אנשי אהבה שלמה בתכלית לפי שאם יאהב את שניהם על השווי אין האהבה אל האחר שלמה בתכלית אחר שהיא מתחלקת בין שניהם יואי אפשר שיתאחד האוהב באהוב התאחדו גמורה כמו שהוא מגדר האהבה אלא ה"כ היה האהוב אחד ולזה אמיה אחד כלומר אחר שהשם אחד אין האהבה מתחלקת ואפשר שתהיה אהבתך אליו גמורה כי לא תתחלק האהבה לשני ואף אם תהיה האהבה מתינים מתחלפים הל מצד הטוב או מצד המועיל או מצד הערב להיות השי אחד והיות נמצאות בו כל סבות האהבה המתחלפות ראני שתהיה האחבה אליו שלמה בכל לבבך ובכל נפטך ובכל מאדך באי זה בחינה שתהיה מן הבחינית: נב אין שם מונע מצד הטתנות זמני חיי האדםי כי כמיבחנו חיי האדם נמצא אותש נחלקים לבחלקים שהם שני הע העלייה נשני העווידה ושני הירידה י והתחלפו האהבה בהם הוא כפי התחלף מיני האחבה שהם הטוב והמועיל והערב בי בשני העלייה שחם עד שלשים או קרוב להם יאהב האדם הערבוימשך אחריו מאד ולזה תמצא האהבה הזאת בנע בנערים ובנשים ובאשר הם בחדרנת הנערים כתי שימשך אחר תאות המשגל לפי שהוא ערב אליו מבלתי שיביט אל החוק הנמשך מתכן לגיף ולכפש הנה הוא דומה אל הכערי׳ הנמשכי׳ אחר תאו׳ המאכל ולא יבחנו ההזק הנמשך מרביי המאכל ולא יאהבו דבר אחר אלא מי שיעניקם ככר לחם אחת או אחד משאר התענוני הערבים ובשני העמידה שהם משלשים ועד חמשים או הרוב להם תנבר על האדם אהבת המועיל עד שיש מן האכשים מי שיכיח האבילה והשתיה וש נשאר התעכונים הערבים להתשכו אחר השחוק להיותו מדמה התועלת הנדול הנמשך לו מהריוח הנדול בזיתן מועט וכן מי שידכב על הספינות ויתן בים דרך ויסכן עצמו במים עזים ויתן בהם נתיבה לתקות הריוח והתועלת ולא יח תוש לתעכוג אחר כלל יובשני הירידה שהם שני הזקנה מנ שנים ואילך לא יחוש האדם למועיל ולא לערב אבל אהבתו בלבד תחיה אל הטוב מצד מח שהוא טוביולוה ימצאו הוקנים נמשכים לעבודת השם ונבדלים מהתאוות יוחר מא מולתם כי אחר שיראו שהאהבה אשר מצד הערב או מצד המועיל בלתי קיימות לא יחושו רק לאהבת הטוב מצד מה מהוא טוב שהיא אהבה קיימת ובלתי משתנת בהמצא האהוב שהוא השם כמו שביארנו וז היא סבת ישועת הנסש ולפי שהבחו תכר רתיחת הדם והיותו שטיף בתאות לא ישער גימל הכם ישועתה כי להיותו שקוע במוחשות ידמה שיתקיימו תמיד ולא יאמין תשועת הנש נהשארותה שהוא דבר בלתי מוחשי ולזה אמר הכתו על הבוטח בשם ארך ימי אשביעהו נאראהו ביטועתי כלות כי תתוך אריכות היתי והגיעו ליתי הזקנה שיחלשו התאות יוכל לשער ישועת הנפש והשארותה ניכיר שוה יושג מצד אהבת השם ולוה יהיה נמשך לעבודתו ולאהבה אותו שוה דרך הזקנים להמשך לעבוד׳ השם יותר מאלתם וזהו הדרך הנוהג בכלל האנשי ואולם יש מן הדקנים מי שהוא נמשך אחר התענוגי בנערים או אחר המועיל נאחרי השררה כבן מ׳ ניש בחורים נתשבים אחר אהבת הטוב כזקנים וכן יתחלפו האנשים בזה כפי מונם ומנהציהם נהנימוסים טגדלו בהם ותית חיי הידם בכלל יתחלקו לשלשת מיני האחבה על הדרך שוכרנו יוכראה שהתחלשות הא האחבה בשלשת הזמנים ימשך להתחלפות מתשלת כחות הנשש על האדם כי בזמן הנערות ובשני העלייה תנבר הנ הנפט המתאה על האדם ולזה ימטך אחר התענוגים יובזמן הבחרות ובשני העמידה שתגבר עליו הנפט הודיונית א אשר ממנה הכח המתעורר ואלתו מן הבחות משך אחר השררה והנצוח וארבת הממון והמועלת המדומה יובשני הו הזקנה לפי שתחלט התאנה ושאר הכחות מלרדוף אחר הטרדה נהנציח ינבר עליו אז הכח הסכלי נישכיל וידע שכל שאר ה הדברים אובדים ושאין דבר שיוכל להיות קיים ולא לתת לו קייתם זולתי ההמשך לעבודת השםי וממה שבטבע השכל להמשך אחריו ומאם התאוות וימשך אחרי מה שתנוור כפשו המשכלת באהבת השם ויראתו ובכלל אל אהבת הטוב שה פהנא השי מצד מה שהוא טוב לא מצד המועיל ולא מצד הערב י ודמה שחכח השכלי הזה יקרא בלשוננו לבב כי לב יא יאתר על האבר מן הבעלי חיים אשר בו הכח החיוני אבל לבב לא יאת זילתי על הכח השבלי בלבד גם לילבב כתוכם ואים נבוב ילבב וג' ונפש שם נאתר בכללות ויחוד יאתר על כל כחות הנפש בכלל וזה הרוב י ויאתר על כחית הנפש החיונייות בפרט אתר איוב אשר בידו נפט כל חי ורוח כל בשר איש . כי אתר נפט כל חי על כלל הנפש

20

.

·

תשיו ביראת השם סראוי שישמה כה שמחה גדולה בהיותו משער גודל מעלת התכלית המושג שהוא ההכנע אל השם נהעבודה אליו שזו היא תכלית היראה וזהו שאור אם תכקשנה ככסף וכתטמונים תחפשנה אז תכין יראת ה׳ כלומר כ כשתסבול כל הטורח בסבר פנים ישות כחופר התטמון וכמוצא הכסף או תבין יראתה שעל אותו דרך בעצמו ראוי ש שתהיה שם ושמח בטורח והעמל והצער שיניצך בעבודת השם ולפי שאין כל אדם יכול להשיג המדרגה הזאת והמגיע אליה וקרא עובד תאחבה ולא ירא אלקים בלבד שהרי אברהם נאתר לו בסיף נסיונותי עינה ידעיני כי ירא אל אלקים אתה וקראו הכתו׳ אוה בו ואמר על ישראל זרע אברהם אוהבי - ואלול עושין מאהבה ושמחין ביישוריו עליהם הכתו אותר ואהביו כצאת השתש בגבורתו כי תי שהוא אוהב השם לא יחוש לכל הטורח והעתל והייסורין שיגיעוהו מע מעבודתו ית׳ וכן תמצח כי כשנתגלה השם על אברה׳ ראשונה אמר לו לך לך מארצך וממולרתך וגו לנסותו ולהרגילו לסבול בעדת הטורח והעתל הגדול שים בטלטול ולפי שעתר בנסיונתיו בשתחה ובטוב לבב קראו הכתו אוהבו יוכל זה אמה שיורה כי סובל הטורח והעמל בעבודת השי בשמחה כותן שלמות אל העבודה והיראה וזה כי אין יראת השם כי ביראת בשר ודם כי תי שהוא ירא תשום אדם או מלך או שר עומד תמיד בפחד ורעדה וזה סבת קצור ימיו אבל הירא מהשם לא די שהחרדה לא תקצור ימיו אבל תוסיף ימים אמר שלמה יראת ה תוסיף ימים ׳ והרשעים שאין להם יר וראת השם לא די שלא יאריכו יתים אבל שנות רשעים תקצרנה וכן אעפי שמדרך הירא ורך הלבב להוליד בני רכי לבב במוהו ושלא יעשר ולא יקו חילו כי בהיותו מפחד תמיד לא יעשה חפטו כראוי אמר דוד אשרי ואישירא ה במצותיו חכן מאד גבור בארץ יהיה זרעו וגו כלו אטריו הירא את הט כי לא תקנהו תכינת היראה ההיא רכות הלכב אלא גבורה עד טנבור בארץ יהיה זרעו וגו׳ וגם מי שהנא חסץ במצותו אעפי שיוציא הוצאות בקייום המצות לא יחסר הונו כי הון ועופר בביתו וצדקתו עומדת לעד וזה ולהורות כי יראת השם אינה מקצרת ואינה ממעטת הממון ולא היתי ואינה אסבבת התקרי הרעי כיראת בשר ודם את שלת יראת ה לחיים ושבע ילין בל יפקד רע לל יראת השם לא תפבב המת אבל היא לחיים וכן אין הירא חסר כל טוב כי שבע ילין וכן לא יירא מהמקרים כי לא יפקד רע :

אהבת השם היא המדרגה הגדולה שאין למעלה המכה ולא יציע אליה האדם אם לא אחר הגיעו ל

פרק לה׳

לתדרגה האחרונה תן היראה כתו שביארנו כי אברהם שנ עליו אוהבי לא הגיע לתדרגה הזאת אלא בסוא יווי ואחר הערוידה שנ לו עתה ידעתי כי ירא אלקים אתה ולפיכך צריך שכבאר עניין האהבה ומיניה ונאת כי האחבה על ג' מינים אם אהבת הטוב ואם אהבת המועיל ואם אהבת הערב ואחבת הטוב הוא שיאהב האדם הדבר הנאחב מצד שהוא טוב גמור מבלתי שיתערב באהבה ההיא קבלת תועלת ולא קבלת ערבות כלל אבל יאחב הטוב מצד מה שהוא טוב בלבד ואהבת המועיל הוא שיאהב האדם הדבר הנאחב מצד התועלת שיקבל ממנו בלבד ואהב הערב היא שיאהב האדם הדבר הכאהב מזר הערבות המגיע לג ממכו לא בעבור שהוא טוב ולא מועיל אלא שהוא ע ערב בלבד ואחבת חמועיל והערב ישתנו ויתחלשו בשחות ויתר כשי רוב קבלת התועלת או התענוג׳ ואפשר שישסדו ואולם האחבה אשר תחיה בעבור הטוב בעצמו הנה זאת האהבה לא תפשד ולא תשתנה לפי שהאוחב לא יאהב האחום בעבור שהוא טוב אלת כלו בצירוף אל האוהב ואכל למה סה תבאר לו שזה האהוב טוב בעצמו והאהו הוא הידוע אצל האוה׳ נהוא הדבר הנאתב בלבד החקנ בלבו עד שינדק עליהם יחר גדר האהבה כי האהבה היא התאחד הדבר הנאהב עם האוהב והתדבקם יחד דבוק שכלי בשלמית ואולם במועיל והערב הנה אין האחוב הוא הידוע ואבל התועלת הת המגוע אל האוהב הוא התעכוג המגיע אליו ולזה אי אפשר שיתאחד האוהב עם האהוב ומזה הצד תשתנה בהשתכות קבלת התועלת או התעכוג או תפסד י ואולם אהבת הטוב אי אבשר לה שתשתכה כלל כי אין לאוהב לקבל שום תועלת מן האתוב אלא הידיעה בו לבד ועל כן היתה האהבה אל הטוב מנד שהוא טוב היותר מעולה שבמיני האהבות ולהיות המי הוא הטוב הגמור שאח בורע כלל אחר שאין בו העדר ולא אפשרו תהיה האהבה אליו אהבת הטוב מצד מה שהוא טוב ותתוסף האחבה הזאתכפי שיעור חידיעה בו ית אחר שאמרכו כי אחבת הטוב תהיה מצד הידיעה בו לבד ואמכס אחר שהנה יתניוצר הכל נחוכן ונותן התביאו לכל במצא ונותן נשמה לכל אשר נשמת רוח חיים באפיו הנה הוא מועיל וראוי שיהיה כאהב מצד מה שהנא מיעיל גם כן וכאשר כבחין הדרך אשר בו מכין מזון לכל אשר ברא כי לא ברא ה הדברים ההכרחיים לב"ח או לאדם לצורך חייותם בלבד אבל גם הדברים המענגים שאינם הכרחיים להם מצד היו חייותם כאלו תאמרכי האדם אפשר שיתוקיים במוון הלחם בלבד ואולם נבראו התאנים והענבים והרמונים חולתש מן הפירות שהם מעוננים אף אם אינם הכרחיים לו לקיי מציאותו והנה מזה הכד ראוי שיהיה נאהב גב מכד הערב כלותר מזד שברא הדברים הערבים והתענני ובעבור זה עם היותו אחד אחדות נתורה יאותו אליו כל מיני האהבה אם אחבת הטוב ואם אחבת חמוציל

אהבת that

םאמר ג

ארדת ינהיה קיינת כל אנז מיהיה הארכ קיים נלחות האי קיים תמיד תהיה האהבה אליו קיינת ובלתי נפסקת יוהאהבי הזאת אשר היא מצר האחוב לא תהיה אלא בבעלי שכל ובינה כי האהבה שיאהב הארם את חבירו מצר עצמו אינה אלא תצד השבל אשר בג יולוה אם ישתנה האהצב או ימות תפסק האהבה כי הנפש תפרח מן הגוף המה לפי שאין שם הדבר האהוב יולהיות זאת האחבה התשובחת שבמיני האחבות ולא תמצא אלא בבעלי שכל ובינה ישובה הארש או ינו ינונה עליה ועלכן בריך שלא יחערב בה שום בר הכרחכלל בילא ישובה האדם או ינונה על הדבר היווכרה אבל הד חדבר שהוא בחיריי עלת מכל וכל ינלוח נשתבח אברהם אבינו בזה המין מן האהבה מאלתו עד שקראו חכתו אברהם אוחבי לפי שלא היה בלבו חכליה אחרה רה לעשות רצון השם האהוב ולא היהה שם סבה אחרה הכריה אוחו על כך שהרי לא נהערב בפעל העהידה שום צד הכרח כלל כי אפי מצוה השם לא היהה מכרחה אוחו יוזה דבר ביארוהו רול צל פסוק ה'ידאה וגו'את אברהם לפני חק בה רבונו של עולם גלוי וידוע לפניך שבשעה שאתרת לי קח לא את בנך את חזידך אשר אהבת את יצחק והעלהו לי לעולה הייתי יכול לומ והלא כבר אתרת לי כי ביצחק יקרא לך זרע ולא אתרתי כן אבל כבשתי רחמי ולא הרהרתי אחר מרותיך שידמה מזה מפורש שאפי מצד מצות השם לא היה אברהם מוכרח א אחר שהיה יכול להתכצל על זה מתכו בטענה אתתית אם רבה ולא עשה כן אבל כבש רחמי האב על הבן לאהכית השם ולאה הוא שנתניחם פעל העקידה אל אברהם ולא אל יצחן עם היותו בן לו שנה בשצת העקידה כשי דצת רול לפי שא מאברהם היה יכול להתכבל על זה שלא לעקוד את בכו יבחק ויבחק לא היה יכול להתכבל שלא למסור עצמו אם כב כבטונה על כך ינתוז הטעם הוא שאנו מוכירים בתעלותינו המיד עהידת אברהם אה יצחה יותר ונצרוד כל החשירים נהקרושים שמסרו עבמם על קדושת השם כנון רעקיבא וחביריו וכל הקדושי אשר בכל דור ודור לפי שכל אחד מים אתפס מסר עצמו על קרושת השם לקיים מצות ולא תחללו את שם קרשי ונקדשתי בתוך בני ישר׳ אבל אברהם אפי מכות השם לא היתה תכריחתו על כך וידע והבחין מה שהיה עושה כי יותר משלשה ימים היה משצה שכאמ לו קח כא את בנך עד מעת העקידה שהרי כתן בינם השלישי וישא אברהם את עיניו וירא את המקום מרחוק והפעל הבחיריי ה הגתור הוא הפעל שכשיעשה אותו האדם יהיה יודע לעשות ההשך ויכול לעשותו תבלי שום תעיק ולא שום תונע אחר ניבחר לעטו הפעל ההוא על אלתו אבל אם לא ידע ויבחין לעשות ההפר ויפעל מה שיפעל באלה בחינה בין הדבר ההנא ובין הסכו אלא ביוקרה או מפני החדבל והמנהג או מפני שאינו יכול לעשות ההפך איזה פעל בחיריי שישובה האדם עליו אם הוא טוב או יגונה אם הוא רע אפי הקורבן מהוא פעל טוב כשיבי אותו האדם באולת בחינה בין הטוב והרע אלא משבי הזרגל והמנהג אינו נחשב לכלום יחהו שאמ׳ בספר קהלת שמור רגלך כאשר תלך אל בית האלקים הל שמור שתהיה הליכתך שם בבחינה לא מפני ההרגל והמנהג ועל זה את והרוב לשמוע מתת הכסילים זבח כי אינם יו יודעים לעטות רע כלות כי היות הארם קרוב לשמוע דברי החכתים יותר טוב מן הקרבן שמביאים אותו הכסילים בי על ידי השמיעה לדברי החבמים יכיר האדם ויבחין הטוב מהרע ויפעל הטוב בבחירה נמורה מצד שהוא טוב וית ויתרחקן האנשים מן הרע מצד היותם יודעים שהוא רע מה שאין כן בפועל הכסילים כי אפי הקרבן שמביאין אינו כחשב לעבודה כי מכד שאינם קרבים לשמוע דברי החכמים אינם מבחינים בין הטוב והרע עד שאינם מבחינים ניודעים לעשות הרע בבחירה ונהם ועלכן אין הפועל הטוב שהוא התרבן נחשב להם לכלום אחר שאינם עושים אותו בבחירה בין הטוב והרע כי אינס יודעים לעשות רע ולא יעשו הקרבן מצד שהם בוחרים אותו על הפכו שהוא רע אלא מצד ההרגל והמנהג ולוה אין ראני שישובחו עלת בי לא ישובח האדם על הפעל הטוב אלא כשהו יודע לעשות הרע ניכול לעסותו ניבחר לעשות הטוב על זולתו וע"כ לא ישובח העובד מאהבה אלא כשתהיה עבודתו מאהבה גמור מבלי שיתערב ביז שושי צד הכרח ולא הרחקת כזק ולא קבלת תועלת כלל וזאת היא האהבה המעכנת שראני לקבל ע צליה שכד נצקי בלתי בעל תכלית ועליה את׳ שלמה בסשר שיר השירים אם יתן אים את כל הון ביתו באהבה כוויבו יבות לו כי הכלתי בעל תכלית אי אפטר שינתן חלפיו דבר בעל תכלית שהוא כל הון ביתו:

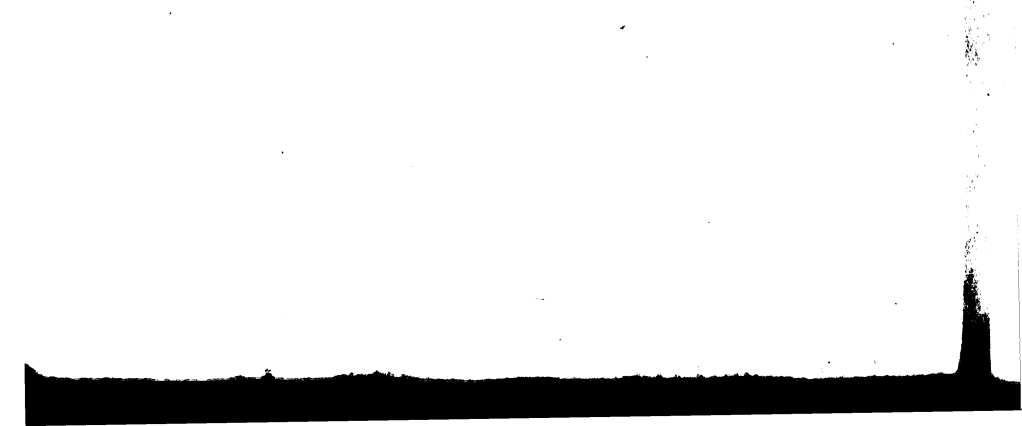
פרק לו

がいたかっと

וראוי שנבאר בכאן אם אפשר שתפול אהבה בין השי והאדם כמו שתפול בין האדם והשם וזה כי יש לאות שיאתר כי אמנם יצרק שיאיהב האדם את השם מצד אהבת הטוב במה שהוא טוב ואם מ

תצר קבל התועל מתכו שהנא תצד המוציל או מצד הערב אבל השי את האד שאין בו אחת מכל הסבו הללו לא ירומה שאפשר שתייה ממכו אהבה אל האדם וזה כי האהבה בין האוהבים תהיה כאשר יתכן שיאהב האחד לאחר והאחר אליו בין רב למעט ואבל כאשר יהיו בתכלית המרחק זה מזה לא ירומה שאפשר שיפול בין טניהם אהבה לפי שהם כמו ה תכים כי ההעכים הם אשר הם בתכלית המרחק כל אחד מחבירו כי כל הפך יברח מן ההפך

7 0

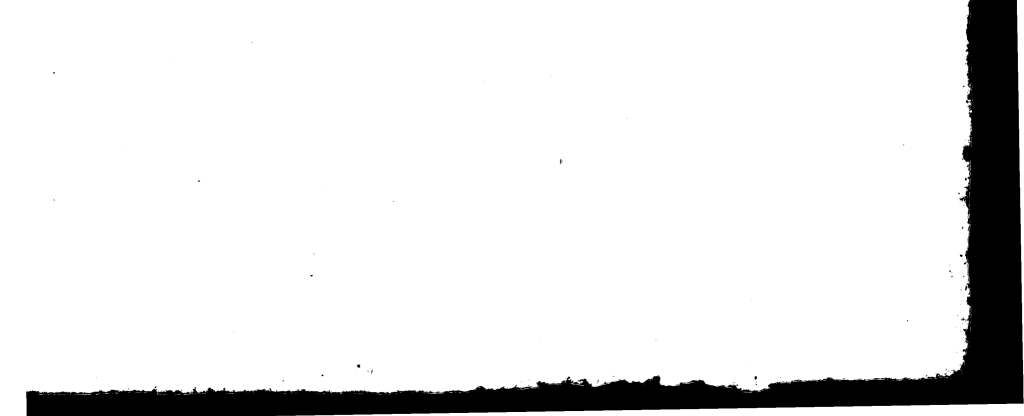


# מאמר ב"

הנפש החיונית י ורוח כל בשר איש על הכח השכלי אשר באלשי ולפי שהנפש התתאנה הותה תויד על השגת התאוות נה והנצת התווכות יכנה אותה הבתוב בלמון מארך ילרתוו אל אהבת שלמת הכחות האלה אל השם כפי התחלקם בחיי האדם על הדרך שביארטו את תשה ואהבת את ה׳אלקיך בכל לבכך ובכל נפשך ובכל תאדך את לבבך לרתוז על אה אחבת הכח השכלי ואת בכל להעיד שראוי שכל התחשבות השכליות יכוינו לזה יוכפשך לרתוז על אהבת הכח החיוני ומאדך על אחבת הכח המתיוח וביאורו על זה הדרך כי באלהזהיר את האדם שיאחב את השם תכלית האהבה בכל כתות גיפו בכל הזמנים אם מכד שהאהוב טוב שואת היא האהבה שיגזור אותה הכח השכלי את בכל לבבך יואם מכר המועיל את בכל נפשר כי הוא ית הנותן בארם נשמת רוח חיים באפיו ומקיימו כי נפשך ירמוז אל הכח החיוני ובכל ירמוז לכל הכחות החייוניים באמרם זל בכל נפטך אפי נוטל את נפטך יואם מזד הערב את בכל מאדך לרמוז אל ה הכח המתאווה נהאהבה הנתשכת ממנו שהיא מינים מתחלפים במו אהבת הממונות נהקניינים והתענוגים יוכל זה ל להורות כי הוא יה הטוב הגמור יוחוא המועיל ויוזר האדם וחונן וכוחן כשמה רוח חיים באפיו והוא הכותן הממוכות נ נהקנינים נהתענג האדם כל יתי חית ולזה ראני לאהוב אנתו בכל תיני האהבה נבכל הזתנים יולפי שאהבת השם ראני שת היה לעבוד עבודתו ולשמור מזיתיו בכל מה שאפשר בכל הזמנים אם במחשבה אם בדבור ואם במעש' המשיך אל זה נחיו הדברים האלה אשר אנכי מציך היום על לבבך לרמיז על המחשבה יושננתם לבניך ודברת בם לרמוז אל הדבור וזה בכל הזמנים באבתך כביתך ובלכתך בדרך ובטכבך ובקומך יוראוי טתהיה גם כן במעשה וקטרתם ל לאות על ידיך יולפי שהמעשה ממכו שיהיה בעוד האדם קיים וממכו שישאר גם אחרי מות האדם הזהיר על ב מיכי ה המעשה על מה שהוא בחיי האדם את וקשרתם לאות יועל הנשאר אחר המות את וכתבחם וגו וזה להורות כי אהבת ה השם ראוי שתהיה בכל מיני האהבה ובכל כחות הנוף ומתור האהבה יעבוד עבורתו בכל מה שאפשר במחשב בדבור ובתעשה וזה בכל הותכים:

פרקלו האחבה אל השם תעכב הנפש והשמחה וא"עם שהאהבה אל הדבר הבלתי מושגאו השה ההשג תטריד הנפש ותכלבל אותה לחטוב מחשבות להשיג הדבר הנאהב ולזה יהיו החושקים תמיד בכער ובדאנה עד שישינו הדבר הנאהב ומכל מקום האהבה אל השי אף אם הוא דבר בלתי מושג לא תטריד הנפש נ ולא תבלבל אותה כי במעט המושג ממנו אל האר השמח הנפש והגיל וההענג העניג נפלא כי כן דרך האוהב שהמעט המושג אלת מהדבר הנאהב זתר ערב אצלו מהרבה מזולהו יולוה מה ששבח שלמה בספר שיר השירים זה המין מן האהבה מזולתה מן האהבות ואמ'עליה מה יפית ומה כעמת אהבה בהעכונים כלומ'כמה רב היופי והכעימות שיש ל לאהבת העם על זולהה מן האהבו׳ כי ואה האהבה היא אהבה בחינכינים לל שיחעכו בה האדם תעניג נפלא ויש בה מיני תענוגים מתחלפים כמיני ההטגית המחחלפוה אשר בו יושאר מיני האהבות יצערי האדם צער נפלא קודם הש השנת הדבר הנאהב יוכשישיג מתנו מעט ישמח בו אלא שיכפל הצער עד שישינהו כלו אחר שהוא אפשרי ההשנה אליוי כשיושג כלו תכסק האהבה ויפקוט החשק אבל אהבת הטס ישמח האדם במעט המושג להיותו משער גידל מעלת הד חדבר המנשב יניתעכב בו בלי שום תוספה בער אחר הייתו יודע שחוא ית נמכע ההשבה יולוה יתעכב במעט המושב מ ממכו תעכוג כפלא יוכל מה שתתוסף ההשנה תתוסף האהבה והתעכוג יואי אפשר לאהבה הואת שתשקוט והפסק להיות הדבר הנאזב בלתי בעל תכלית וכל מה שישיג ממנה מדרגה מה יתענג בו ויגדל הכוסף להשיגיותר וכן לבלתי תכלית ולזה אי אפשר שתפסק אבל ישמח תמיד במצט המושג ממנה כמו שבארכו בפרק יד' מהמאמ הב'כי כפי גידל מצלת הדבר המבוקש תנדל השמחה והחעכיו יותר בדבר המישג ממכו יובעבור זה אף אם יגיע אל האדם טירח גרול בדר בדרישתו האחבה והחשנה הואת לא בעבור זה יתכע תלרדוף אחריה בהיותו תשיצר התבלית הגדול התושג וכל שכן כי העובד תאחבה אין לו לחום לתועלת ולא לכזק יציע לו בתבודתו כי אין כווכתי אלא לעמות רבין האחוב בלבד ולא יח יתנש לטורת או כזק יניע לו ובלבד שיניע התועלת אל האהוב יהלא חראה יהוכתן כי באהבתו את דוד לא היה תושש לה להפסד התלוכה שהיה תוסיד בהיות רוד חי כתו שאת לו שאול כי כל היתים אשר בן ישי חי על הארווה לא תכון אתה ותלכותך אבל כונכתו היתה להגיע התיעלת אל דוד שהיה אחוב ואף אם היה מזיק לעצמו יוזהו דרך האהבה הגמורה אשר מצד האיזוכ כלבד יכי האהכה שהיא בעבור התנעלת אל האוהב תדמה אל האהבה שיאהוב האדם הבהמות בע בעביר התועלת המגיע אלת מהן יהאהבה שהיא בעבור השמירה מן הנזק תדמה אל האהבה שיאהב האדש הכלבישי כי האדם ואהב הכלבים בעבור שתירתם אותי תהכזה ואולם האחבה הגתור היא אשר יאהב האדם את האהוב מזר האחוב בלבד ואין בלבו תכליינ אחר רק לעמות רצון האחוב כי לא יאחב אל האחוב לסבה אחרת אלתו לפי מהאהבה מזיא תלניה בסבה אחרת תשתנה ותפסק כאמרס "ל כל אהבה שהיא תלניה בדבר בטל דבר ובטלה אהבה אבל האה אמרתינהיה

האהבה שהיא תלויה באהוב בלבד מבלי סכה



במאמר איז לומר שבאוי שישתדל לשמור מעשיו כי כל פועל אמנס ישתדל לשמור מעשה ידיו בסבת הטורח אשר טרח בו ומזה הצד הוא שיאהבו התשוררים שיריהם י אבל תי שלא יפול בו לא טורח ולא עתל לא יפול בו האהבה אשר תזה המין: ועל כן הוא מבואר כי אהבת השם את האדם אי אפשר שתהיה אלא מן השנו השלישי שהיא האהבה היחסיה ועלכ כתכא הבתניתאר השי בתלך ואב ובעל יבתלך כי תלך על כל הארץ אלקים יכה אתר ה׳ תלך ישראל וגיאלוי ה׳ תלכנו הוא משיענו: באב כי אתה אבינו כי אברחם לא ידענו י הלא הוא אביך קנך וכן רבים וזה כי כיוו שהיולך והאב משלימין ברכי העם והבן לאיבוקש מהם אלא שיכבדו אותם כמו שאמרנו כן השי משלים ברכי האנשים ולאיבקש מ מהם רק לקת כבוד לשמו כמו שאמר הבתוב כל הנקרא בשמי ולכבודי בראתיו וע"כ נמצא השי מאשים את ישראל על שלא היו נוהנים בו כבור כדרך הבן עם האב ומורא כדרך העבד עם אדוניו את בן יככד אב ועבד אדוניו אם אב אני איה כבודי נאם אדונים אני איה מוראי ואעפי שהוא ית אינו צריך שיכבדות אלתו כי הוא מולך על כל הכבוד כמו מבארנו בפר "ד משני מ"ת היה מאשי את ישר על שלא היו נוהנים בו כבוד כראוי כדי שיהית מוכנים אל שיחול או ידבק בהם השפע האלקי והשגחתו לשמרם מתקרי התערכ׳ אשר לא יחול אלא על התכין עצמו לכך וזה בשיכבד השם כבן לאב ויירא תלפניו כעבד תלפני אדניו וכן אתר הנביא אם לא תשמעו ואם לא תשימו על לב לתת כבוד לשמי וגו׳ וא וארותי את ברכותיכס ונג' תנו לה' אלהיכס כבוד ונג' י וכן ידינה הכתו אהבת השם לישראל אל האהבה היחסיית א אשר בין הבעל לאשה אתר כי בועלך עושיך וארשתיך לי באתונה י תקראי אישי ריבו באתכם ריבו כי היא לא אשתי נ נאכבי לא אישה כלות לפי מלא היתה כוהנת כאמר ראוי מתתכהג האשה עם בעלה וזה להורות כי כתו שהבעל יחוייב לה להשלים כל צרכי האטה אשר לקח ניחד אותה לו מאלחה מן הנטים כן ראוי להשלים השי כל צרכי ישראל שהם העם א אשר בחר לנחלה לנ תכל העתים אשר על האדתה וע"כ ראני לישראל לאהוב ולכבד אותו וליראה תפניו ולשתור מצ מכותיו וחקיו ושלא לאהוב זולתו כאשר תחויב האשה לכבד את בעלה ולאהוב אותו וליראה מפניו ושלא לאהוב זולתו נלהורות שאחבת חשי אל ישראל יותר מכל אומה נלשון אינה כאהבת ההרמות ולא כאהבה הטבעית אבל אהבה בחיריי בתשכת אל רצון האוה בלבד בלי שום טעם וכנה הכתו אהבת השם אל ישרא בשם חשק אתר חשקה בכש ויבחר בכם וטם קטק יאתר על הפלגת האהבה בלי טעם כתו שאהבת האיש אשה מיוחדת מולתה העפי שהיא כאה היתכה יקרא ח חשה להיוחה בלי טעם אמרי הכתו סכם בני חשקה נפטו בבהכם כלות א"עפי שהוא מוצא אחרה נאה ממנה י וכן אה אהבת השם ית את ישראל היא כחשק בלי טעם וכל סער שיר השירים מיושד על חהויזה החשק אשר בין השי וכנסיו יש יסראל כדוד החוסק עם הרעיה החטוקה בלי סום טעם ולזה הוא שקרא הכתו את האהבה הזאת בנילה אמר כי עם ק קדום אתה לה אלקיד ובך בחר ה להיות לו לעם סגלה מכל העמים אשר על פני האדמה לא מרובכם מכל העמים חשק ה בכם ניבחר בכם וביאור זה כי כתו שהסגולה תמצא דבקה במין לא תפרד ממנו ואינה נמצאת בו לא מצד הכמו ולא תצד האיכות כן האהבה הזאת ענין סגולה דבק באומה לא מצד הכמות כי לא מרובכם מכל העמים חשק ה בכם יוג ונם לבאר שלא היתה מצד האיכות אמר במקום אחר לא בצדקתך וביושר לבבך וגובי עם קשה עורף אתה ׳ אבל הא האהבה הזאת היא כחשק בלי טעם אלא ענין נמשך לרצון החושק כלבד והוא שהבטיח עליהן בשעת מתן תורה בשכר קבלתם התורה י ועתה אם שמוע השמעו בקולי ושמרתם את בריתי והייתם לי סגולה מכל העמי כי כמו שמסגולת ה החנשק כי המועט המוטג אליו מחשורת יותר ככבד וערב אצלו יהרבה מזולתו כן השי מעט העבודה המגיע אליו מאו מאומת ישראל יותר נחשב אצלו מהרבה מאומה אחרת או מכל האומות וזהו אמרו מכל העמים וגו או יהיה אמרו כי לי בל הארץ דבק עם ואתם תהיו לי ממלבת בהנים ונו כלומ אחר שכל הארץ שלי וכל הממשלות הם ממני אני יכול להב להבטיח אתכם להגדילכם על כל העמים אשר החת כל השמי כי ממשלתי כוללת הכל ואין אלוה מבלעדי שיוכל לתת <del>ממשלה לאומה אחרת אלתכם א"עפי שתהיה יותר גדולה מכם כי זהו עניין הפגולה כלות' אהבה דבקה כלי טעם בע</del> בעניין החשק וכן כתצא הנביא תבאר זה אתר אחבתי אתכם אמר ה נאמרתם במה אהבתנו כלות כי האהבה שהיא ב בתאתר בלבד אינה כלום עד שיתשכו תז האוהב פעולות תורות על האהבה נע"כ אתר הלא אח עשו ליעקב נאס ה נאהב אתיעקב נאת עשו שנאתיוגל הל אעשי שמצר דרך אזבת האב לבנים היה ראני שאבתר בעשו כי הוא הבכור ולא עשיתי כן אבל שנאתיו ואשים את הריו שומה - וכץ נמצא גם כן כי ישליג הכתוב באהבת השם את ישראל כאב ל ראשית לבן מכל צד שאפשר שתהיה האהבה ביניהם כי בצבור שתדרך האב לאהוב בנו הבכור כי הוא

「「「「「「「「「「「」」」」

מז ההפך ולא ידומה שתהיה אהבה אלא בדומים ולזה ישתוקת האנשים שיכבדום ניאהבום החכמים ואנשי המעלה ב כדי שידומה שיש ביניהם הדמות מה ובעבור זה תהיה האהבה בין האנשים יותר שלמה כאשר ישתוו שניהם בשלמו או במעלה מה יוכאשר יהיה התחלפות ביניהם גדול תהיה האחבה יוחר מעטה יצד שבעבור זה יש מן האנשים שלא יכסשו הטובות לחבידיהם כדי שלא יעלו למדרגה גדולה וישתנה השור אשר ביניהם ותפסר או תמעט האהבה אלא אס כן היה האוהב בתכלית הדבקות לחבירו כאב לבן עד שידתה כאלו הוא הוא ואז יכסוף שיגיעו הטובות לחבירת כ בתו שיכסוף אותם לעצתו כי לא ישער זולתיות בינו ובין חברו אבל האוהבים שיש ביניהם זולתיות אי אפשר שיהיה ביניהם אהבה שלמה כלל יוזה מבואר מעניין האנשים שהם בחכליה השלמת בעניין המעלה והטוב עם האנשים שהם בתכלית הרוע שלא תמצא ביניהם אהבה ודבקות כלל ושאין שום אחד מהם מכין עצמו אליה יוכן האנשים ש בהם שפלים בתדרגה מאד לא ישימו אל לכם ולא יעלה על דעתם שיאהבום התלכים להיות התרחק ביניהם יותר מ תאד וכל שכן המרחק שבין האלוה והאדם שהוא בלחי בעל תכלית ולזה הוא מבואר כי אף אם תפול אהבה מהאדם א אל השם בסבת התועלת התקובל תתנו א הערבות שיש בהשגת תה שיושג תתנו או תצד אהבת הטוב בתה שהוא טו טוב שאי אפשר שתפול מדרגת אהבה מהשם אל האדם לא מצד הטוב ולא מצד המועיל ולא מצד הערביואם כן איך אפשר שתהיה אהבה בין האלוה והאדם כתו שנתצא מיועד בתורה האלחיון ואת והיה עקב תשתעון את המשפטים ה האלה ומתרתם ועשיתם אותם ושתר ה'אלקיך לך וגות ואהבך וברכך והרבך יאת הנביא אהבתי אתכ את ה'ה אוהב צריקים 'ותשובת דבר זה כי האהבה תתצא בין האהובים בג'סוגים ' הא היא אהבת השוני או הדתיון נהיא כאשר יש יסתוו ב'האוהבים בענין מה או במעלה מה או בטלמות או בקבלת תועלת כאלו תאת שיקבל כל אחר מהם תועלת מ מחבירו או שיתענג כל אחד מהם בחבירו או ישתוו בטוביות יומי שיגדל אצלו קבלת התועלת יותר ראוי שיאהב את ח חבירו יותר כשי יתרון קבלת התויגלת או הערכות אשר יסיג בחבירו או יתרון הטוב והשלמות אשר לחבירו עלו י וכ וכשישתיו בקבלת התיעלת או היגרבות או בטוביות תהיה האהצה יותר שלמה בלי ספק כי זה הסוג מן האהבה כבר יפול בה השוני בכמות יוהסיג הב היא האהבה הטבעית והיא ב מינין יאם אהבת המוליד לולד לפי שהוא חלה ממנו י ואם אהבת האומן למלאכה אשר טרח והשתדל בהמצאחה ולזה האהבנה האמהוה אה הבנים יוחד מו האבוה להתקבז ב בה) אלו הב עניינים יותר יובאב בי הבן יש בו חלק יותר גדול מהאם לפי שהם יתנו החויור ואם לפי שהם טורחות ב בגדולם יותר יוהסונ הג היא האהבה היחסיית והיא ב מינים האחד האהבה שבין התלך והעם יאו המנהיב והמונהגים מתכו יכי איז האהבה אמר בין התלך נהעם מטתנה בכמות כללי יאבל ביחם וערך כי ראני שיהיה התלך כאהב מו הא האנשים יותר מאחבתו אליחם עם אין המבוקש מאחבת המלך לעם שוה אל המבוקש מאחבת העם למלך כי המבו התבוקש תן התלך הוא שיוטיב לעם בשמירת היושר ביניהם והשלמת ענייניהם בשמירת הנייניהם באום) נאות וש געלם כפי מה שאפש׳ לו והמבוקש מן העם הוא שיכבדו את המלך וינשאוהו ויבידו ממשלתו ומעלתו עליהם והטבתו להם וצרכם אליו ובזה תיושך האהבה מן המלד להטיב לעם ומן העם לכבד המלך ולרוממו י והמין השני האהבה מכיז האב נהבן כי מזולת האהבה הטבעית אמר בין המוליד נהולד כבר תחיה ביניהם אהבה אחרת יחסית דנמה לא לאחבת התלך וחעם יבי התפוקם לבן מהאב שיעשה עתו תעשה האב להטיב לבנו כפי תה שאפשר לו והתבוקש יין ה הבן לאב שיכבדת ינחירון הג'האהבה מבין האישנהאשה יכי מזולת האחבה הטבעית אשר ביניהם כאהבת כל זכר לנקבה לקינם המין כבר תהיה ביניהם אהבה אחרת ייחסית דומה לאהבת המנהיג נהמונהגים מאתו כי המבוקם מו האים הנא שישלי צרכי האטה ויכבדה וישלי חקה כפי מה שאפשר לו באנפן הכאות והתבוהם מן האטה שתשרת את האים נחכבדהו ותשמור קנייניו ולא תאהב זולתו יובזה הסוג מן האהבה היחשיית ראני שתהיה אהבת הששל במדרג אל היותרי טוב אנ יותר גדול תאהבת הגדול אליו ועל כן יהיה השווי בזה הסוגעל יחם וערך לא הסווי בכתות י ואהבת השם את האדם הנא מבואר שאי אפשר שתהיה מז הסנגהא שהיא אהבת הדומים יואבל כבר יחשב שתהיה מהסוגהפני שהי האחבה הטבעית ולזה נתצא מלעה ירמוזלו שני המינים ממנה אמי הלא הנא אביך קנך לרמוז אל אהבת המין הרא הראמון שהיא א הבת האב לבן ינאת חוא עשר ניכוננד לרמוז אל התיח השני תאחבת האנתן לתלאכתו יוכן בתבא הנ הנביא בתפלתו רומו אל שני אלו המינים את ועתה ה אביכו אתה אנחנו החומר ואתה יוצרינו כלות ומוח הצד ראוי ש מתשניח בכו לרחש עליכו כרחש אב על בניש יונש מן הכד השכי מן האהבה הטבעית ראוי לך שתאהב אותכו כי מע מעחה ידד כלכו ואפי החומר אתה יברתו קודם מתהן בו הבורה השכלית יוזהו ששיים מעשה ידך כלכו כלות וראני לך ואבל כאשר יעויין היטב כווצא שכל שתשניח בכו כמו שישניחכל פועל במעשה ידיו הן שיחיה ראוי או בלתי ראוי : זה נאת בהעברה כי אין הצורה ולא התותר חלק תן השם כבן תן האב וגם אתר שפעולתו בתאתר

-

# מאמר ד'

הפנעל זולת מה שירע השט ותהיה או ידיעתו בלתי מסכמת אל המציאות ולא תהיה אב ידיעה אלא סבלות ושוא ור נדבר כזב י נהוא מבואר ג'ב שחוא מחוייב שיהיה טבע האפשר נמצא וזה אם מצד השכל ואם מצד התורה ימצד השכל שאם היה טבע האפשר בלתי נמצא היה החשתדלות בכל דבר שוא ובטל ויהיה משפט מי שישתדל להשיג דבר ומשפט מאם היה טבע האפשר בלתי נמצא היה החשתדלות בכל דבר שוא ובטל ויהיה משפט מי שישתדל להשיג דבר ומשפט מי שישתדל שלא יגיע הדבר ההוא שוה ויתבטל לפי זה המלאכות והאומטיות וכל מלאכת מחשבת ויהיה בטל הלמוד ניה משתדל ובטל שיקרב האדם אל המוציל ויברח מן המזיק י נלא יהיה בכאן מבוא לרצון כלל וזה הפך המוחש והשך מה שנוצרנו עליו י ואם מצד התורה זה יראה אם מהעניינים הכולנים ואם מהצוויים הפרטיים י מצד הכוללי שאט מה שנוצרנו עליו י ואם מצד התורה זה יראה אם מהעניינים הכולנים ואם מהצוויים הפרטיים י מצד הכוללי שאט לא היה טבע האפשר כמצא לשאלי שקד כותן התורה להיפיר האנשים ולהדריכם בדרך ישרה ויהיה מה שבא בתורה מ מאקהרת האדם על עבורת השם ואהבתו ולעשות צדקה ומשפט שוא ובטל והכתוב צווח מי יתן והיה לבבס זה להם לויראה אותי ולשמור את מצותי כל הימים וגומי ואם מצד הצוויים הפרטיים שאמר הכתו ועשית מעקה לגבך וא נאחר ילך וישוב לביתו . נלא תרצחולא תעשוק את רעך ולא תנוצול וזולת אלו מהצוויים הפרטיי שהם מורי על מצאת ניראה אותי ולשמור את מצותי כל הימים וגומי ואם מצד הצווים הפרטיים שאמר הכתו ועשית מעקה לגבך וא לשמר ילך וישוב לביתו . נלא תרצחולא תעשוק את רעך ולא תנוצול וזולת אלו מהצוויים הפרטיי שהם מורי על מציאות נאמר ילך וישוב לביתו . נא מדבת ולא מתות רען האם מצול תוצול וולת אלו מהצוויים הפרטיי שהם מורי על מציאות טבע האפשר יועוד שימה כל אדם פועל בחייוב אלא שהוא מנואר מא אפשר שלא יהיה טבע האפשר מאית ואחר שנה שלימן אלה הד המפון לאות מסרמו אות ובלתי האות ובלתי מרמית צד מצריה שלפשר עות לה הכו שים לוא גד הכולי היח המפון אריה שבית אימע מצות ומיא מות ובלתי מרא מצר הענינים הפרטיים להית היה בע האביר בעלי המד הבי המפון אלה הכניעת שימצא נגם או אששר שיהיה השור בלתי יודע הענינים הרכטים להיות א חסרון בחקו הכו אלה הם

הגאון רב סעדיה זל פי בספר האמונות והדעות במגלה הרביעית אמר שאין ידיעת השם הדברים האפשריים סבת מציאותם במו שאין ידיעתו מה שהיה סבת הויתו אבל נשאר על טבעו כן ידיעתו

הדברים האפשריים אינה סבת מציאותם יועל כן נסארו על טבע אפשרותם שאלו היתה ידיעתו סבת מציאותם היו בתצאים תמיד בדברים הטבעיי המיניים י נאחר שאנחנו נראה אותם מתחדשים מיום ליום יתחייב שאין מציאותם תלני בידיעתו ובעבוזה ניאדרו הדברי על טבע אפשרותם אלו דברי הגדון זל ונותאך אחריו בעל ספר הכיזר בתאת הה מספרו - ואין זה מסציק לפי שהרברים הללו הרובים לדברי האומרים שאין השם יודע הדברים האפשריי שאם ה היה יודע אותם אחר שאין תניאותם תלני בידיעתו כבר היה אפשר שתהיה ידיעתו בחלוף היוצא אל התציאות מכ ח חלקי האפשר ולא יהיה א"כ ידינה אלא שכלות: ויש מן האתרונים מי שהתיר זה השפק בשאמר הדבר כבר יהיה מחוייב בבחינת סכותיו ואפשרי בבחינת עצמו כמו ירידת המטר מחר שהוא אפשרי מצד עצמו ומחוייב בבחינת סבותי ש מהם עליית האירים ורבני הלחניית והדברי הדנתים שהיו מוכני נהשי ידע שהמטר ידר מחר לפי שהנא מחנייב בבחינת מפוקיו ואעפי שירידת המטר היא אפשרית בכחינת עצמה והאריך החכס הזה ביפני זה העניין : וכשיעויין זה הדעת יתצא הפך הדעת הראשון שהוא כוטה לדעת האותר שכל הדברים הם בגזרה ושטבע האפשר בלתי כתצא שאחר שהד מהרברים תחוייבים בבחינת סבותיהם אם ידע השי הסבות הנה יהיו תחוייבים בהכרח ואכתה זה שנאתר שהם אפטריים בבקינת עניינם אחר טהם מחוייבים ומוגבלים מן הזד שיצא מהם אל המציאות שהוא מזר הסבות ואי א אשמר מיצא אל התציאות אלת הצד ההוא ואין זה אפשר אלא בבחינה מכלית תצד שם האפשר שהיה אפשר שיתצאו ה הסבנ בהפך נהיה אז יוצא אל התציאות הפך מה פיצא יאבל מצד העכיין בעצמו הנה הנא מחוייב אחר המצא הסבות שידעם השי ויתחייב לומר לפי זה הדעת שאין דבר בעולם שיהיה אפשרי על השווי בבחינת שבותי שאם השבות שו מוות לב׳ חלקי הסותר ישוב הספק בעיכו תי הוא התכריח הצד האחד על האחר י ואם ידיעת השם היא התכרע׳ בטל טבע האפשרי ואם ישאר טבע האפשר תבטל ידיעת השםי האלקים אלא אם כאמר שטבע האבשר כמצא בדבור ובב נבבחינה שכליית ולא בעניין בעצמו וזה הפך המכוון והרבה דברים נאמריו בהתר הסטק הזה וכשיעויינו נמצאם שו סובבים על זה הדרך שיש מהם כוטים לדעת הראשון ויש כוטין לדעת השני ועל כן לא ראיתי להביאם כדי שלא יארך

הדבור במה שאין בו תועלת׳ והיראה לי בזה תדענו אחר שאציע הצעה אחת בערק הבא החר זה פרק ב׳ דע שהחכמות העיוניות אינן מסכימות בכל דבריהם על ענין אחד אבל כל אחת חולקת על האחרת בסרשיה ובהתחלותיה׳ וזה שכל בעל חכמה יאמן ויחשוב שהתחלות חכמתו אמתיות ומבוארות תכלית הכיאור עד שיחשוב לשתי ולסכל החולק עליהן׳ ובעל חכמה אחרת יכחיש אותן השרשים וההתחלות ויחשוב התחלית ש מרשיו שהן בהפך האחרות האמתיות וכאשר יקרה לבעל חכמה מתרננה עם הטבעי כי התכוני יכיח שני שרשיה שרשיני כל מופתי החכמה ההיא והם גלגל יוצא מרכז וגלגל הקשה׳ ובעל החכמה הטבעית יניח שהתכועות הן במן

.

**9**00 11

מאמר ד

ראמית אונו אמר הכתוב בי הייתי לישראל לאב ואפרים בכורי הוא בני בכורי ישראל ונן בעבור שלפעיני יאהב הארש את הבן מנד השרות שהוא משרת לפני כנער אתר הכתוכי נער ישראל ואהבהו וגם לפי שלפעתים שתחיה אהבת האב את הבן מפני חשיבותו שהוא בן יקיר או מפני שהוא ילד קטן שהוא משתעשע בו אמר הכתוב הבן יקיר לי אפרי אם ילר שעשועים שנפשי קשורה באהבתו כאב בכן יקיר לו או כילר שעשועיו ער שתרי דברי בו זכר אזכרנו עוד כתו םמדרך האוהב שהוא מתכנו בזכירת אוהבו תמיד נעב אזור לזכור אותו כשמדבר בו וגם לגודל חשיבותו בעיני ואה ואחבתי אותו המו מעי לו ונכמרו רחמי עלת כאדם המתפעל מצעי בנו החבי לו וע"כ ראני לי לרחם עליו כמו שירח האב על ילד שעשועת או על הבן החביב לו וזהו רחס ארחתכו כאס ה׳ ולפי שלא כתצא רחתי שום כתצא על זולתו יותר מרחמי האב על הבן נזכור תמיד בתפילותינו אבינו מלכנו יהמי כא רחמיך עלינו כי נאמר אבינו לבקש על הכ הכתרת הרחתים כאב על הבן ונאתר תלכנו לותר שיש בידו יכולת להושיענו כתלך את עבדיו : ונתבאר בכל זה כי אהבת השי נית את ישראל היא אהבה יחשיית כתלך את עבדיו וכאב לבנים וכבעל לאשה ולהורות שאהבה זו ענין שכלי נקיים בלתי משתנה אתר הכתו ואהבת עולם אהבתיך י ונתבאר ג'כ שאהבת האדם את השם אעפי שהיא מזה הסוג א השלישי ששיא אהבה יחסיית אפשר שתשיה מכל הפנים לל מצד הטוב או מצד המועיל או מצד הערב ובעבור זה יחויי האדם לאהוב את השם תכלית האהבה והיתה האהבה אל השם תכלית כל התורה לפי שהיא תמשיך אהבת השם אליו על הדרך שכתבנו : וזה מה שרצינו לבאר מעניין האהבה : ובכאן נשלם המאמר השלישי שהוא בביאור העקר השני ש שהנא תורה מן השמים : והשבח לאל אשר עד הכה עזרכו : יתברך ויתרומס

ארן וארן סלה סלה ניתנטא על כל ברכה ותהלה :

המאמר הרביעי

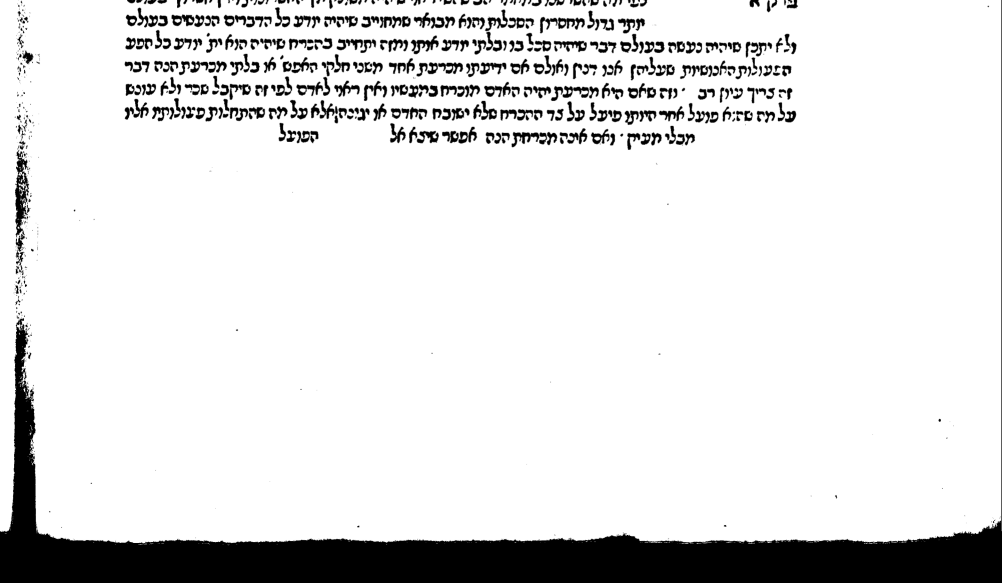
כבר

בביאור העקר השלישי שהוא השבר והעינש והוא התכלית המגיע מכלל התורה וביאור השרשים הוותוייבים לו והדברים הנתלים בו ובשרשים

קדם לכו בתאתר הא שהבחירה והתכלית אינן התחלות לדת האלקית בתה שהיא אלקי מהבחירה היא התחלה לכל הפעולו האנושיות ושעל כז לא מניכו אותה בכלל השרשי

המתחדים לדת האלקית ושהתכלית א"עפי שהוא התחלה לכל הדתות הנימוסית מאסר תכלית הדת האלהית מתחלף ל לתכלית הדתות הניתוסיות שתכו התכלית שהוא השכר והעונש עקר לתורה אלקית י ואכל בעבור שאי אפשר לבאר הת התכלית הזה שהוא חשבר והעונש אם לא יקדם לנו הידיעה בבחירה ראוי שנדבר ראשונה בכחירה ולפי שאי אפשר לבזר הבחירה אם לא יתבאר ראמניה מורמ ידיעת המם הנתצאות ראוי מנדבר תחלה בידיעת המם הנתצאות נאחר בבחירה ואחר כך כדבר בהטגחה י ואחר זה במכר והעונט והדברים הנתלים בו שהוא מכואר שזה הסדר מח מחוייב כדי לדבר באכר והעונש ווז שאם אין שם יודע הנתבאות השפלות אין ענין לשבר ולעונש על מעשיהם יואף אש ידע אותש אם אין האדש בחיריי בתעשיו אין ראוי שיענש עליהם או יקבל שכר ואף אם ידע השם הנתצאו ויהיה האדש בקוריי בתעשיו אם יחיה הצם ית יודע אותש ידיעה מיניית ע"ר שידע את הב"ח אם אינו משניח בפרטי מעשיה להענישם על מריים ולתת להם שכר טוב בעמלם לא יתכן לחיות בכאן לא שכר ולא עונש ולזה הוא מבואר שאלו ה הג שהש ידיעת השם נחברורה וההשנחה הם קודמים בהכרח לעקד השבר והעונם ונכללים בו׳ לכן יחוייב העיון בהם ראמונה ובדברי הנתלים בהם ומסתעפים מהם ואחר כך נדבר בשכר והעונם ובדברי הנתלים בו כתמובה ו ותחיית המתי וביאת התשיח ובל זה בקצור מופלג כדי שלא יכבד על המעיין אלא שיסשיק לתת ציור אל המאמי בלבד :

לתי מה שהשרשכו במאמר הב'שהשי ראוי שיחיה מסולק מן החשרונות ואין חשרון בעולש פרק א' ינתר גדול מחסרון הסכלות נהוא מבואר שמחוייב שיהיה יודע כל הדברים הנעשים בעולם ולא יתכן שיהיה נעשה בעולם דבר שיחיה סכל בו ובלתי יודע אותו ותוז יתודיב בהכרח שיחיה הוא ית יודע כל חפע השעולות האכושיות שעליהן אכו דנין ואולם אם ידיעתי מכרעת אחד משני חלקי האפש׳ או בלתי מכרעת הנה דבר זה בריך עיון רב יוז שאם היא מכרעת יהיה האדם מוכרח במעשיו ואין ראוי לאדם לפיזה שיקבל שכר ולא עונש על מה שהיא פועל אחר היותו פיעל על צד ההכרח שלא ישובח החדם או יגינהואלא על מה שהתחלות פעולותו אליו מכלי מניק ואם אינה מכרחת הנה אפשר שיבא אל הפוצל



צוף בראות ברותת כלותר איז אבשר שתחיה התנועה התתית מצר צוף תשיעי ולא יאתר שגלגלי הכוכבים יניעו החכ התכיע היומית כמו שראיתי מי שכתב כן שאחר שנמצאת לו התנועה המתאחרת אי אפש לגלגל אחד שיתנועע ב חנועו מתחלפנת מכד עצמו אלא א"כ תהיה האהת בעבם ומצד עצמו והאחרת במקדה ומצד מניע אחר אלתו אבל נראה ש שדעתו לומר שהמניע התנועה היומית איכו נוף אלא סכל נבדל:ונס זה אין דעתי נוחה בו שאין זה מסשיק כלל לפיש מהשכל הנבדל לא יניע את הנשם אלא אם כן הוא בעל נפש ועל צד הציור כתו שנתבא בתקתו וביאר זה הרב התווח בפרק ה'ב שאי אפשר לשום נאם בעל נפש להתנועע כאחת שתי תנועות ותחלפות בציורים מתחלפים כיוו ש שאי אבשר לארם שיתכועע לתורח ולתערב באחד בתכות שני תלבים שהאחד יבוחו להתכועע לתורח והאחר יבוחו ל להתנוצע לתערב ועוד שהיסודות הם גשמים בלתי בעלי נפשונראה לעין שהכוכבים בעלי הוכבות המתרשמים ב ביסוד האש שהם מתכועעים התכועה היומית כמו שכוכי זה בספר האותות העלתכות והוא מושג בחוש ואין סבה בת בתכועה ההיא אלא על צד הפגישה לגלגל הירח ואם כן למה יתנועע הכוכב ההוא הנרשם ביסוד האש התנועה היות היומית לבדה ולא יתכועע עמה התכועה המיוחדת לגלגל הירח אחר היותו פוגא את גלגל הירח שאכחנו כראה הכוכ הכוכבים בעלי השרשרות חדש או שני חדשים נמשמים לתנועת היומית ואין להם הקשר עם תנועות הירח וזה סע ספק חזק מאד יסתור היות התנועה היומית בסגישה ושיהיה על בד הבייור אי אפשר להיות היסודות גופים מתים ולא יתכוצעו על צד הציור כלל יועל זה את׳ בגת׳ לשתואל שאת׳ כהירן לי שבילי דשתייא כשבילי דכהרתא ידע תר כוכ כוכבא דשביט כלות ואם חיה יודע סבת היות הכוכב בעל זכב או בעל השרשרת כתשך לתכועה החתית ולא לתכועת ה הירח נהשיב שלא היה יודע סבתוה שסבת זה כעלמת על דבר האמת אלא אם כאמ שהגלגל היומי למטה מגלגל הירח וכבטרך לות׳ כן שיש לכל כוכב וכוכב שלבל יותי לתטה תתכו יביצה התכוצה היותית כתו שסיה דעת הקדתוטי קודם בטלמיום יואין השכל האנושי מסשיק לדעת אמתת זה כמו שלא יסשיק לדעת סבת התנועות השמימיים בענין שלא י יחלוק על העיון הטבעי נאפי בדברים הטבעיים הארציים לא יסציק הסכל האכושי לדעת שבותיחם כתו משיכת הת התנניטם הברזל לתה יובעבור זה אין ראוי שנכיח התושג בתש ונכחים אותו בעבור שלא כדע סבתו ועל כן אין ראוי שנכחיט טבע האפשר המושג בחוש וידינת השם המחוייבת מצד השכל בעבור שכלנו סבת זה׳ ואם תשאל ותאמר והיאך אפשר לקבץ בין שיני הסברנת הללו להניח טבע האפשר קיים עם היות הידיעה האלחית מקפת בו 1070 התשובה בזה היא על דרך שכת ההתבש זי שאתר שריעת האל היא עצתית בו ואיננה דבר כושף על העצתו הנה החקורה מידיעתו ית׳ היאך היא שבה אל החקורה מעצמתתו וכמו שעצמותו כעלם תכלית ההעלם כן איכות ידיעתו כעלמת תכלית ההעלם וכמו שאין הקש ורמיון בין מציאותו למציאות זולתו כן אין להקיש ידיעתו לידיעת אלתו ולכן אם לידיעה הנתצאת בנו או התובנת אצלנו יתשכו בטולים רבים אם לפלק טבע האפשר י ואם מתקיף ידיעתו ב בינה שלא יצוייר שתקיף בו ידיעה בהינתו יודע הדבר הבלתי בעל תכלית ואם שתשתנה ידיעתו בהשתנות הידועים וכ וכיוצא בזה הנה זה יתחייב מהבנת ידיעתו ממין ידיעתנו אבל אחר שאין ידיעתו תמין ידיעתנו לא יתחייבו אלו הבט הבטולים יובטענה הזאת נמצא ישעיה מוכיח למכחישים ידיעת השם את למה תאמר יעקב ונג׳ הלא ידעת אם לא ש שתעת ונו׳ את הלא ידעת תצד החקירה אם לא שתעת תצד הקבלה כי אלקי עולם היל שתצד התופת יתבאר שיש כ במצא מחוייב המציאות האיא אלקי עולם הל מעלת כל הבמצאים ושחוא ה'כלומ' שהוא שכל נבדל שאיכו גשם ולא כח ב בנשם יותוה יתואיב שיהיה אחד קדתון וכנחי וכל הדברים התתחייבים לעקר תכיאות השם הכודע על פי החקירה נ ועם היותו מכל נבדל הוא בורא קצות הארץ דל הוא עלת הנתצאים הנשתיים יועם היותו בלתי בעל תכלית הנה הוא פלת העולם הנאמי שהם בעלי תכלית באמרי בורא קבות הארץ יואין זה מבר לאותו וחסרו כח כי לא ייעף יולא מבר סנוכי לא ייצע יואס כן איפה התאתין בקדמות ומכחים ידיעת השם יודיענו איך אפשר שימכא הדבר הגשתי מן ה השכל הנבדל הבלתי תשתנה שעל כרחו יש לו להתות שהתנה הדבר החתרי תן השכל הנבדל הוא שנוי התנה היש תא מאין שאי אפשר לשכל האנושי לתת סבה לזה יוגם כן איך אפשר שיתכא תנתכא שכחו בלתי בעל תכלית עולם בעל תכלית ואם כן על כרחנו יש לנו להורות שזה הדבר תלוי ביריעתי ית מצד שהיא בלתי בעלת תכלית והוא ידע סבת כל זה אף על פי שאנחנו לא כוכל לשער זה מכד ידיעתכו יוכן גם כן ראוי שנאמר שהטעות הזה משלוק ידיעת השם ול נלית כסתרה דרכי מה׳ האא להיותם מדמים ידיעת השם לידיעת האדם וידיעת האדם להיותה בעל תכלית וימשכו אטה אלה הבטולים שאמרכו לל שתבתנה הדיעה בהשתכות חידועים ושלא תיויף הידיעה במה שאי אפשר שתיון בנידינה והנא הבלתי בעל תכלית לפי מה סנשער זה בידעתנו אבל ידיעתו ית להיותה בלתי בעלת תכלית תוכל לה

מאמר ד'

.

. .

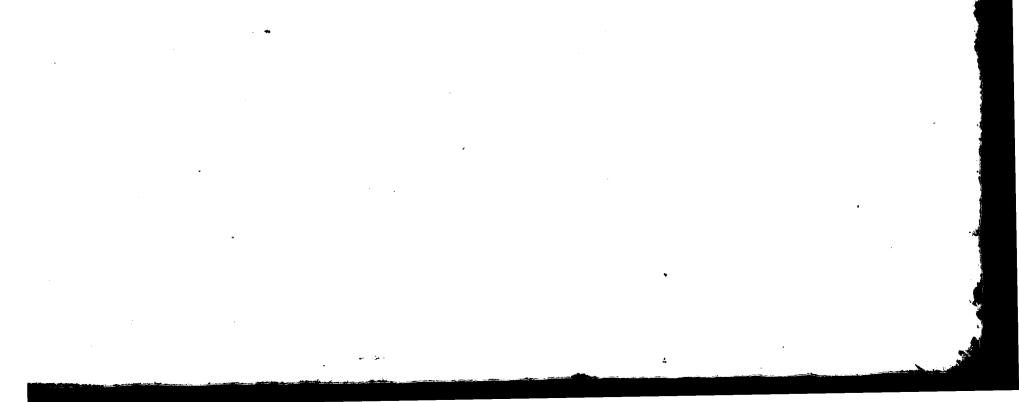
.

•

#### מאמר ד'

האתצע ואל האתצע וסביב האתצעיות היא הגדולה שבהתחלותיו יואות בש כן שאי אפשר שתתצא תכועה שכובית א אלא סביב גשם נחקים יוהתכונייכחים כל זה לפי שלהנחת גלגל הקף שחוא מניח יתחייב שתמצא תנועה לא אל הא האתכע ולא מן האתבע ולא סביב האתבע אלא אם נאת שים באתבע גלגל ההקף גמם נח קיים כתו ארץ שיסבוב ג גלגל ההקפה סביב אותו הגשם כתו סיסוב הגלגל השתיני סביב הארץ שהוא האתצע שהוא דבר נח קיים ויתחייב לפי זה שיהיו בתוך גלגלי ההקפה המוכחין לכוכבים הנבוכים ארצוה אחרוה שיחכועצו שביבם ניתבאו בשמים לפי זה עולמות אחרים יולחנחת גלגל יוצא מרכז יתחייב גם כן שתמצא תכועה סבובית סביב גשם שאינו כח קיים שהגלגל היוצא מרכז יחנועע סביב נקורה מתכועעת תמיד שלפי מה שהתבאר באגרת הרחקים מרכז גלגל יוצא המרכז שלכוכבים מחם למעלה מן הישודות בגלגל הירחי ומהם למעלה מגלגל השמש כמו שהעיר על זה הרב המורה בפר׳ כר מחלק ב׳ ועם כל אלו הנתנעות הזריות שהתכוני תניח יביא ראיה לדבריו מהלקייות הירחיים והשתשיים שהם מ מושנים בחנש ומהכמצא במבטים מרבוק הכוכבים שהוא מסכים עם הנחותיו ובעבור זה יבנה כל מופיניו עליהם ו ולא יחוש להכחות הטבעי ולהתחלותיו י והטבעי יכחים התחלות התכוני והכחותיו תכד העיון הטבעי עם היות הח החנש מסכים לדברי התכוני יניאת בעל החכתה הטבעית שהנתצא לחוש אמת אבל לא מצד אותן השרשים וההנחות שיניח התכוני שהן נתנעות בעצתם אבל מצד שרשים אחרים לא נדעם " וכיוצא בזה קרה לבעל חהתת משפטי ה הכוכבים עם הפילוסוף שהפילוסוף יכחים ידיעת השם ויניח טבע היפשר קיים יובעל חכמת המשפטי יניח ידיעת ה השם אמתית ניאמ שהוא יתידע הכגזר מפאת המערכת ניגור שאי אפשר שיהיה זולת זה ניכחים טבע האפשר יובעל ח חכמת התורה יסכים עם שניהם שהוא יניח טבע האפשר נמצא כמו שיניח הפילום א ויביא ראיה לדכריו מן החוש ה המעיד על זה כמו טנתבאר בפר שלפני זה יניניה ידיעת השם אמתית כמו שיניה בעל חכמת משפטי התכונה ויביא ר ראיה לדברינ מן האכל שיגזור שאין ראני ליחם לשי חסרנן הסכלות וסלא תהיה יריעתו מקצת בכל הנעשה ב בעולם 'ויאת' עם זה שידיעתו תסכתת עם טבע האפשר תתה שנראה לחוש תן ההשנחה האלהית בירידת המטר בז בזמן הקיץ בהעדר הלחות והאדים עי תפלת הבדיקים והחסידים יאחר שהחוש מעיד בדברת לא כמוש לדברי מי שי שיכחים זה כיתו שלא כחוש לדברי הטבעי החולק על התכוני אחר שהחוש תעיד כדברי התכוני כתו שלא נחוש לדברי הטבעי התניח שאי אפשר לנקודה שתהיה נחה אלא בנשם נח והלתודי יניח בנשם כדורי התתנועע תנועה סבובית ש שתי נקודות נחות בלתי מתנוענים יקראו קטבים וחכדור בכללו מתנועני וכן בכל דבר שהחוש מעיד עליו נאמר ש שהוא אמתי א"עם שלא נדע שבתו כמו שיאת הטבעי על דברי התכוני שהם אמתיים אחר שהחוש מעיד עליחם ויכחיש הסיבות שיניח התכוני לזה ניאמר שאין הסבות ההן אמתיות אבל יש בו סבות אחרות בלתי ידועות:

אחר שהתבאר לך היות בעלי החכמות חולקים זה עם זה בהנחותיהם מעתה ראוי שנעשה בכל ד פרס ג' דבר שורש תוחחום ולא כחוש לדברי כלו אלא לתי שכתצא החוש תסכים נכתו י ואחר שהחות תעיד בדברי התורני מהמצא טבע האפשר ומהנעת ההידעה מן האל בדברים פרטיים אשיים עי הנביאים נמן ההפנחה הסרטית באישים מינחדי כמו שהיה זה באבות בכל ענייניהם כפי הקבלה הנמשכת בידינו עד היום וביציאת מצרי ובאישים אחרים מיוחדים הכתובים בשפרי הכביאי דלא נחוש למי שיכחים זה שלא נכחים מה שנמצא בחוש בעבו עיזן הפיליסושי כתו שלא נכחים היות הגלגל מתכועע תכועה סבובית על ב'קטבים נחים אפשר שהטבעי מצד עיונו יכחים זה שראני שנעשה בכל דבר שרש מהנמצא בחוש א"עפי שלא יספיק הסכל לדעת טבתו שהשכל לואה מאחד מב פנים אם שלא ישיג דברים רבים על אמתתם ואם שלא ישפיק לדעת סבות כל הדברים ואפי הדברים המושגי שהרי התכועה היומית אי אפשר להכחיש מציאותה שהחוש מעיד עליה ואי אפשר לשכל האכושי לשער תכועתה בשום צד שאם כאמר שהמניע אותה הוא גשם תשיעי כמו שהסכימו הרבה מן החכמי וקראותו גלגל תמי לפי שהוא מגביל מראה הערב והבקר הנקרא יום אחד מי יתן וארע על איזה צריניע הגעם ההוא כל הגלגלים אם על צר הפגיעה לפי שהנשם אי אבשר לו שיניע גשם אם לא על צד הפגישה איך אפשר שיצוייר שפגישת נלגל תאדים את גלגל חמה יניעהו התכיעה היומית הבאה לו במקרה מצד פגישת גלגל צדק שפגש אותו גלגל שבתאי המחכועע מצד פגישת גלגל הכוכבי הקייתים שהוא מתכועע תכועה היותית במקרה מכד סנוסת הגלגל התמיעי היותי ולא יתכועע גלגל השמש התכועה ה המיוחדת לבלבל תאדים בפנישת אותו שהיא התכועה העצמית לבלבל מאדים ואך יתכועע בלבל הירח התכועה הינתית הבחה מפניטת הגלגל התטיעי לאחרי ולא יתנועע התכועה המיוחדת לגלגל כוכב שהיא עצמית ומיוחדת ל מפניטתו ארע י ואולי בעבור זה אמר החכס ראבע ול בשם חכם גדול ספרדי שאין למעלה מגוגל הכוכביםי בוף ברחתיב



בוף בראות ברורת כלותר יוד אבשר שתחיה התכועה היותית מצרגוף תשיעי ולא יאתר שגלגלי הכוכבים יניעו התכ התכיע היומית כמו שראיתי מי שכתב כן שאחר שכמצאת לו התכועה המתאחרת אי אפש לגלגל אחר שיתכועע ב תכועו מתחלפות מכד עצמו אלא א"כ תהיה האהת בעצם ומצד עצמו והאחרת במקדה ומצד מניע אחר אלתו אבל נראה ש שדעתו לותר שהתכיע התכועה היתיית איכו גוף אלא שכל כבדל:וגם זה אין דעתי כוחה בו שאין זה תסשיק כלל לפיש מהשכל הנבדל לא יניע את הנשם אלא אם כן הוא בעל נפש ועל צד הציור כתו שנתבא בתקתו וביאר זה הרב התוו ה בפרק הב שאי אפשר לשום נשם בעל נפש להתנועע כאחת שתי תנועות מתחלפות בציורים מתחלפים כמו ש שאי אבשר לארש שיתכועע לתורח ולתערב כאחד בתכות שכי תלכים שהאחד יצוחו להתכועע לתורח והאחר יצוחו ל להתנועע למערב ועוד שהיסודות הם גשמים בלתי בעלי נפשונראה לעין שהכוכבים בעלי הזכבות המתרסמים ב ביסוד האש שהם מתכוענים התכונה היומית כמו שכוכר זה בספר האותות העליונות והוא מושג בחוש ואין סבה בת בתכונה ההיא אלא על בד הפגישה לגלגל הירח ואם כן למה יתכועע הכוכב ההוא הנרשם ביסוד האם התכועה היות היומית לבדה ולא יתכועע עמה התכועה המיוחדת לגלגל הירח אחר היותו שוגש את גלגל הירח שאכחנו כראה הכוכ הכוכבים בעלי השרשרות חדש או שני חדשים נמשבים לתנועת היומית ואין להם הקשר עם תנועות הירח וזה סע ספק חוק מאד יסתור היות התנועה היומית בפנישה ינשיהיה על בד הבייור אי אפשר להיות היסודות גופים מתים ולא יתכוענו על צד הציור כלל ועל זה את׳ בגת׳ לשתואל שאת׳ נהירן לי שבילי דשתייא כשבילי דנ הררעא ידע תר כוכ בוכבא דשביט כלות ואם היה יודע סבת היות הכוכב בעל זכב או בעל השרשרת נתשך לתנועה היותית ולא לתנועת ה הירח והשיב שלא היה יודע סבתוה שסבת זה כעלמת על דבר האמת אלא אם כאמ שהגלגל היומי למטה מגלגל הירח וכצטרך לות׳ כן שיש לכל כוכב וכוכב שגלגל יותי לתטה תתכו יניעה התכועה היותית כתו שהיה דעת הקדתוטי קודה בטלמיום יואין השכל האנושי מסשיק לדעת אמות זה כמו שלא יספיק לדעת סבת התכועות השמימיים בעניץ שלא י יחלוק על העיון הטבעי ואפי בדברים הטבעיים הארציים לא יסציק המכל האכושי לדעת סבותיהם כתו משיכת הת התנניטם הברזל לתה יובעבור זה אין ראוי שנניח התושג בתוש ונבחיש אותו בעבור שלא נדע שבתו ועל כן אין ראוי שנכחים טבע האפשר המושג בחוש וידיעת השם המחוייבת מצד השכל בעבור שסכלנו סבת זה ואם תשאל ותאמר והיאך אפשר לקבץ בין שתי הסברנת הללו להניח טבע האפשר קיים עם היות הידיעה האלחית מקעת בו 10777 התשובה בזה היא על דרך שכת׳ ההתבש זל שאת׳ שאחר שידיעת האל היא עצמית בו ואיננה דבר נוסף על העצמו הנה החקורה מידיעתו ית׳ היאך היא שבה אל התקורה מעבמותו וכמו שעצמותו כעלם תכלית ההעלם כן איכות ידיעתו כעלמת תכלית ההעלם וכמו שאין הקש ודמיון בין מביאותו למביאות זולתו כן אין להקיש ידיעתו לידיעת זולתו ולכן אם לידיעה הנתצאת בנו או התובנת אצלנו יתשכו בטולים רבים אם לפלק טבע האפשר י ואם שתריף ידיעתו ב בונה שלא יצוייר שתיוף בו ידיעה בהיותו יודע הדבר הבלתי בעל תכלית ואם שתשתנה ידיעת בהשתנות הידועים וכ נכיוצא בזה הנה זה יתחייב מהבנת ידיעתו ממין ידיעתנו אבל אחר שאין ידיעתו תמין ידיעתנו לא יתחייבו אלו הבט הבטולים יובטענה הזאת נתצא ישעיה תוכיה לתכחישים ידיעת השם את לתה תאתר יעקב ונג הלא ידעת אם לא ש שתעתונו׳ את הלא ידעת תצד החקירה אם לא שתעת תצד הקבלה כי אלקי עולם היל שתצד התופת יתבאר שיש כ במכא מחוייב המציאות הגיא אלקי עולם הל מעלת כל הבמצאים ושהוא ה כלומ שהוא מכל נבדל שאינו גשם ולא כח ב בנאס יותוה יתחייב שיהיה אחד קדותן נכבחי וכל הדברים המתחייבים לעקד מכיאות השם הכודע על פי החקירה נ ועם היותו מכל כבדל הוא בורא קצות הארץ דל הוא עלת הנתצאים הנשתיים יועם היותו בלתי בעל תכלית הנה הוא עלת העולם הגאוני שהם בעלי תכלית באוורי בורא קבות הארין יואין זה מצד לאוות וחסרו כח כי לא ייעף יולא מצד מנויכי לא ייגע יואס כן איפה התאתין בקדתות ותכחים ידיעית השם יודיעכו איך אפשר שיתכא הדבר הגשוני תן ה השכל הנבדל הבלתי משתנה שעל ברחו יש לו להתות שהמנה הדבר החמרי מן השכל הנבדל הוא שנוי המגא היש מא תאין מאי אפשר לשכל האנושי לתת סבה לזה יוגם כן איך אפשר שיתצא תכתצא שכתו בלתי בעל תכלית עולם בעל תכלית ואם כן על ברחכו יש לכו להורות שזה הדבר תלוי בידיעתי ית תבד שהיא בלתי בעלת תכלית והוא ידע שבת כל זה אף על פי שאכחנו לא כוכל לשער זה מכד ידיעתכו יוכן גם כן ראוי שכאמר שהטעות הוה משלוק ידיעת השם ול עית׳ נסתרה דרכי מה׳ האיא להיותם מדמים ידיעת השם לידיעת האדם וידיעת האדם להיותה בעל תכלית ומשכו אליה אלה הכטולים שאמרכו לל שתבתכה הדיעה בהשתכות הידועים ושלא תרוף הידיעה במה שאי אסשר שחקיף ברידינה והוא הבלתי בעל תכלית לפי מה סנשער זה בידעתנו אבל ידיעתו ית להיותה בלתי בעלת תכלית תוכל לה

נהקיף בתה מאין

.

· · · · ·

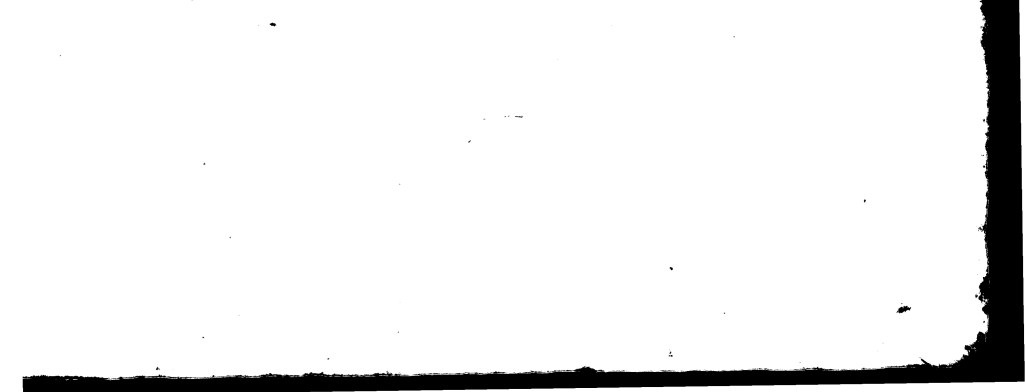
מאמר ד'

האתצע ואל האתצע וסביב האתצעות היא הגדולה שבהתחלותיו יואותי גם כן שאי אפשר שתתצא תכועה שכובית א אלא סביב גשם כחקים יוהתכונייכחיש כלזה לפי שלהנחת גלגל הקף שחוא מניח יתחייב שתמצא תנועה לא אל הא האתכע ולא מן האתכע ולא סביב האתכע אלא אם נאת שים באתכע גלגל ההקף גמם נח קיים כתו ארץ שיסבוב ג גלגל ההקפה סביב אותו הגעם כמו מיסוב הגלגל הטמיני סביב הארץ שהוא האמצע שהוא דבר נח קיים ייתחייב לפי זה שיהיו בתוך גלגלי ההקפה המוכחין לכוכבים הנבוכים ארצות אחרות שיתכועעו סביבם וימצאו בשמים לפי זה עולמות אחרים ינלהנחת גלגל יוצא מרכז יתחייב גם כן שתמצא תכועה סבובית סביב גשם שאינו כח קיים שהגלגל היוצא מרכז יהנועע סביב נקודה מתכועעת תמיד שלפי מה שהתבאר באורת הרחקים מרכז גלגל יוצא המרכז שלמכבים מהם למעלה מן הימודות בגלגל הירחי ומהם למעלה מגלגל השמש כמו שהעיר על זה הרב המורה בפר כד מחלק ב׳ ועם כל אלו הנתנעות הזריות שהתכוני תניק יביא ראיה לדבריו מהלקייות הירחיים והשתשיים שהם ת מוטנים בחוט ותהנתצא בתבטים מרבוק הכוכבים שהוא תסכים עם הנחוחיו ובעבור זה יבנה כל מופתיו עליהם ו ולא יחוש להכתות הטבעי ולהתחלותיו י והטבעי יכחיש התחלות חתכוני והנחוחיו מזר העיון הטבעי עם היות הח החנש מסכים לדברי התכוני יניאת בעל החכמה הטבעית שהנמצא לחנש אתת אבל לא מצד אותן השרשים וההנחות שיניח התכוני שהן נתנעות בעצמם אבל מצד שרשים אחרים לא נדעם ׳׳ וכיוצא בזה קרה לבעל חהמת משכטי ה הכוכבים עם הפילוסוף שהפילוסוף יכחים ידיעת השם ויניח טבע היפשר קיים ׳ובעל חכמת התשפטי יניח ידיעת ה השם אמתית ניאת שהנא ית׳ידע הנגזר מפאת המערכת ניגזור שאי אפשר שיהיה זולת זה ניכחים טבע האפשר ינבעל ח חכמק התורה יסכים עם שניהם שהוא יניח טבע האפשר נמצא כמו שיניח הפילום ויביא ראיה לדבריו מן החגש ה המעיד על זה כמו טנתבאר בפר טלפני זה יניניה ידיעת השם אמתית כמו שיניה בעל חכמת משפטי התכונה ויביא ר דאיה לדבריו מן השכל שיגוור שאין ראוי ליחם לשי חסרון הסכלות וסלא תחיה יריעתו מקשת בכל הנעשה ב בעולם יויאת עם זה שידיעתו תסכתת עם טבע האפשר תתה שנראה לחוש תן ההשנחה האלהיה בירידת המטר בז בזמן הקיז בהעדר הלחיות והאדים עי תפלת הצדיקים והחסידים יואחר מהחוש מעיד בדברת לא כמנש לדברי מי שי שיבחים זה כתו שלא כחום לדברי הטבעי החולק על התכוני אחר שהחום מעיד כדברי התכוני כתו שלא כחום לדברי הטבעי התניח שאי אפשר לנקודה שתהיה נחה אלא בנשם נח והלתודי יניח בנשם כדורי התחנועע תנועה סבובית ש שתי כקודות כחות בלתי מתכוענים יקראו קטבים והכדור בכללו מתכועני וכן בכל דבר שהחוש מעיד עליו כאמר ש שהנא אמתי א"עפ שלא נדע סבתו כמו שיאמ הטבעי על דברי התכוני שהם אמתיים אחר שהחוש מעיד עליחם ויכחיש הסיבות שיניה התכוני לזה ויאמר שאין הסבות ההן אמתיות אבל יש בו סבות אחרות בלתי ידועות:

פרק ג'

דבר שורש מן החוש ולא כחוש לדברי כלן אלא למי שנמצא החוש מסכים עמו י ואחר שהחוש מעיד כדברי התורני תחתנא טבע האפשר ותהנעת החידעה מן האל בדברים פרטיים אשיים עי הנביאים נתן ההשנהה מפרטית באיטים מינחדי כמו שחיה זה באבות בכל ענייניהם כפי הקבלה הנמשכת בידינו עד היום וביציאת מצרי ובאישים אחרים מינחדים הבתובים בשפרי הנביאי דלא נחוש למי שיכחים זה שלא נכחים מה שנתצא בחוש בעבו עיון הפיליסופי׳כתו פלא ככחים היות הגלגל מתכועע תכועה סבובית על ב'קטבים כחים אפטר שהטבעי מצד עיוכו יכחיט זה שראני שנעשה בכל דבר שרש מהנתצא בחוש א"עפי שלא יספיק השכל לדעת שבתו שהשכל לנאה מאחד מב פנים אם שלא ישיג דברים רבים על אמתתם ואם שלא יספיק לדעת סבות כל הדברים ואפי הדברים המושגי שהרי התכועה היומית אי אפשר להכחיש מביאותה שהחוש מעיד עליה ואי אפשר לשכל האכושי לוזער תכועתה בשום צד שאם כאמר שהמכיע אותה הוא נשם תשיעי כמו שהסכימו הרבה מן החכמי וקראותו גלגל יומי לפי שהא מגביל מראה הערב והבקר הנקרא יום אחד מי יתן ואדע על איזה צדיניע הגשם ההוא כל הגלגלים אם על צד הפגישה לפי שהגשם אי אפשר לו שיניע גשם אם לא על צד הפגישה איך אפשר שיצוייר שפנישת נלגל תאדים את גלגל חמה יניעהו התכועה היומית הב אה לו במקרה מצד פגישת גלגל בדק שפגש אותו גלגל שבתאי המחכועע מצד פגישת גלגל הכוכבי הקייתים שהוא מתכועע תכועה היותית במקרה מבד סניסת הגלגל התשיעי היותי ולא יתכועע גלגל השמש התכועה ה המיוחדת לגלגל מאדים בפניטת אותו שהיא התכועה העצמית לגלגל מאדים ואך יתכועע גלגל הירח התכועה היומית הבחה מפניטת הגלגל הקטיעי לאחרי ולא יתנועע התנועה המיוחדת לגלגל כוכב שהיא עצמיה ומיוחדה לל מפגיטתו ארזני נאולי בעבור זה אתר החכס ראבע ולבשם חכם גדול ספרדי שאין לתעלה מגלגל הכוכביםי 51 to 12

אחר שהתבאר לך היות בעלי החכתות חולקים זה עם זה בהנחותיהם מעתה ראוי שנעשה בכל ד



いないでいたの

תשכלת כבר אפשישיפעלו בנמצאי השפלי אפי מה שאינו נמצא אצלם ולזה יגבידו פעם יסוד האש ופעם יסוד המי ופע יסו האניר ופע יסו הארץ שכתו שנתצ לשתש שניצוצו א"עם שאינו גשם יניע יסוד האש ויגבירהו והירחיסוד התי כן ים לות בשאר הכוכבי שניצוציהם יניעו שאר היסודו' ויגבירו אותם פעם יוזה לענין נסתר או יחם בלתי נודע לנוי וכן על הדרך הזה יל בשאר ההוראות שיורו על העוכי או על העושר או על החבת והסכלות ושאר הדברים אינם שאי העכיינים ההם נתצאים אצלם לענין או יחם בלתי נודע לנו יובתנאי התצא ההכנה מה במקבל כמו שהמלמד יפעל הלמוד בתלמיד יגיע התועלת על המוכן יותר מעל הבלתי מוכן יועוד שאחר שהחוש מעיד על הגעת דבר החוזה בכ בכוכבים אל האנשים אי אפשר להכחים החוט בשום ענין ג׳כ: על הדעת השני והנא דעת הוברי שתים החוזים בכו בכוכבים יש לדון הרבה יראשונה שהם מסלקים טבע האפשר שהקבאר תציאותו מן החוש והכרענו היותו מחוייב שי שיתצא בם א' תזה התאת שנית יש לדון אחר התחלותיהם שהם יאתרו שיש בגלגל הכוכבים צורת טלה ושור ותאומים וזולתם מהבורות מורות על כך וכך ינהם רושמים במחשבתם קוים מכוכב לכוכב כדי שתתעלה ותשלם הצורה ההי ער שירשתו על דרך זה מח בורות יולתה לא ירשתו קוים אחרים בענין אחר כדי שתגיע ותשלם בורה אחרת כמו ש פאת שהבורה הששית מהבורות הדרומית היא בורת כלב קטן ויאמרו שבו ב'כוכבים בלבד ומי יתן ואדע היאך יורע זה בב הכוכבים ההם יוהם יאתרו שהקדתונים שהיו שלמי היצירה יותר ממנו השינו הצורות ההם אעם שאנחנו לא י כשיג אותם יוזה הבל שאיך יעלה על הדעת שתקצר יד האנשים היום בהשגת המוחבים יותר מהקדמונים נהלא כל מי שתקצר יד שכלו יתחוקו הרגשותיו וישיג המוחש ייותר כמו שנראה הבח שאינש בנצלי שכל הרגשותיהם הם חזקי יותר מהרנסות האדם ינש באותן מא זורות שהם אות שהושנו לקדמונים מי יתן ואדע במה השיגנם ואיך כודעו שיש במ בתול פלו בורת כך וכך עד שיאתרו שיעלה בפנים השלישיים משור אדם שכל מחשבותיו לרע יוכן יעלה בפנים הר הראשונים מסרטן בורת חזיר מברול וראשו מנחשת וכן יעלה בפנים השלשיים ממנו אדם בדעתו להכנם בספינה ללכתבים להביא זהב וכסף לעשות ממנו הטבעת וכן תעלה בפנים הראשונים מבתולה בורת בתולה בידה נר והי הולבת בין ההדסים ורוצה ללכת לבית אביה זה וכל בינצא בו היאך כודע אחר שאי אפשר לתוש להעיד על כך י ואת מכודע לחם זה בדרך הקסם אם כן התחלות החבמה הזאת הם בנויות על השגת הכח המדמה שכל חבמת הקסם תל תלויה בו נידמה זה למתכבא ומשתבע מלבו בכח המדמה וחושב שכל מדומה אפשר או ידמה אל חולם חלום ובמה יו יודע אתתת זה לשכל האדםינם מה שיאת תמצבי הכוכבים ומבטיחם ויחסם זה אצל זה כמו שמבט הנכח הוא מבט איבה גמורה ניתכו טעם לזה להיות בין שני הכוכבים אז תכלית המרחק שהיא קש מעלות כמו שמדרך השוכאים והא והאויבים להיותם זה מזה בחכלית המרחק בהפכים יולזה יאת שמבט רביעי הוא חצי איבה יולפי טעמס זה למה א אתרו בתכט שלישי שהוא תכני אהבה גמורה אחר שהוא במרחק יותר רחוק מתבט רביעי ומה שיאמרו שיש למזלות התביטי זה אתזה בתבט שלישי שהוא קב תעלו האותו יותר תהתביטי זה את זה בתכט רביעי שהוא צ'תעלו כל אלה דברי כבואות והסכמות והנחות לאיודה אותם בעל הריב׳ ואם יאמרו שנתאמת זה בנסיון הנה כן יאמרו בעלי הגג הגורלות החוליי או שאר תיכי הגורלות הכוהגות בין האכשים שבמקרה גמור יודיעו קצת האכשי על פיהם כל ריב וכל כבע שיקרה בין האנשים תבלתי שיהיה בזורות ההן שום הוראה עצמית על הענין המוגד ויאמרו שכן נתאמת בנסיון במו שיאמר בעל בירל החול שבהיות נשוא ראש יוצאת ראשונה תורה על הצלחה וששל ראש יורה על ההשך ואין חלוף בין שתי אלו הבורות אלא בהנחת נקודה אחת שבאחת מהן היא מונחת למעלה ובאחרת למטה וכן בשאר הבורות ש שכל זה הנא דבר שאין לו ענין אמתי בעצמו אלא במקרה גמור באנשים המגידים עתידות בכתף או שיש אנשים מם מסוגלי בזה כאחיתופל שהיה מסוגל על נתינת עצה הוגנת עד שהוצרך דוד להתפלל לשם לסכל עצתו י ואף אם נודה להם כל התחלותיהם והנחותיהם הנה הם מוכרחים לומר שאין הנחותיהן הכרחיות שהרי כשיקרה דבר או רעב או מ מלחמה בעיר אחת ימוחו אנשיה בלי עתם יולמה תבטל הוראת המערכת הפרטית שנזרה בעת המולד כל אחד ואחד תאנשיה על חיים מתחלפים לכל אחד ואחר כשי מולדו והם יאמרו בזה שהוראת הכלל תבטל הוראת השרט יועל כן תכטל הוראת הרעב או הדבר הנגזר על המדינה הוראת כל פרט ופרט ממנה ואם כן יתבאר אף לפי דבריהם שאין בזרת הוראת המערכת הפרטית הכרחית כי כבר אפשר שתבטל מפנים ועדין נשאר להם לפי דבריהם שראני שיבטל הכלל את הפרט בדברים ההנים בדרך הטבע כרעב והמגפה ודומיהם אבל מה יאמרו בדברי ההנים בדרך הבחירה הכוללת כמלחמה או בדרך הבחירה הפרטית כאיש אחר שיעשה ספינה מדעת עצמו ויכנסו בה ק' אנשי או יותר ממה מאין ספק שלא היה קן כלם שנה ויכנסו כלם בספינה ותטבע הספינה ולמה יתקצרו חיי האנשים



מאמר ג'

בתה מאין לו תכלית ותקיף בתה מאיכו נתכא תבלתי מיחייב זה שנוי בחיף ית׳ ולדה הוא שפיי אין חקר לתבוניתי וכן מה שאתם אותרים מאלקי מששטי יעבור בלות מה שאני שושט ותכרית אחד משני חלקי האפש אי אפשר שידענו השי מאש כן יבטל טבע האפשר אינו כן שוה הביטול הוא נמשך לידיעה הבית אבל השי אין חקר לתבונתו ולהיות ידיעתו בבית לא יבטל צתח טבע האפשר ואכחכו לא כדע איכות ידיעתו אך היא בתו שלא כדע עלתותו אך הוא זהו דרך הר ההתבס זל בידיעת הפס יאת הרב זל שכתו שאין להקים בין עצמותו לעצמותכו כן אין להקיש בין יריעתו לידיע לידיעתינו משם הידיעה נאת בוית ובנו בשתוף השם הגותר י ואין כוונת הרב ול לות שיאת שם הידיעה בנו על היד הירינה וכו ית על הסבלות או כהפך יכמו שיבוור ענין שתוף הם הלילה אבל ביאור הענין כך הוא שכמו שם המכיאות אאמר עליו ועליבו בשתוף השם נאין סעק שעם היות מציאותו ית מתחלף למציאות זולתו תכלית החלוף עם כל זה לא יתרה באחד על התכיאות ובאחר על ההערד שתצד ההוראה השוללית והוא שלילת ההערד הנה הוראתה אחת כתו שנת שנתכאר בפר כט מהתאת הב שכות שבו ית יורה שם התציאות על שלילת ההעדר כן התציאות בנו יורה על שלילת ההעדר אבל מצד הוראת השם החתבית את שם המציאות עלת ועלינו בשתוף גמור כי אין הקש בין מציאותו למציאל אלתו כלל וכן שם הידיעה הנאמר עליו ועליכו כמו שבו ית מורה על העדר הסכלות כן בנו ג'ב יורה על זה ומזה הנד שהוא בר ההוראה השוללית יאמר עליו ועליכו בקרימה ואיתור ולא בשתוף גמור אבל מכר ההוראה החובית שיורה שם הידיעה הנה הוא יאמר בו ית ובנו בשתוף גמור וכמו שעצמותו ית נעלם תכלית ההעלם כן ידיעתו נעלמת תכלית ה ההעלם י וכסיובנו דברי הרב המורה בידיעה על זה האופן יסולק מעליהם הספקות מספקו האחרונים על דבריו וי ויצלה בידינו שידיעת המס להיותה בבת תידף בכל הנעסה בעולם מבלתי שיתחייב בו ית שנוי ומבלתי שיתכטל טבע האששר נתקיף בתה שאין תכלית לו וזה הדרך הוא היותר נכון שבררתי בדבר זה ינהוא הדרך שבארנהו רול בתשכת א אבות במשנה שתתית שאין תולק עליה את הכל צפוי והרשות נתונה שבאתרם הכל צפוי יורה שידיעת השם תקפת ב ככל הנצמה בעולם ואין דבר כופל במקרה מכלי ידיעה קודמת יובאמרם והרשות כתוכה יורו שטבע האפשר כשאר קיים נאין ידיעת ספט תבטלת אנת וזא האמת בדרום ההוא א"עם מאין ידיעתכר מספקת לפער אסשרנת דבר זה ני

ויסטיק זה בידיעת המס לפי קטורט :

ברקד' וראוי שנדבר בתראת המערכת ינאמר שדעות האנשים בהוראת המערכת לשי מה שנמצא ל לקדמונים שנים יהאחד המא דעת השילוסוף האגמ שהגרמים אמתימיים והכוכבים פועלים ב בעולם הספל בשהם בתנגעותיהם המתחלפות מניעים היסורות ומרכיבים אותם ומכיים אותם ומיי הכנות מת מתחלפות לקבל הצורות הטבעיות עד שימסך מה שישימו קצת בני אדם מוכנים לקבל החכמה וקצתם לא וקצתם מתכנים אל שיקבל הצורות הטבעיות עד שימסך מה שישימו קצת בני אדם מוכנים לקבל החכמה וקצתם לא וקצתם מנכנים אל שיקבל הצורות הטבעיות עד שימסך מה שישימו קצת בני אדם מוכנים לקבל החכמה וקצתם לא וקצתם מתכנים אל שיקבל הצורות הטבעיות עד שימסך מה שישימו קצת בני אדם מוכנים לקבל החכמה וקצתם לא וקצתם מכנים אל שיקבל השמע האלהי הטבנאיי וקצתם לא יוזה המיח מן המוראה או המושלה שיש לכוכבים בעולם השם אי אפשר להביד אותה אחר שאנחנו נראה השמע יומים האמיו נהירח ילחלה ויקרר אותו ויגביר יסוד המים א אפשר מכלתי שנאמ שהים בתנגעותיהם יגבית פעם הלחות ושעם סיובס ופעם סקור ועצ' החום עד שיכינו התומר לקבל אניתו מוחלפות מות להכו ביהיה לכוכבים הוראה אחרות בדברים אחרים שאין מבוא לאיכיות בהם כמו בעוני א בעושר או איכיו שהיא אדם אחת שיה בהוראה התרת בדברים אחרים שאין מבוא לאיכות בהם כמו בעוני א בעושר

מאד מאדם שעלה על הדעת שיורי הסוכבים על מה שאינו נושל בהם כעוני והעושר והאהבה והשנאה ודמיהם . נהדעת הם אא דעת הוברי שמים החזים בכוכבים שאומי שכל הדברים הבאים על האדם הם באים עליו בגורת הכ הסכוכבים ניביא ראיה לוה מן המש בשהחוזה בבוכבים יגוד לאדם מה שיקרה לו בבל פרטי ענייני אם שנים רבות ימיה האדם נאם יהיה עני א עשיר ובמה יכליח יותר וכמה נשים ישא וכמה בנים יוליד וכיונא בזה וא ראיה של הי יחיה האדם נאם יהיה עני א עשיר ובמה יכליח יותר וכמה נשים ישא וכמה בנים יוליד וכיונא בזה וא ראיה של הי הדברים באים על האדם בגזרת הכוכבים ומא אמשר להמלט מגורתם ניאמרו שנל הדרך הזה תונקוי יריעת השם הדברים באים על האדם בגזרת הכוכבים ומא אמשר להמלט מגורתם ניאמרו שנה הדרך הזה תונקוי יריעת השם בלי שום שני יוה דעת קצת מידל האמי מעשיר מזל מחבים ניש מאל לשראל יוש לדון אחר שתי אלו הדעות אם על הדעת הראשון שאחר שהוא מבוארי בכל דבר שינציא אלתו מן הכח אל השועל שהוא מחויב שיונא בשעל בענל מה שימצא למוצע ל בכח כמו מבואר בכל דבר שינציא אלתו מן הכח אל השועל שהוא מתויב שינה בענל בעל מה שימצא למוצע ל בכח כמו מכות יוחר הטבע יוחות מכולר גם כן שהכוכבים איבים בעלי איכיות אם כ בן אד אפתר שחומה האור והירח ילולח אותו אלה שבטבי והוא מכולר גם כן שהכוכבים לכנות איכיות אינים לאים לאים על הכינות אם כ בן ידך אפתר שחומה השותה והירח ילחלח אותו אלה שבשנה בטבע הבים לא שרועל בה אינו הכותי שני שינו אינינית אם כי לפועל בפעל מה שיונה למתפעל בכח הנה אמנה ישיח זה בפעל בטבע אבל בטבע האים בעל היווי ביות א כו בו ילות מהגנלים חיום בעלי כמה מנגלים שיום בעלי כפת



בהן והן הנה סיפול בהן החריבות וההשתדלות ושעליהן ישובה האדם או יצונה ובפעולות הללו יפול האזהרה והבווי ו ועליהן יקובל השכר והעונש ואחר שהתחלת הפעולות הללו אלת ואין שם מעיק ולא מונע אחר כלל י ואולם הפצולות התוכרחות הכרח נתור הן הנה הנגורות אם תפאת התערכת ואם תצר השנחת השם כתו שיבא יואלו הרברים אין ל לכח האכושי יכולת עליהן כלל אבל ההשתרלות בהן שוא ובטל לפי שלא הוכחו הדברים הללו לבחירות הן שיהיו ט טובות אר רעות וחה שאף אם יש לבחירם יכולת לבטל הגזירה הנה לתרי קדם לו או אל אבותיו פעתים יתנע מתנו ט טוב מה היה ראוי שיניע מבד השתדלותו וחריבותו או לזכות קדם לו או אל אבותיו יניע אליו טוב מה בזולת השתדלותו כלל יואפשר גם כן שיהיה הטוב ההוא או הרע תגיע מצד התערכת כשלא יהיה שם חטא בורם לסלק הטוב ההוא מת מתכנ אן שלא יחיה לו זכות מספיק לסלק מתכנ הרע ההוא הנגזר מהתערכת ויציע אל האדם הטוב ההוא באופן שלאי ישער בו כלל כמי שהוא רובה לילך בדרך ונגף רגלו באבן ונמנע מלכת בדרך ההואאו מי שהיה רוצה ליכנס בסשינה והפן עליו חולי ונחנע מליכנס בספינה ההיא ונפלו לסטים על ההולכים בדרך ההוא והרגום וכן הסצינה טבעה בים והדבר מכואר שמה שלאיעלה בידו השתדלותו כלל ללבת בדרך ההוא או ליכנס בספינה ההיא היה לטוב לו להציל לו מרעתו מן הליסטים אומן הספינה לאי זה זכות קדם לו יוכיוצא בזה אול במס נדה מר המפלת על פסוק אודך ה' כי אנפת בי וגבמה הכתוב מדבר בשני בני אדם שיצאו לסתורה אחד ישב לו קון ברגלו התחיל מחרף ומגדף לימים ש טבעה ספינתו בים התחיל מודה ומשבח לכך כאת׳ ישוב אפך ותנחמני זהיינו דאר אינוזר מאי דכתי עישה כפיאות ג בתלות לבדו אפי בעל הנס אינו מכיד בנסו וני יובזה הדרך בעצמו יגיע לאדם רע לא היה משער בו מאלת שיעשה פעולות ראויות שימשך מהן הרע החנא נהוא מבואר שהטוב או הרע ההוא וכיוכא בו מגיע מצר הגזרה מזולת בחירה כלל ינהפעולות המעורבות מן ההכרח לל מן הגזרה והבחירה הנה הן כמי שיחפור יסוד וימצא משמון או מי שיורע תכואה ניצליח בה שהוא מכואר שאם לא היה משתדל בחטירת היסוד החוא או בזריעת התכואה לא היה מוצא מטמין ולא מצליח בתבואה והוא מבואר שאלו מעורבות מן ההכרת והבאירה ולפעמים יגיע אל האדם טוב מה בהשתדלותו ימכע ממכו השנת טוב יותר גדול כמו שהנא משתדל לקכות חטה שהיה מרויח בה בזמן מועט ריוח גדול יולפי שלא היה האיש ההנא ראני לכמו הרינח הגדול ההנא האמין לו השי בלבתו לקטות החטיה בגדים נאים קנאם בדמים שהיה לו ליקח כחטה ולא הרויח בהם כלום או הרניח בהם דבר מועט או ההפך שלפי שלא היה מרויח בחטים אלא דבר מועט הזמין לו השם בגדים ירויח בהם ריוח גדול כפי הזכיות הקורמים לו א הדברים הנגזרים עליו מז הריוח או ההפשר י ורוב פעולות האדם הבאות מהשנחת המם על האדם בדרך השכר והעונש באות על זה הדרך כלות תעורבות מן הגזירה מהיא ההכרח ומהבחירה ינלהיות הדבר נעלם מהאכמים שיש מן הפעולות שהן על צד ההברח ויש מהן שהן על צד הבחירה הנמורה נים מהן מעורבות מן ההכרה והבחירה יעול הבלבול והמכוכה בענייני בני אדם עד שיבאו קצתש לחשוב שכל רעותיהם הם בגזרה ובהכרח ולא בבחירה כלל ויתנצלו על כל פעולותיהם הנפחתות להיותם חושבים מתכל בגזרה יוקנתם יחשבו שהכל בכחירה ושעל כל הפעולות יפול השבח והגבות יואין המבוכה הזאת בכלל האכשי בלבד אבל בכלל אנשי העיון גם כן שים מהן מי שינאר שכל טובות האדם ורעותי הן בגזירה ועל זד ההכרח ויש מי שיגזור שהכל בבחירה זיש מי שאת שהפעולות מעורבות מן ההכרח והבחירה זידמה שדעת איוב היה שכל טובות ה האדם ורעות יהם בגזרה תפאת התערכת ובעבו׳ זה היה תקלל יותו ועל כן תפם עלי אליפו במענהו הראשון ואת׳ לו שאם היו כל הטובות והרעות בגזרה היה הצדיק והרשע נס כן בגזרה ואי אפשר שנאת שיחיה הצדיק צדיק מצד גז גורת השם יוות שאת לו האכוש תאלוה יצרין או מעושהו ישהר גבר יכלות האם האדם הוא צריק מצד גזרת השם או י יטשר מצד גזרת עושהו והיאך אפשר זה והן בעבדת לא יאמין וגו כלות ואפי בתלאכיו ועבדיו לא ישים בהם צד היו מלא ישתנו אף שוכני בתי חותר שהם תשתנים תתיד תצד טבע היסידות שהורכבו תהם שאין ראוי שישים בהם צד קינם להינת האדם בהכרח צדיק או רמצ שלא יוכל להמתכנת מן הצדיק או מן הרשע מצד בחירתו יואתר שהצדק או הרשע בבחירת האדם הנה בהכרח שיהית בכאן טובות או רעות נמשכות לבחירה ולא כמו שאתה חושב שהכל הוא ב בגזרה ובעבור זה המשוך אליפו לזה כי לאניל יהרג כעם ופותה תמית קנאה להורות שיש בכאן רעות באות על הא האדם מבד בחירות כמו הרעות הנמשכות אל הכעם ואל הקנאה יואחר שיש בכאן שעולות בחיריות ורעות נמשכות אליהן הנה הוא בהברח שהרעות הבאות על האדש שלא מזר בחירתו שהן באות על צד העונש ולזה את בסוף דבריו הנה אשרי אנום יוכיחנו אלוה ונו כי הוא יכאיב ויחבם וגו וזהו דעת הבדיקיםי תאכשי העיון שכל רעות האדם וטובותיו הם על זר שעונש והשבר כדעת אלישו וחשך דעת איוב יולוה קתבא



מאמר ג'

האנשים ההם בהוראת גזרת הכוכבים על בעל הספינה שתטבע ספינתו בים ולתה יתבטלו הוראות הכוכבים על ב כל האנשים הנכנסי בסשינה יותר מהוראתם על בעל הסשינה אלא שהדעת האמתי הוא שמכאן יש להוכיח שהוראות הכוכבים אינן הכרחיית ומא"עם שנראה קצתם מתקיימות כפי משפט האצטונינים על האנשים מכל מתום כבר א אפשר שיבטלו תפני רבים אם בפבת הבחירה או במבת אי זה זכות או תנוה כתו שאלול בתספת שבת אין תול לישראל ופרשי זל שם שעל ידי צרקה נתפלה וזכות ישתנה מזלו לטובה וכל שכן ברצון האל יה שהוא הכלל הגבוה על כל שראוי שיבטלו כל החוראות ינאי צד שיהיו ברצוכו לסבה כודעת אצלו בלבד יוזו היתה הכווכה בכתיכת התורה כדי שני קינס תצותיה יכצל האדם מהוראת המערכת כמו שאמ׳ הכביא ומאותות השמים אל תחתו כי יחתו הגנים מהמה יוכן כתב ההח ב׳ע זל בספר המולדות בשמנה הדברים הכוללים שהם מבטלים ההוראות הפרטיות אמר שם בדרך השמיני ש שמצד בחירת הנפש החבמה תבטל ההוראה הפרטית ואמר שם ג'כ שהבוטח בשם שלו נהכנו עלילוח השם יסבב ס סבות להבילו תכל כזהן שיש לו בתולדו יוזה תבואר כתו שכתבכו יוהוא תסכים לדעת ריול שאת' ששכוי השם או שכוי ת מנשה או בדקה או בעקה מבטלין בזר דינו של אדם וכן אמריו אברם אינו מוליד אברהם מוליד ינעל דבר זה אמ קציו החבתים שיצחה לשי שהיה תחלק תאדים והיה תורה עליו שיהרג צוה השם להעלותו לפניו עולה ואחר כן נתן האיל תחתית לכופר כדי שיכצל מן ההוראה ההיא וכיוצא בזה יסבב השי סבות להציל שומרי התורה ומצותיה מהוראת המע המערכת יועל כן תמצא הנביאים מזהירים את העם לטוב מררכם הרעה את ירמיה הטיבו דרכיכם ומעלליכם ואש ואשכנה אתכם בתקום הזה וזה להיותם יודעין שטבע התצות וההשמע אל השם לבטל הוראת המערכת כמו שכבר תבטל ההוראה ההיא מסבות אחרות לדעת האיצטגנינים כמו שביארנו מענין המלחמה או המגפה או הספינה י וזה

מה שרציכו לכאר מענין הוראת המערכת :

וראני שנימיך אל זה הרבו בבחירה ונאת שהפעולות האנושיו לא יתלט הענין בהם תחלוהה צרה ה אם שיהיו כלם מוכרחות הכרח גמור או כלן בחיריות בחירה גמורה או כלן מעורבות מן ההכ ההכרח וחבחירה וכטיהיו כלם או קצתן מוכרחות הכרח גמור כמו שהוא לדעת הוברי שונים החוזים בכוכבים הוא דעת תבואר הבטול לפי שבזה יבטל טבע האפשר שהתבאר תציאותו תן החוש ויעקרו כל שרשי התורה בכלל ובשרט כתו שקדם כל זה ונצור מתה מהביאם לזה הוא חשבם מעל זה הדרך תתקיים ידיעת השם באתת כלי שנם שנוי שאחר פידע השם הכגזר על האדם משאת התערבת ואי אפשר שיהיה זולת הכגזר ההוא הנה תהיה ידיעתו אמתית כלי שבה פאם היה אפשר שיצא אל התציאות הפך הנגזר מפאת המערכ היתה ידיעתו משתנת ממה שהיתה ולא תהיה אמתית על אופן אחד יוהנה בזה הדרך עדין לא כתלטו מן סמני שאין ספק שהידיצה בדבר קודם שיצא אל הפועל אינה ש שוה אל הירינה בדבר שיבא אל הפועל ואם באכו להקיש בין ידינתו לידינתכו כבר יחשב שיפול השכוי בידינתו ית מזה הצד כתו שיפול בידיעתנו אלא שהאתת הוא שאין להקיש בין ידיעתו לידיעתנו בשום צד כתו שבתבנו לתעלה פירינותו לא תשתנה כלל אחר היתה בכית ובעבור זה הוא מכואר שהדעת הזה אי אפשר קיותו בשום פנים יואולם ש שיהיו כל הפעולות האכושיות בחיריות בחירה נמורה ושיהיה ההשתרלות מועיל בכלן כמו שיגזור טבע האפשר וכמו שהנא דעת הפילוסוף הנא דעת יובואר הבטול גם כן אחר שאנחנו ריאים בחוש פעולות הרבה שישתדל האדם להשיג דבר מה ויצטה כל ההכנות שאפשר שתעשנה להשיג התכלית ההוא ולא די שלא יציע התכלית ההוא אלא שההכנות ההן שעשה יהיו שבות אל הגעת ההשך יכתו שנראה זה באחי יוסף שהשתרלו לבטל תעליחם החלותות שחלם להם וחשבו ל לבטל אותם בשיעשו הפכו בשיתכרו אותו לעבד עולם באופן שלא יהיה אפשר לו למשול עליהם כלל ואותן ההשת ההמתדטות שנשו לבטל הנגזר הכה היו שבות להגעת המתשלה עליהם יוכן אדניה מהשחדל להשיג המלכות בהיות השרים ועבדי התלך אוהבי איתו וכשתעים אליו ואותו ההשתדלות בעצמון אוא סבה שלא ישיננו סכעם דוד כששתע נהמליך את שלמה בנו בחית יוכן פעמים הרבה יגיע לאדם שוב מה בזולת השתרלות כלל הלא תראה שאול שהשיג ה התלכות בזולת השתדלות שיקדם לו בזה כלל וכל זה ממה שתרה שאין כל הפעולות האכושיות בחיריות בחירה גמורה נטכאמר גם כן שיהת כל הפעולות האכוסיות מעורבות מן ההכרח והבחירה אי אפשר שאם כן לא יהיה בכאן פע פעולו ראני שימובח האדם או יציכה עליהן שהפעולו ששובח האד אויציכה עליהן הן הפעולות שאין בהן צד ההכרח כלל ואם היו תינורבות מן החכרת והבחירה לא היה ראני שישובה הארם אם הם טובות ולא שיג נה אם הן רעות והיה ההתנצלו בו נופל בכל דבר ולא היה בכאן פעל פיגונה האדם עליו בהחלט אם הוארע ולא דבר שישובח עליו אם הוא טוב י ואחד שאי אפשר שיהיו כל הפעולת האכושיות בהפרח ולא כלן בבחירה ולא כלן מעורבות מן ההכרח והבחירה לא כשאר אלא שיהיו תקצתן בחיריות ותקצתן תוכרחל ותקצתן תעורכו תן ההכרח והבחירה יוראוי שנבאר אילם הפעולות הבחיריות בחירה גמורה ונאם בתהכל מין נמין ממינים אלו בפעולות האכושית:

בהן והן

הנה הן אותן שטבע האפשר שמור

נראוי שכמשיך אל זה הדבור בהשנחה ובמיכיה - וכאמר שממה שיחויוב על כל בינל דת אלהית ל להאמין הוא שחשי משניח באישי מין האדם ובפרטי מעשיה לגמול ולענום פרטי האדם ובתויניו וזה שרש בכל הדתות האלהיות ואולם אם אפשר זה מזד העיון הנה זה צריך ביאור שלפי דעת הפילוסוף האומר שאין ידיע׳ השם מקפת בפרטים כש שלא ישנית בהם להענישם על מרים אבל כבר הכרענו היות השי תדי כל הנמצאות ופרטי מעשיהם בראיות מספיקות לכל בעל שכל י ואולם מה שצריך לבאר הוא שאף אם ידע הפרטים ומצשיהם אם ישניח בהם לתת לאיש פדרכת או ידעם כמו שידע את הבעלי חיים ופרטי הם בהכרח להיות ידינותו ווקשת בכל הנמצא נהכעשה בעולם ולאיפלא תתכו כל דבר קטון או גדול אבל לא ישניח בהם לתת גמול ועונש על כל מעשיהם אלא שיש מישנית בפרטיהם במה שהם חלקי הכלל ולשמור המין לא זולת זה : ומה שהביא האנשים לפלק ההשנחה ינם היותם מודים בידיעת השם הוא מרוע הסדר הנתצא לפי רעתם בטובות העולם ורעותיו שנתצא צדיקים שמגיצ חליהם כת כמעשה הרשעים נההפך נוז השפק חביא את אינה לחשור שהשי בלתי משניח בפרטי בני אדש ושאין הכדל בין בריק לרשע כמו שאין הבדל באישי הבעלי חיים בין איש לאיש כמו שביאר זה בתאת אח היא על כן אמרתי ונו׳ אה שוט ימית פתאוכי למסת נקיים ילעג׳ ארץ נתנה ביד רשע פני שופטיה יכסה אם לא איפה מי הוא יאמר כי אחת היא השינהה המ התניעה אותו לומר שאין ההשנה דבקה באישי מין האד ושתם ורשע הוא מכלה ואינו מבחין בין בריק לרשע לפי שהוא רואה השוט והמקרה הרע מניע אל הנקיים מחטא וממית אותם פתאום ומלעיג עליהם ומנסה אותם ושהישעי בהכך זה שהם תכליחין תאד עד שארן נתנה ביד רשע עד שהוא כאלו תכסה פני השופטים ועושה אותם בלהי רואים אחר שאיכן רשאין לעשות כו תשפט וזז תתה שיורה שאין בעולם תשניח בפרטים וזהו ששיים דבריו אם לא איפה מי הוא כלות׳ ואם אינכו כן תי הוא התכהיג שיעשה העול הזה או שיסבול עשייתו זגם הנביאי התאתינים בהשנחה ותשרבותי אותה בעול והחכתי התורני כתצא תתלוכני על ב המרו הללו אם על טובו הרשע אם על רעת הצדי וא עם שאי התלונו שוות שהתלוכה ברשע וטיב לו אמתית וקשה מאד מצד היות כל האנשים רואין בעיניהם רשנת הרשע בהיותו עובד מי ותנלה עריות ושופך דמים ועושה עול וחמם מפירסם ואין פחד אלקים לנגר עיניו ועני מעמיו מצליחין וזה מ מביא את כל האנשים לספק בהשנחה כמאמר מדוע דרך רשעי׳ צלחה : אבל התלונה בצדיק ורע לו אינה קשה כל כך שאין הענל גלני אל בני אדם שהכל יודעין כאין בדיק בארץ אשר יעשה טיב ולא יחטא אם מעט אם הרבה ואם יניעו לצדיק רעות אין זה זר אצלם שיאמרו אולי חטא בפועל במסתרי במקום אשר אין רוחה אלא השם והווחלל שם במים בסתר כפרעין מתכו בגלוי או אולי חטא בתחשבה אראל האותר לאשה הרי את מקודשת לי על תנת שאכי רשע אפי צ דריק כר עקיבה תקודשת שמא הרהר עו ברעתו הנה גלו שאין הכרת הצדיק מסור לכל אדם שהאדם יראה לעינים ניחשבהו צדיק וה יראה ללבב שאינו כן אבל הוא רשע וכן יראה מישון התנה במסכת אבוה שאין הוכית צדיק וריג לו שנה לקושית רשע וטוב לנ׳ את אין בידינו לא תשלות רשעים כלות שאין טעם רשע וטוב לו ידוע לכו יואח"ב אתר ו נאף לא מיסורי הנדירים ללאף ייסורי הנדירים שיחשב שהשעם נודע לנו אינוכן יוזה יורה לשון ואף שלא אתר ול ולא מייסורי הצדיקי יוזה ממה שיורה שאין תלוכת צדיק ורע לו קשה כל כך לפי שאין העולם מכירין מי הוא צדיק גמור ואין התלונה הואת אלא ליודע בעצמו שהוא בדיק גמור כי אמר ירמיה אתה ה'ידעתני ובחנת לבי אתך ונו׳ וכן איוב היה מתרעם על תשפטי השם מצד היותו צריק בעיניו ובדבר הזה הטאו חבירי אווב שהיו מיחסים לאיוב רשע שלא י ידעו לתצא תענה ודרך שיניעו אל חבדיק רעות אם לא תצד היותו רשע כמו שמצאו דרך שיניעו טובות אל הרשע יוא ואתב שהיה יודע צדקת עצמו לא היתה דעתו מתישב בתשובתם ולזה חרה אפו של אליהו באמרו ובשלשה, ריעיו חרה אטו על אשר לא תצאו תענה ויורשיעי את איוב הל שלפי פלא ידעו מענה וצד יגיעו אל הצדי רעות מזולה שיהיה עול בחקו ית היו מרשיעים איוב ואומרי עליו שהוא רשע ועל זה אמר השם לאליפו חרה אפי כך ובשני רעיך כי לה דברונ אלי נכונה כעבדי איוב כלות שהיה תאתין שנבר יגיעו אל הצדיק הגתור רעות ובזה הצד דבר ככונה יבל ביגכור שכ סכשלא היה יודע סבת זה היה מיחס זה לעיל לשי אם היה מטניח אז היה מסלק ההשגחה שלא חיה יודע איך אבש שיגיעו אל הצדיק רעות מבד ההשנה ולא יהיה עול בחקי לא דבר נכונה יוכטגלה לו אליהו הכרח ההמנחה ואמר לו שהיה חוטא על שהיה חושב על השם תיעה חזר להאמי שעור יגיעו אל הבריק רעות על בד ההשנחה מזולת שיהיה זה עול בהקי וזה מכבר ינסה השם את הצדיאם הוא עובד מאהב ולא יחוש לסבו טורח בת ועמל לאהבתו של הקיבה ולא יקרא תגר ע על מדותוי וסאיוב בעבור שידיא תנר על מדותי של הקבה ואמר שהשם יעות משבט חטא ונתאמתו בזה דברי השטן פאמר החנם ירא ליתב את אלקים שלא יכחן הנדיק אם הוא עובד *ת*אתבה 2

5

פרקז



המצא ריזל אות תעוד שכל רע חבא על האדם הוא על צד העונם אתרו רב הנא תקיפו לה ארבע תאה דני חתרא א אתרי ליה רבנן לעיין תר בתיליה א"ל תי חשידנא בעיניכו א"ל ותי חשיד קודש בריך הוא דעביד תלת בלא דינא בדקו נאשכתו דלא יהיב שבישתא לארישיה יהנה רב הנא היה חושב שהעשות היין חותץ היה לרע תולו או בדרכו של עולם ואת לו תלתיריו נבני ישיבתו מאי אפשר שהיה זה אלא תצד העונט שאיש כתוהו ראוי שיהיה תושגח בכל פרטי תעשיו ואת לו תלתיריו נבני ישיבתו מאי אפשר שהיה זה אלא מצד הענט שאיש כתוהו ראוי שיהיה תושגח בכל פרטי תעשיו ורב סונא השיב להם שלא היה ראוי להם לחשדת שהיה העטא ינאחר שלא היה חוטא הנה זה היה על צד התקרה והם ה השיבו שלפי שבריקם שהל בא תהשים על צד העונט והשכר כי יותר היה ראוי להשוד אותו תשיטילו תום בתשפטי ה השיבו שלפי שבריקם שהכל בא תהשים על צד העונט והשכר כי יותר היה ראוי להשוד אותו משיטילו תום בתשפטי ה השיבו שלפי שבריקם שהכל בא מהשים על צד העונט והשכר כי יותר היה ראוי לחשוד אותו משיטילו תום בתשפטי ה השיבו שלפי שבריקם שהיה זה על צד העונט והשכר כי יותר היה ראוי לחשוד לותו משיטילו היום בתשפטי וכן השיבו שלמי בריתולה הענה שהיה זה על צד העונט נהשכר כי יותר היה ראוי לחשוד לותו משיטילו היום בתשפטי ה שמינה בתקותות רבים לראל מתומים כל הדברים הבאים על הטורה ניש דברי מעורבי מן ההסרח המות כמו שאתרכו שיש דברי ראני שיוחסו אל העונט ויש דברי ראוי שיוחסו אל הבחירה ניש דברי מותר ליום קחות ראיה מן החלק האחד מהם על האחר יובעבור שלא הרגישו המעויני זה העניו ולקחו ראיה מן החלק האחד על שאר החלקים צללו במים אדורים והעלו חרם בידם שיש מי שנטה לצד הגורה והכרח והכחיש טבע האפ המשפר יוש מי שנטה לצד הבחירה הגמורה והכחיש ידיעת השם יוש מי שנטה לאי כמו שכתבנו של החלקים נמתרים לא החלקים ניאים של האחד על שאר החלקים צללו במים אדירים והעלו חרם בידם ישים יו שנטה לא כמו שכתים לאים לא מורי מו ביו מערים ליו המלקים נתצאים האפשר יוש מיו שנטת לא מארים ביד האדם להבחין ביו החלק האחד על מאחר, נמתוך כך יבא לשפנט מן החלקים נתאים

החריצות וההשתדלות מועיל והכרחי בכל דבר מן העעולות האנושיות וזה מבואר בכל הפעולות '

פרק ו

אס בענולות שטבע האפשר שמור בהן שאחר שהן מונחות לבחירה הגמורה מאין שום מוכע ומ ומעיק אין ספק שההשתרלות בהן סבה להגעתן וכן בפעולות שהן מעורבו מן ההכרח והבחירה ההשתרלות בהן מב מכואר שהוא הכרחי להגעתן י וזה שכל דבר שיגיעתב פועלים ושניהם תנאי בתציאות הדבר ההוא כתו התכואה הת המגנעת מפעולת עובדי האדמה ומן הגפמים מאין ספק שעבודת העובד והשתדלותו תנאי בהגעת התבואה בירידת התטר יואי אשטר שיניע זול הו כלל כמו טלא יניע הדיו מזולה העפצים והחנקנתום אחר ששניהם תנאי בתציאות הדיו וזה דבר מכואר׳ ואולם בפעולות שהם על צד ההכרח והם מגיעות על צד הגזרה כמו שאמרנו הנה היה נראה שאין ההשתדלו ראוי בהן׳ ואבל כשיעויין היטב כמצא שנם בהן ההשתדלות ראוי ומחוייב׳לשי שכבר אמרנו שמניעת הגעת התכלי שהוא הטוב המגיע מן ההשתדלות לא יהיה אלא מצד העוכש וזה אם למרי קדם לו ואם שלא ישפיק זכותו לבטל הגזרה מעליו מפאת המערכת יוכשיראה האדם שישתדל בחריבות גדול להסיג טוב מה או תכלית מה ולא השינו ידע ב בודאי שכך נגזר עליו אם מצד העונש על עונותיו ואם מצד שאיז זכותו מספיק לבטל מעליו גזרת המערכת ובזם ימוב לפטמש במעשיו וישוב אל ה'וירחתהו יבי כשיראה האדם את עצמו שהוא יגע לריה ושאין מעשיו מצליחין ושאין מניע תמעשיו התכלית הראני שיניע מהן ידע בוראי שזה לעונש כגזר עליו על חטאו וידע שמעשיו מהולקלין ניחתור ל לתהן אותן בשיתצא ידו יכוו שאליול אם רואה אדם שישורין באין עליו יפששא בתעשיו של כחשמה דרכינו ונחרארת פספט ותצא יעשה תשובה שנ ונשובה אל ה׳׳׳אבל בשיראה האדם עצמו מהוא משיג מצד יגיעו ועתלו מה שראוי לה להשיגולא יינע לריק וידע שאין בידו עון גדול ימכעהו מלהשיג טרטו מכד השתדלותו ולא ישיב אחור ימינו מלעשות יכלתו להשיג מכוקשו אחר שידע שאין גזרה עומד לעומתו ויהיה שש ושמח בזה נזשה יניע כעיך כי תאכל וגו"לל כשיגיע יגיע כפיך ועתלך אל מתמיג בו טרפך ולא יתם לריק כקך אמרי וטוב לך כיוו מביארו הול אמריך בעולם סזה וטוב לך לעולם הכא וגו הל אשרי בעול הזה שתדע בודאי שאי בידך עון ישסיק לכטל שלא תשיג בהשתדלותך התכלית התבוקש נטוב לך לעולם הבא שתתבשר שמעשיך טובים וככוחים ורבויים לפני השי אחר שהגעת למדרגה הזאת שהיא מדרגת הנדיקים מני עליהם לאיגעו לריק ולא ילדו לבהלה וגו ויתבאר מכל זה מהחרינות טוב בכל דבר ובעבור זה היה שלמה משבח החריצות ואומר ויד חרוצים תעשיריומגנה העצלה להעיר האדם שישתדל להשיג מבוקשו בכל מאמצי כחו יוכן ארול למצון יברכך ה׳אלקייכול משכ ובטל ת׳ל בכל אשר תעשה׳הנה ביאיו שברכת השם תגיע ותבוא עם ההשתרלו וכן אתר התשורר אם הלא ישתור עיר וגו אבל אם הישתור יפה שקד שותר שעם השתירה וההשתדלות האנושי יגיע העזר האלהי ולא בזולתו ובעבור זה ראוי שישתרל האדם בחזקת היד בכל הדברים שאפשר שיושנו בהשתדלות האדם אחר שנדע שההפתרלות תועיל בכל דבר ובכל הפעולות על דרך שביארנו ובעבור פועל אחד שנראה תגיע על צד ה הנזרה כאלול כי יפול הכופל תתכו ראני היה זה ליפול וכולא בעבור זה נשפוט בכל הדברים שהם בנזרה אבל ראני שנ שנשתרל בכלן כאלו הן בחירות בחירה גמורה נה הטוב בעיניו יעמה יויספיק זה בבחירה לפי קטורנו : סרק

·

רגע חים וגו הכה הם קראו שר פלים לטבע החים ואחרו עליו שהיה ממלא כל העולם שטבעו לכסית הארץ אלא שנת שנתגלית כרצונו של סק"כה ועל כן אמ׳ ועתיד הק"כה להחזירן למקומן להצרות שהגלות היבשה אינו מדרך טבע אלא ברצו חצה שסוא מעמיד העולם ומקיימו כן ולפי שהדבר שהוא בטבע ראוי שיהיה כן בפועל בעת מן העתים אמרו שעתיד הק"כה להחזירן למקומן וזו ראיה מכרחת שהעולם עומד תמיד ברצון רוצה ולא בטבעו והוא המשניח בו לה להנסיגג בצדק ובמשפט וכן הביא המשורר ראיה מזה אמ אחה בצדקה ומשפט וגו לל א"עפי שהיאל אהב בדקה ומשפט להנסיגג בצדק ובמשפט וכן הביא המשורר ראיה מזה אמ אחה בצדקה ומשפט וגו לל א"עפי שהיאל אהב בדקה ומשפט להנסיגג בצדק ובמשפט וכן הביא המשורר ראיה מזה אמ אחה בצדקה ומשפט וגו לל א"עפי שהיאל אהב בדקה ומשפט להנסיגג בצדק ובמשפט וכן הביא המשורר ראיה מזה אמי אחה בצדקה ומשפט וגו לא משי שהיאל אהב בדקה ומשפט כמצא על בד החסד והרצון ' וחביא ראיה לזה מה הטבע מ"מ חסד ה מלאה הארץ כלומר אי אפשר להבחיש שהעולם נ הלהדן וגו כי הוא אתר נהיצון ' וסביא ראיה לזה מהגלות היבשה נאמר כנס כבד מי הים וגו והמשיך לזה ייראו מה כל ה בדלה על בד החסד והרצון ' וחביא ראיה לזה מהגלות היבשה נאמר בנס כבד מי הים וגו והמשיך לזה ייראו מי כל הארץ וגו כי הוא אחר ניהי לומר שהעולם נתהות ועומד תמיד במאמר ובצווירנון רוצה ולא בטבע נשמוה ראיה גד מעמיהם ' וגו סימו אחר ניהי לומר שהעולם כת הווח ועומד הניוד במאמר ובצווירנון רוצה ולא בטבע נשמוה ראיה גד מעשיהם ' וול שאחר שהגלות היבשה כדי שיתצאת המודי המצעי חיום שהם לגורך האדם כעשה ברצון אל כל ליקח מזה ראיה שהשי משגיח במיון האדם יותר מיה כן יורה שאמר חוים שהם לגורך האדם כושי ברב וירוה או בינות השגוח בשאר הבעלי חיים נכתו שהעניין נמשך על בד הרצו ולא בטבע שהרי אנו רואים שאין המלך כושע ברב חיל וגו כמו שהוא

במין האדש היא אישית : הב מן העניינים הכוללים היא הראיה הלקוחה ממציאות המטר שא עפי שאינה ראיה ת

והראיה

תורה בעצם לפי הכראה בתחלת העניין על ההטגחה האישית בתין האדם לפי שמצינו סוכרה אליפו בתענהנ הראשון נאליהנא בתענהו הד נקיים אותה השי בתענהו הא בריכין אנו לבאר אופן הראיה ה הלקוחה מהמטר וכאמר שהוא מכואר שאי אפשר שיתיוים זה המביאות השפל בזולת המטר וזה אם להצמיו הצמוים ל למזין הבצלי חיים וללחלח גופות הבעלי חיים שלא יתייבשו ויהיו קודרים מרוב חמום השמש כבר זכר אליפו שתי אלו התועלות אמר אנלם אני אל אלדרום וני הכותן מטר על פני ארץ וני לשים שפלים למרום וק דרים שבנו ישע את כי בתטר שתי תועלו׳ האחד שבנתינת התטר על פני ארץ התועלת הוא לשום הבתחי השבלי׳ לתרום כלות שיגבהו בנתיחתם על הארץ והתועלת השני הוא ושולח מים על פני חובות בישוב מן האנשים וזה בעבור שהאנשים הקודרים מחמנס השמש יתלחלח גופס נתכלו להתקיים נזהו וקודרים שנבו ישע ואליהוא גם כן רמוזה בתאמר אשר יולו שחקים ידעפו עלי אדם רב והשלים שם עניין פלאות המטר ועם היות המשר מציאותו הכרחי לקיום כל הבעלי חיים בכלל א אחר שמציאות כל הבעלי חיים הם לצורך הארם ואי אפשר ליחם הויתו אל הטבע לפי שאינו דבר מתמיר על אופן א אחד בכל שנה ושנה בזמן אחד כמו שהוא העניין בדברים הטבעיים אבל בא בזמנים מתחלפים ובפנים שונים וב נבדיך פלא שאינו ננהג תתיד מנהג אחר ולא בדרך טבעי שאח שנשסק זיון רב וגבר היובש לא היה ראוי שיחוור האויר להתלחלח פעם אחרת ולהעלות אדים הנה זה ממה שיורה שאין הוית המטר בזמנים מתחלפים מפעולות הטבע אלא ברצון רוצה ושבר רתו הפי לאוב זאת הטענה שבעבור שאתר איוב בעשותו למטר חק שיראה תרבריו שהיה דעתו ש שים לתטר חק ותנהגטבעי על כן השיבו השי היש לתטר אב או תי הוליד אגלי טל כלות האם יש לתטר חק טבעי כתו ש סאתה אותר שיהיה כאב התוליד אותו להצתיח הצתחים באוכן התסודר תספיק לאן כל הבעלי חוי או תי הוא הטבע המחייב להוליד אבלי טל המיד בותן שאין שם מטר ללחלה גופות הבעלי חיים במקומות הישוב שוז אי אפשר לך להכ להכחישו שאינו מזר המנהג הטבעי: גם אי אפשר לייחם הויתו אל המקרה שהדברי המקריים אינם תמידיים באופן פישלם בהם קיינם המציאות בזה האוםן השל הנראה לחוש ואחר שאינו ממנהג הטבע ולא על צר המקרה הנה נשאר סיחיה ברצון רוצה הוא האל ית המטניח במין האדם ומקיים הצמחים והבעלי חיים בזה האופן לצורך מין האדם וא נא עסי שת ההשנחה מינית מכל מקום בשנראה המטר מתחדש לפעתי עי האנשים השלתים כאליהו וחוני המעגל הנה זה ממיז שיורה בלי שפק על ההשנחה הפרטית בחיש ההוא ושאיכו ענין טבעי ולזה תמצא רול אות' ב מפתחות לא כ כמסרו ביד שליח של חיה נשל גשמים ושל תחיית המתים הל שאין באלו ענין טבעי כלל יכי של חיה פי להוליד עקרות. וכן תתצא הנביאים תוכירין עניין התטר לאות על ההשנחה את ירתיה ולעם הזה היה לב סורר ותורה סרו וילכו ולא אמרו בלבבם נירא כא את ה הכותן בזם יורה ותלקוש בעתו שבועות חוקית קציר ישמר לכו ואמר המשורר המכסה שמים בעבים ונו חה שירידת המטר אי אפשר שישלם באלת נשיבת רוחות לכסות השמים בעבים ולהוליכם ממקום לתקום אל אשר יהיה שתה רצון השם להוליכם את׳ הנביא מוכיח לישראל על שהיו תבחישין ההשנחה וגם אנכי מנעתי מכס את הנשם בעוד שלשה חדשים לקציר והמטרתי על עיר אחת ועל עיר אחת לא אמטי: כלות ומזה היה לכם לקחת

2

.

. - # %

the second se

מאהבה בהיותו מצליח בכל דרכיו אבל בהיותו סובל ייסורין לאהבת השם׳ וכשידע זה איוב מפי השם שאמר לו אף תפר מששט תרשיני למעץ תצרק וכל המעני ההוא שהראה לו שחטא איוב בהיותו מיחס לאל ית לאות או קצור במעשיו או עול במששטיו חודה ואמר ידעתי כי כל תוכל ולא יבצר ממך מזמה כלומ׳ ידעתי שאי אפשר ליחס לך לאות א קצור כי כל תוכל ויש לך יכולת לעשות רצוכך גם לא עול במשפט מצד העדר ידיעה שלא יבצר ממך מזמה וידיעתך מקפינ כי כל תוכל ויש לך יכולת לעשות רצוכך גם לא עול במשפט מצד העדר ידיעה שלא יבצר ממך מזמה וידיעתך מקפינ בכל דבר א"כ אי אפשר שימטר ממך עול אחר שאתה יכול על כל דבר ודכי וחכם בכל דבר וסוף דבריו על כן אמאם נתחתתי וגו׳ הל שהיה מואם כל תאות העולם וטו בותיו והיה מתכחם על היסורין שהיה סובל וישב בתוך עפר ואפר ש שידע שזהו לטובתו יוכלל ספר איוב הוא להניץ שתי הקשיות הללו יובעבור שהירם הכרחי אל הדת האלקות הסכימה דעת אדון הנביאים ע"ה לחבר הספר הזה שהוא ספר איוב בדרך משא ומינן מחכמי משתדלים להתור שתי ספקות ה הללו בפנים שוכים אזכור מהם בקצרה היותר חזקות שבראיותיהם יולפי שאין מקום להתיר בי שפקות הכלו אם כשית נהראות ראשונה מכיח הכל הכבר הספר הזה שהוא ספר איוב בדרך מאות ומינן מחכמי משתדלים להתיר שתי ספקות ה הללו בפנים שוכים אזכור מהם בקצרה היותר חזקות שבראיותיהם יולפי שאין מקום להתיר בי שפקות הגלו אם לא כ נשיתאמת ראשונה מכיחות ההשגחה אכתו ראשונה קבת מן הראיותיהם יולפי שאין מקום להתיר בי שפקות הנלו אור נהראונת המורות על ההשגחה ג' מינים מהן ראיות לקוחות מז ההשגחה הנמצחה מלא בפרי בוניה בפני ניתר לימנר בפנים ניה בכינים להיות לה מיות המורות לקוחות מבי נאובור בל ניון מאלו בפרים בי ליות ל

: 175V

פרק ח'

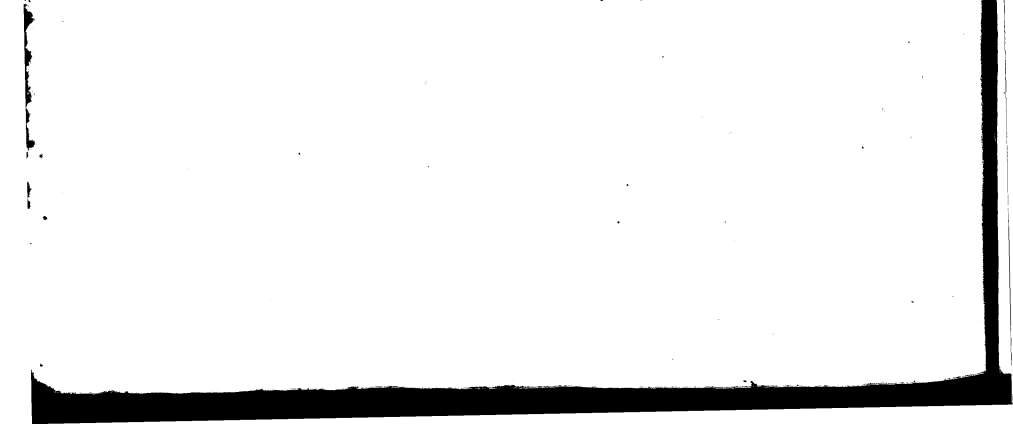
בראיות הלקוחות מהעניינים הכוללים: הדאיה הראשונה היא הלקוחה מהגלות הי היבשה וזה שלפי שהמכחיש ההשנחה חושב שהעולם נוהגכפי מנהג הטבע הנמצא היום

ואין שם רצון רוצה יבריח הדברילצאת מטבעם הנה מהגלות היבשה יש להביא ראיה שהעולם נברא ברצון רוצה נזה שכפי טבע היסודות היה ראוי שתהיה הארץ מכוסה ביסוד המים שלא ימצאו צמחים ולא בעלי חיים והגלות היבשה היא ראיה על רצין הנצה מכריח הטבע לעשות רצוכו יוא הראיה היא הראשונה שובר השי לאיוב בתחלת דבריו את לנ איפה היית ביסרי ארץ הגד אם ידעת בינה וביאור זה שהחושב שהעולם קדמון אמר כן לפי שהוא מכיא ראיה ממה שהוא רואה היוש בכתבאים החלקיים על היצירה הכוללת ואיכו כן שאם היה העולם קדתון ותקנהגתמיד כפי הטבע הכנהג היום ולאהיה שם מכריח על צד הרצון הנה הדבר שהוא בטבע ראוי שימצא בפועל בעין מן העתים והדבר שהוא בטבע אל יסוד המים הוא שתהיה הארץ מכוסה בו ׳ ואם העולם נוהג כפי מנהג הטבע למה לא יצא אל המציאו׳ תעולם שתהיה הארץ מכוסה בו׳ ולפי זה יהיה יסוד המים תמיד מוכרה בוולת מקומו הטבעי יוזה אי אפשר לפי דרך הטבע שראני היה שיהיה טבע היסור יוצא אל המציאות בעת מה ובעת ההייא אי אפשר שימצא אדם ולא בעלי חיים ולא בתחים נאם היה כן בעת מן העתי מי הנא שהכריח היסוד המימיי לכאת מטבעו כדי שימבאו הבמחי נהב"ח הנמצאים בעבור מין האדש וז: ראיה מכרחת שהמציאות נעשה ברצון רוצה ושלא היה העולם תמיד כוהגבמנהג הטבע שהוא כוהגהיום אבל כתחדש ברצון רוצה וזהו שאיל השי לאיוב איפה היית ביסדי ארץ וגו כלות אתה איוב החוש שאין העולם מחודש ברצון רוצה רק כוהג תמיד במכהג הטבעי הגד אם ידעת בינה אישה היית אתה או מין האדם כשהיה היסודה הארצי יסנד לכל היסנדות לל תכוסה מן חמים נמנקף תכל היסודות כמו שהוא בטבינו להיות יסוד לכל הנה בהכרח יש לך להודות שנתגל ברבון רובה ובשנתגלת הארץ מי שם ממדיה כי תדע או מי נטה עליה קו כלומ' מי שיער יסוד הארץ שיולה ממכו אותה מדה הראניה לא פחות ולא יתר ואמר עוד על מה אדניה הטבעו כלומ איזה טבע חייב שתעמוד ה הארץ על המים או מי ירה אבן פנתה לל לפי שמדרך הבניינים הגדולים שהאבן הראשה ישים אותה במקומה אי זה מ מלך או שר במניגנינים ובצלצלים ובתנגנים או בתוף וכנור כדי שתתקיים לזה אתר דרך צחות תי הוא השר שירה אבן פנתה שיהיו הכבבים התנונים והתרכני וכל בני אלקים תריעים תרועה גדולה כלות שהארץ נעשת יסוד בזה ה האופן ברן יחד כוכבי בקר וסמך לזה ניסך בדלתים ים כלות ומי הנא השר שסגר חים בדלתים שלא ישוב לכסות הארץ כמו שינשיתי אני וביאר העניין ואמר ואשבור עליו חקי כלומר שניתי בו מנהג חק הטבע ואשים בריח ודלתים ואומר עד פה תביא ולא תוסיף וגו׳וגמר כל העניין הזה לומר שהגלות היבשה והתמדתה בזה האופן לרחיה על רצון רוצה מ תעמיר תמיד העולם ומקיימו שלא על דרך מנהג הטבע וכן נמצא ירמיה כשהיה מוכיה לבני דורו על שלא היה בהם יראת שמיש והיו חושבין שאין בעולם משניח ופועל ברכון אלא העולם כמנהנו נוהגאומר להם הטיננה הז: אמר שמ שמעי כא זאת עם סכל נאין לב עינים להם ולא יראו אזנים להם ולא ישמעו האותי לא תיראו אם משני לא תחילו אשי שמתי חול גבול לים חק עולם ולא יעברנהו וגיהנה גלה בזה שזה דבר מכריח השכל לחודות שהגלית היבשה מורה על מהעולם כעשה ברבון רובה ואכו עניין כוהגבתנהגהטבעי וזהו שאיול בביר בשנה שאת החבה יקוו התים עתר שר מל ים לפני הק"בה נאתר לפניג רבונו שלעולם והלאכל העולם כלו אני תלא תיד בצט בו והרגו של בכתו 337

אותר על הכם השכלי שבארש בתן שבתבתי בתאתר הראשון ואתר בתחלה תי שת בטוחות חכתה לרתוו על התושכלו שראסונות מנתנו בארש בפרמי יצירתו מהן הנה שבות עצ מיוק להסגת הדרש כדי פלא ימתלפל לכלתי תכלית. שב"ב בטוחות מרש כמל מכבת ב במאמר הראמון ואמ׳ זה לבאר לנשהחשר הזר הנתן בארש כלי שפק היה להשבת תכלית מה ככבר וותר משאר בעלי חיים והז היתרון הכמצא בי יוריז שיאא כחשב בעיני השם וותר מכל אחר מהם ואחר שכן הוא דאי שתרכק כו החפנחה האלקות כשי שנור יתרון שכלו יותר מהשוכן כתב הרמבש ול כי שיעור ההשגחה תהיה כפי שלמות חבח המכלי מבארש ואם כן זה מהמלים לממו כמי הכה הניתן בו יותר ראוי מתדבק בו ההמגחה האלקית יותר מני שלא ישלים נפסו ויאבד הכה המכלי מנהן בו הנה הוא רב במרדות הבעלי חיים וראוי סופלק מעלי ההפנחה ה האלחית ומכאן דאייה חוקה על סהמגחה האלהית דבקה בבעל שכל כפי שלמותו כמו שנרבקה בתחלת יצירת המי שאכושי החשבחה יצירה כו על אלתו מן המיכים לתת לווקהפנה ההיא וכן מכינו בדור המלך ע ה מכיא ראיה על הי שות ההשנחה האלקית דבקה בעולם הששל תן הכה השכלי שכארים במאמור ה אדוכיכו מה אדיור שמך בכל הארץ ומ מולת מה במקום הוה הוא למעט כמו וכחכולמה ונג׳ ואמר כמתמיה מה מצלה ואדיר ת יכול להיות לממך בכל הארץ אמי נפת הורך על השתים מהם חוקים בראי מוצק וקיימים ובהירים בלי שפק איני רואה פיהיה ביצירות הארץ מי מ דיאוי שיודע ביצירתו מעלתך ואריורות שמך י ואבל בשאני מעיין בוה היעב אני מוצא שמפי עוללים ויונקים ישרת כו תודל הקדמות חוקנת מהסובאדם בפבע ולא באר לו על צד הלמוד וההרגל והם המומכלות הראמונות מבפי ע בולנים ניוכקים או המיחסות פכל אלו הן יסודות עוז לידיעה ולאמתי הסגמה למען בורדיך והם האומרים עוב האת בארץ ולהפבית אויב ומתיקט המענה עני ויש ועומה ברצוט בהיותו מכחים ההשנחה . וחור אחר זה לבאר בארוכה שנגיין הזה סוכר בקצרה ואתר כי אראי פאיך וגות'תה אנום וגות'דל בסאכי רואה הסתים ומעלתם והירח והכוכבים פמנתם מכוננת אני אותר בלבי תח אנועוגל בי האדם מכל בערך אל תעליום ואין ראוי שתרבק 072677

הערטים הערטים ואלם הראוית הלקותות מצד השכל הם שנים האחת מצד המכית מצד הנותן ואלשומה אסר מצד המקבל היא כך הכח השכלי שבאדם אי אסשר שיהה מניאוע למכיי שלם המין כלכד אחד שנדאה שאר המינים מתקיימים צלתו ואחר שנדאה לאדש זה היציון על הם גלי חיים לא יתכן באמר שיהיה משולה געוב ובלתי מושגה בשרטי מעשיי בהים אחר הית לו עליהש יה היציון על הם גלי חיים לא יתכן באמר שיהיה משולה געוב ובלתי מושגה בשרטי מעשיי בים אחר הית לו עליהש יה היציון על הם גלי חיים לא יתכן שמש לאחב במענית הראשון כי בשהיה מששר החסדים שעשה עם כל מין ומין ממיני הבעלי חייש להשגיה כו הש שמש לאחב במענית הראשון כי בשהיה מששר החסדים שעשה עם כל מין ומין ממיני הבעלי חייש להשגיה כו הש שמתה מיוחדת מולע מן המינים למתרו אלית לו שלמות מיוחד מולית כמו שאחר מייכין לעורב צידו וגות'י מית שלה שרא חטשי הידעת עת לרה יעלי שלע חולל אילות תשמיר התתן לשום גבורה וגו ווולתוה שבי או החשר שנעשה שלה שלה מהידם במכתן לו בסבעו שלמות מיוחד שהא הכח להשיג המשכלות והי שאחר מי כתן לשביר בוכה ששכוי אחר על הכם השכלי שבארש שלמות מיוחד שהא הכח להשיג המשכלות והי שאחר מי כתן לשכוי בוכה ששכוי

במה וגוה"רל שיודע מהי עושה תפפט בשהרמע נכשל בתעשה הרע שעשה ושהויק לאחרים כמו שאמרי ברשתוו טמנו ונתכאר זה במקומות רבים בספוי תהילים אמ חרב עתחו רשעים חרב ם תבא בלבם וכבר הפליב כלכדה רגלם הל בזה עד שאמרו במדרש קאלת והאלקים יכקש את כרדף שאשי צריק רורף אל הרשע יבקש את כרדף מכל מקום י וכן כתצא הכביא מעיד על זה אמר על שלשה פשעי תואב ועל ארבעה לא אשיבנו על שרשו את עצמית מלך ארוכ לסיר ולא אמר זה לחשידות מלך אדום אלא להיותו כרדף בלבד וכן נמצא זה הרבה בספרי הנכיא שטהם מעידום ה העוכש לרשצים מדה כנבר מדה אמר ישציה ותאמרו לא כי על סום כנום על כן תנוסין ועל חל כרכב על כן יקלו אויביכש ואמר יואל ואל עמיידו גורל ויתנו הילד בווכה והילדה מכרו ב ין וגי הכני מעידש מן המקוש הוה ומכרתי אינ בניכש ואז נאז בנוזיבש ביה בני יהורה ותכרום לשבאיש וכן אוור רול בתרה שארש מורד כה מוררין לו וא ראי ברול כל ההמנחה קורע צלב קטני אמנה חראיה אני איא מהשכמכא ברברי אליהו מן ההודעה שעבא לאדש · • • • בחלום חזיון לילה ברברים חלקיים אמר בשניפים מחזיכות לילה וגי או יגלה און אכשים וגו ום השנם למה ואמריכן להסירו ארם מצפה וגבה מנכר וכשה רל להשיר הארש מהמצאה הע שנש צבך כו שישה ממני העניינים הגושיים ו נחמדות המגיכות ויפרר מהם וביאר התועלת הכמשך מזה שהוא בעולם הזה ובכא ואת לחשוך כפשו מיכי שחת בעולם חביא וחייתו מעבור בשלח בעולם הוה או אפשר ששניהם בעולם הוה ולחשוך נפשו מני שחת ירתוו על ש שמיתה הטבצית וחייתו מעכור בשלח על המיתה המקריית: וההורצה הואת שובא על האדם במראת הלילה ראיה ברולה על ההמנשית כמין האדש פהרי אין ז המנחה מינית אחר שהיא תכא ברברים החלקיים אישוים נכראה כל המינין מתקימין וולתה ואם היתה המנחה הלנית היה ראוי שתמכא גם כן באלת מין האדש ושלא תיוצא בדברים.



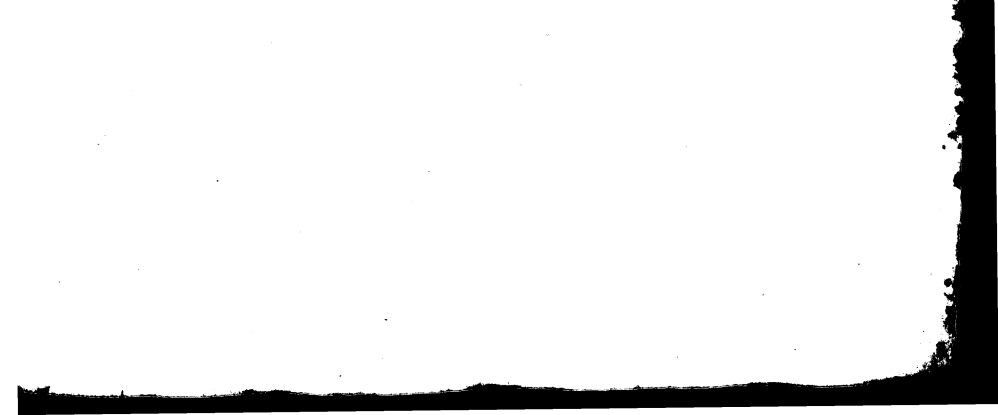
ראיה על המטר ברצון רוצה ואחול גרול יום הגממים מיום תחיית המתים שתחיית המתים לצדיקים בלבר וגבורת ג בשמים לבדיקים ולרטעים כחלו רבו בזה לומר שכמו שתחיית המתים איננו עניין טבעי כן עניין המטר לא ידוץ מר מרוצת הדברים הטבעיים אבל הוא עניין תלני ברצו רוצה מורה על ההשנחה המתחדשת מדי שנה בשנה כפי הרצון האלקי ולפי שהיה אפשר לותר שאין זה תתה שיורה על ההשנחה האישית אלא על ההשנחה התינית כתו שאת גבורות ג נשמים לצדיקים ולרשעים אמר הנביא שאלו מה מטר בעת מלקוש כי מירידת המטר בעבור התפלה יש ראיה נדולה על ההשגחה ועל כן הביא אליהוא ראיה מירידת המטר בעבור תפלת הרבים כמו שאמר אשר חלו שחקים ירעפו עלי אדם רב י שזה יורה שאין ירידתו בטבע אלא מצד ההשנחה בתפל הרבים י וכן יש ראיה גדולה על ההשנחה תן המטר היורד בתפלת הצדיקים והחסידי שבכל דור ודור ומצד ההשנחה האלקית שהיא דבקה בהם בכל איש ואיש כפי שלתותו או ברבים כפי שלמותם יוכן אמר דוד ביום קראתי ותענני תרהיבני בנפשי עוז כלות אות חזק על ההשגחה וכן משם רבי הביא ראיה על ההטגחה מקבלת תפלת הרבים ואמר ומי גוי גדול אשר לו אלקים קרובים אלת כה אלקינו בכל קר

קראכו אליו

נאולם הראיות הלקות תהענייני החלקיי והפרטיים הנמצאי בתין האד הן ב׳ הא היא ההשנחת פרק ט' הנתצאת בעניינים החלקיים אשר כראה במה חסידים משתדלים בסבות ואותות לחוציא מחש

מחשבותם לפועל להגיע הרע לאיש מה ולא תשלם מחשבותם שתניע לפועל אדרבא אותן הסבות בעצמן שיחשבו ש שיניע בהן לוולתם חרע פעמים הן סכות להגעת הטוב כמו שקרה לאחי יוסף שהסבות בעצמן שחשבו להגיע בהן ה הרע אל יוסף הן הנה היו סבות להבלחתו וכן שאול הסבות בעצמן שחשב להשיל בהן את דוד היו סבות הצלחתו אמר חכתוב ושאול אמר אל תהי ידי בו וכו וזה היה שבה אל שתתפרם מציאותו לכל ישראל שהיה גבור ואיש מלחמה ומצליח במלחתותיו חה וכיוצא בו אות גדול מורה על ההשנחה וביחוד שהיא תמצא בחלושים ובתי שאין לו עזר ואמר המשורר עושה משפט לעשוקים יואליול שאל מין אחד את ר׳יהושע בן תכיא גדולה כבשה שעומדת בן שבעים זאבים ואמר לנ בדול הרועה שמצילה י הנה המין היה תמה איך אפשר שעם היות כוונתכל האומות להרע לישראל כואבים העומרים על הכבטה איך לא תעלם כוונתם י וחשיב חוא שזה מצד הרוצה שמצילה והוא ההשגחה האלידת שהיא דבקה בחסי וזה הענין מתה שיורה שהרע המניע לאנשים הוא מניע על גד ההשנחה ואחר שאנחנו נראה כתה רשעים ישתרלו בהנעת הרע לבמה פתאים ולא יעלה בידם וא ראיה מהפתאים הם נשמרים מצד ההשנחה לא מצד חכמתם כמאמר דוד שו מומר פתאים ה׳ וזו הראיה זכרה אליפו אמר מפר מחשבות ערומים ולא תעשנה ידיהם תושיה לוכד חכמים בערמ׳ ועצת נפתלים נתחרה יותם יפגאו חשך וכלילה יתשטו בצהרים ויושע מחרב תפיהם ותיד חזק אביון ותהי לדל תק קקנה נקיים אותה השי במענה הגאמר נימנע מרשעים אורם וגו לל שימנע מן הרשעים שתניע מחשבתם לפועל שז טוהן שקרא אורם יהיה ראוי אם היה השי בלתי משגיח שתגיע מחשבת הרשעים לפעל אחר שהש עושין הסבות הכאותו כדי שתניע מחמבתם לפועל וכתו שנראה במלאכות המחשביות שאמנם יגיעו לפועל מצד הנותן שנעשו בסבות הנ הנאוחות ואחר שנראה שלא תגיע המחשבה של הרשעים לפועל יש מזה ראיה מורה על ההשגחה : נהראיה

הב לקוחה מצד העונטים החלקיים התניעים לרשעים מדה כנגד, מדה שמזה ילקח ראיה שיש משניח שושט בצדק וזה שכשכראה המזיק את חבירו בממון הוא כזוק בממוכו והמזירו בגופו כאלו תאמר שקוצץ ידו או שסימא את עיכו תקצץ י ידו ותכהכה עיניו וההורג את חבירו נהרגוכן בכל העונטים שיגיע מדה כנגד מדה כמצרים שדנו את ישראל במים כל הבן הילוד היאורה וגו ונדונו במים שטבעו בים וכן כמלקת הכלבים את דם כבות נאמר ילוקו הכלבים את דמך גם אתה מנ לאחאב וכן דוד משכב עם בת מבע נאמר לו ושכב עם נמיך וכן אול התנא על דאטפת אטיפוך וגג וא ראיה שחשי דן את האדם כפי מעשיו מדה ככבד מדה ואמר ירמיה בדול העצה ורב העליליה וגל ידא השי בדול העצה להיות תסבב סבות ומביא עצות מרחוק להעניש החוטא כפי שעור החטא שחטא ובדרכים ההם שחטא בהן וזהו בדרכיו גם אתר בדרכיו לרמוז על ההולך בדרך לא טוב ועשה כל הסתדלותו להרע לחבירו שאף אם לא עשה מעשה ילא הגיע ל לחבירו כזק אחר שלא כתכע הגעת הרע מצדו אלא מצד ההשנחה האלקי השותר פתאים שהצילה לחבירו מן הרע ההוא הנה השי תענישו על מהלך בדרך לא טוב א׳עפי שלא נגמרה מחשבתו להרע לחבירי ואמר וכפרי מעללי לרמוז שהשי תעכיש לאדם כפי הפרי שיצא תמעשיו מהגעת הרע לחבירו ואפי׳ הגיע מאתו בזולת ההשתדלות אלא בדבור קל כמת במתלהלה היורה זקים חצים ומות הנה השי מענישו על פי הרע שהניע מאתו לחבירו בין בהשתדלות נדול בין בזולת השתדלות גדול ומיה ילקח ראיה גדולה על מהשי מסניח ועומה משפט ברטעים אחר שהוא דן אותם לפי דרכיהם׳ וזהו םאמר המשורר גורע ה'משפט

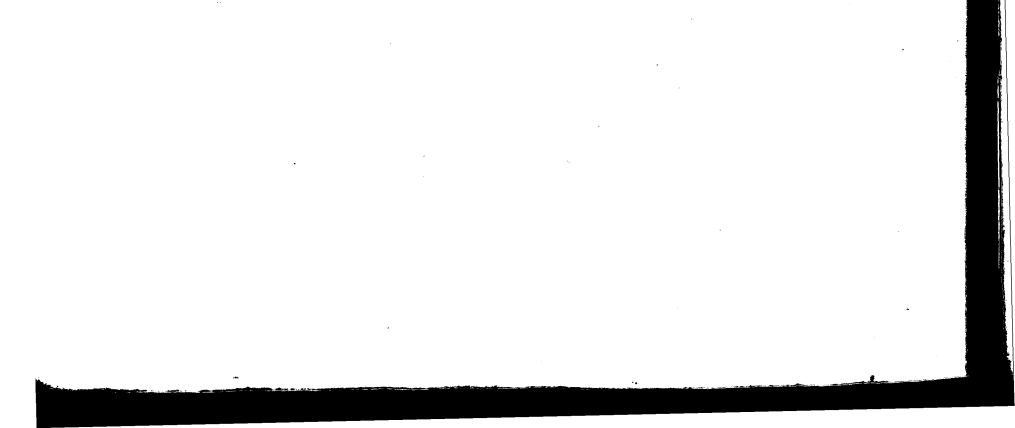


פאמר

ביאת ישע ש מי שהוא נדי ויבול לנת מה שייצה פלא יבחר שיקרא רשע ועול כשיגרע חוק מי שהוא ראוי לקכל טוב מה סלא יגמלהו בצדקתוי אח שיעשה זה בעבו שיצטרך לעשות משוא פנים לגדולים אשר בארץ המה אינו כן כי הוא ית' אינו כושא שנים לשום כתבא כתו שאתר אשר לא נשא שני שרים וגו בי תעשה ידיו כלם וראוי לעשות להם משפט שוה בכלש אחר שישיכולת בידו לעשותו ואיז תי שיעכב על ידו בי רבע יהותו וחצות לילה יגועשו עם ויעכורו על ידי ה פלוחי וישירו האבירים החוקיבלי שיצעו בהם ביר ווה ממה שיורה אציטיו על דרכי איא וכל צעריו יראה ושאין חשר ואין בלמות להסתר שם פועלי און י ווה דרך כל המענה הבישטען אליהוא להכיא ראיה על ההשגחה מצר היכולת ז והאוםן הב מן הראיה שהיא מכד חיות האדם מעשה יריו הביא אותה אליהוא במענה הד על זה הדרך : שלפי הטענה היום חוקה שהיה איוב טוען נגד כל זה היא טענת היניאום כמו פאמימה אכוש כי תגדלנו וכי תשית אליו לכד ושתפקדהו לבקרים ושתכחנית לרגעים והיה חושב שלהיות האדם מאום וכבזה בעיני השם לא ישניה בפרטי העשיו כמן כלא י יפניח בפרטי פעולות החזיד על צד התיאום והיה מיחם זה לעומה אל השם שעמיה ממין האדם את חקו אחר שהוא מעשה ידיו ויש כו כח שכלי זלוה קראו יגיע כפיו לפי שלא נשלמה הוייתו וזן הטבע בלבר כשאר הבעלי חיים אכל מן הטבע ומן הכח האלקי סהוא חכח השכלי שנתן בו כמו שאמ נעשה אדם וכו'ובעבור זה היה איוב אומ'שהיה זה עושק פהיה הפי עופה למין האדם ושאי ראוי שיעיזה כן למכוע השנחתו ממכו לגודל מעלת השם ומיעוט מעלת האדם שאין ה מחק השלם סימאם יגיע כפיו על צד המיאום ווהו סאמיהטוב לך כי תעשוק כי תמאם יגיע בפיך ועל עצת רשעים הופעתייאת הטוב לך שלפי שאתה שלם בתכלית השלמות והמעלה והאדם פחות ונבוה בערך מעלתך שתעשוק ממנו חקו ושלא ישיג השלמות שאפשר לו כפי כחו הסכלי שנתת כו ושתעובהו על צר המיאום ותמאם יגיע כפיך יואמר ע מצת רשנים הופנת כלות כאלו אתה תשכים בזה עם הרשנים האות שאין כשרון התנשה תועיל וולפיגך חור אליהוא צמענהו הד להתיר טענת המאוש ויאא שאמר הן ל כביר ולא ימאש כביר כח לב יאמ שאי אפשר שיעונב השש את מין הארם על צד המיאום שאין מחה סום עועל חכם שיעוב מעשה ידיו על צד המיאום בהיותו יכול לתחן אותם וזהו שאמי הן אל כביר וגו כלומר אחר שהוא אל ובעל היכולת וכביר ההשכלה בפעל והיא אפשר להגיע את מין האדם ש השלמי מהוא בחניו עליו לגידל יכולתו הנה אי אפשר לו שימאם את האדם שהוא כביר בתכיות הלב והוא יכול על ההשכלה יוו נאחר שיש בו שכל בכיז ראוי שיעוור אותי השי להוציאו אל הפועל ולא יעשוק ממיז הארם השלמות שאפשר לו להשי פוה היה מסרון בחק הט" אחר שהוא יכול על כך ובעבור מאמ"איזב בסוף הטענה הואת ועל עצת רטעים הופעת אמי אליתא עתה מאי הדבר כן אבל הוא בהסך כי לא יחיה רשע ומשטעניים יתן ואת עוד לא יביע מצרי עינו וגי ואס אסירים בזיקים וגו ניגד להם פעלם ופטעיהם כי יתנברו ויגל אגם לתוסר ויאתר כי יטובון תאון להורות כי כל רע ה מתניע לזדוקים הוא על זד ההסנחה י ובפוף התענה היאא אחד שובר ראיה א שיים דברת כשהודיע פלאות המשר המורה על החבמה וההשנחה ופלאות הרעם המורה על היכולת וטענות החבמה והיכולת חזקות מאד קיים אותם השי בב מענת מבמצית אל אייא דאיה על החכמה וההמנחה מן החכמה הנראית ביצורת בעלי חיים (ההמנחה הנ מנראית בסמירתכל מין ומין מהם בשמירה הראניה לי ובתינת שלמות מיוחר לכל מין מהם המורה על החכמה וזה כ בתנת בל שמעל שהוא ובמענה הביה ראי על היכולת ואמ לו האף תשר משטוי תישיעני למען תצרק כלומ תכטל המנחתי לתי מאיכי עוסה תשמט בגתצאים כאלו אין לי יכולת על כךי נאס זרוע כאל לך ובקול כמוהו תרעם עדה כא באח ובובה וראה כל באה והמפילהו י ראה כל באה והכניעהו והדוך רשעים תחתם י וכל המיצנה ההוא הולך על וה שריך להראו נודל וכולת העם לברוא בריות נדולות מיבהל הארם מראות אותן ויפול מלא קומתו ארצה ווהו אאמי הגם אל תראיו יוטל וכל זה לסורות שאחר שהוא בעל היכולת הגמור אי אפשר ליחם אליו שום לאות בשום דבר וגם לא הע העדר ידיעה אחר ראמנו החבמה הגדולה שים ככל היצירה הבריא וכזה כתפיי איוב והודה לכ' הטעכות לטעני היבולת אמר ידעתי כי כל תוכל ולטעבת הידיעה אמר ולא יבצר ממך מוימה

פרקיה

במו סכמצא ההשגחה האלקית תניע לכל מין ומין מן הבעלי חיים באופנים מתחלפים כדי פי מישלם התין ההוא באוםן היותר שלם שאפשר כן ראוי שתמצא בכל איש ואיש מאישי הארם כ כטי מדינוע ומעלת פלמותו כדי שיפלם המין הוא באופן עלם . ווה שאכחנו נמצא שהשניה העש בכל אחר מתיני כ פבעלי חיים המנחה בשלאה לתת לכל מין ומין תכלית פלתותו



ההמנחה האלהית כבן אדם מאל יצירה מפלה מחויר כבור וטעה סחורה לפקור אותו ואחד כן מב למתור זה הדעת נאמ ותחשריית מנט מאלקים • בלומ ואכל כשאני מעיין ביצירת האדש ורואה אני השלמות שביצירתו שים בו כח שכלי פהנח קרוב למל כי הפרת פאינט חסר מהם אלא מצט שהם שכל בפיעל והאדם שכל בכיו ווה ות זסרה מצט מלחי והוא הד וחרר ובשרת תמארת אל הארם מצטרת אותו עד מעי הכח הזה שבו תמשילהו במעשה ידיך וני שבולתו לא שיה אשפר לו ילא היה ראוי לכבוש כל הבעלי חיים שהם חוקים ותקישים. מתכו להיות כלם מחיד רגליו וגם לא לתת כים דרך ובמים עוים נתיבה וכל זה ממה שיורה שהכח האלקי מעורב בו עי פכלו ושים בו מדעת קוכו ואחד שכן היא אכי אומר שמיבירתו ילקח ראיה על אדירות שמך ומעל צך שהשצת כח שכלי על חומר עבור כוח ומוז יוכר מעלג ש ימותר שתעלת הפועל יוכר בתתו שלמות בחומר כבוה ורחוה מן השלמות כמו שביארתי בפרק ר ראסון מאאמר השני נואג ססיים ה'אדוככו וגי ולשון מה במקום הזיז הוא להג ל זהרבר כמו מה רבו מעשך הי מה בדלו משפיר וגו ורל אף אם השמים מחומר ככבר יותר מן היצירות השפלות הכה מן הכח השכלי הנמצא באדם שהוא מעט מאלקים כוכל לקחת ראיה על חיוז אריר שמך ככל הארץ והיות השנחתך דבקה במין הארם בעולם השעל י נהראיה יצ פהיא מצד הכותן זכה היא על שני פנים האחד מצד חכמת האל ויכלתו נהשני מצד היות האדם מעסה ידי האנון הראסון שהוא מכד חכמת האל ניכלתו הוא על זה הדרך מושכל ראסון שה" ראוי שיוחסו אליו כל מיני השלמיות ושולתו מתכו כל מיני החשרונות ומאשר כראה שהוא שלמות אל האדם שישביח בתעשה ידיו באופן שיב ענו אל תכלית שלימות ואל הארון נסכן שימניה במונהגים מאתו להנהיגם בצרק ובמשפע ואם לא יעשה כן יהיה וה מ חשרון בחק הארש ובחק הארון והחשרון הוה יציע אל הארש אם מצר הינתו כל צי יודע או היותו בלתי יכול וכל זי מ משפיק לעשות כך י או אל האדון המסטיק לעשות כך אם מצד היותו רשע ועל או על צד המיאוש ואחר שהו ית חכם לבב יאמיץ כח שאמר איוב בעצמו הנה הנא בעל היכולת הגמור ואי אפשר אם כן שיהיה בלתי משגיח להיותו לואיז וב ובלתי מספיק לששלים חק המינהגים מאתו וכן אחר שהוא הכם לבב אי אפשר שיקצר בוז לחסרון דינה י וגם כן אי אפם שלא ישניה במונהגים מאתי מצר רפע או מכר עול כמו שהיה איוב טוען ואומ׳ שהאל להיותו יחיר ואין מי שימחת בידו יאא עושה כרצונו עול למונהנים מאתי כמי שאמ והוא באחר ותי ישיבנו ונו ואמ עוד לא יש בינינו מוכיח יש ז ידו על שנינג ישאלג היא השיב על זה כשאת הלילה לאל מרש ושרי מצול וגו את הלילה לאל לרמיו על שהוא בעל היכול הגמור כי אל מורה על היכולז ואחר מיש לו יכילת גתור לא יעמה עול ורשע שלא לישר עושה רשעה נש אי אפשר שלא ימניח במעסה ידיו לגמול את הצדיה טוב מצר מלא יספיה לצת צרכיחם שהוא טרי סים די במציא על העל כל דבר תילית סלמותי ואחר שיאא משעים לתת לכל אחר חקי אש לא יעשיו כן היה זה נול י גותו אמר ושרי מעול יושמר נוז כי פעל ארש ישלם לו לרמו על הגמול הטוכ ובארים איש ימציאת לרמוו על העוכש המגיע אל חרשע וחר עוד ל לחום דברת בעצנת היכולת ואת א אתנש אל לא ידשיע ושדי לא ועית תסבע י הל פאחר שהיה האל ת בעל היכולת תנתור הכריתו בתלת אל והגז מספים לתת לכל כמצא השלמות שאפשר לג והגא הברתו במלת שרי נוה בל זי אפשר אם ל לא בחייות מציח בסרטי מעסה בני אדם כדי מיפלם לכל אסד בפיצלי וימציאנו כפי דרכיו י ואם לא יעמה כן לפלם אל הרפע כפי רפעו יהים זה רפע והאל לא ידפיע אש לא ימציא אל הצדיק עוב כפי דרכיו והיה זה עוות משפע ושדי צא יצות מסע ראני אש כן שנאתר שהא יע תמניה בתעמש בני אדם לית לאים בדרכת : נהביא ראיה על שהא ב בצל שיכולת שנמור ואמי מי פקר עליו ארצה י דל מי מוא פשר עליו שבוה לו לעשו הארץ שישיה יכול ייתר מונו ומי מש תכל כלה שיהיה גדיב יתר מתנואם ישיב אלת לבו רוחו ונסמים אלת יאסוף יגוע כל אדש יחד כלותר ותי הוא הפקיד ם סים לו יכולת מיתר ממנו שאם ישיב אליו לבו דל אל המציאות שיגוע כל בשר יחד ואדש על עפר ושוב אין בכאן במצא אחר שישניה לנבות זה זולתו וחשכן יתבאר שהוא בעל היכולת הגזור י ואחר שנתכאר זה אי אפשר שיעם זה להתתן דסע אי עול ומוכא מששונצל כן את ואש ביכה מתעה זאת האוינה לקול תלי האף מונא משפט יחכום ואם צדיק כ בביר תרשיע י האמר למלך בליעל רשע אל נדיבים אשר לא נשא שני שרים ולא נכר שוע לפני דל כי מעשה ידיו כלש דל אחר מכיארכו מהוא בעל היכולת והוא התלך על הכל אי אפשר לומר שהארון שיהיה שונא מספט יהיה חובם כלומר אולך ותי סזוא בדיק גתו אי אסמר לו להרסועו סאין ראני לומר להלך סהוא בעל סיכולת בליעל קיעסין עול יבחר ביחרור

פוקרם עצ ולם

המתומה דקנים שעונותי גרתו לו החלי יוהו שאת ישור על אכשים ויאות השאתי וישר העותי וזה נחשב לו לבדקה וכן במענה האחרין את שעעתים יבואו על האדם ייסורין מוזין אחד כתו מאסר והדומה לו להעיר לאדם לשוב מן העו העונות שנכשל בהם את ואם אסורים בזיקים ילכת בחבלי עוני ויגד להם פעלם וששעיהם כי ייתגברו ויגל. אזנם לתוסר ויאת כי ישובון מאן יוחשלים הענין אם ישמעו ויעבודי יבלו ייתיהם בטוב וגי ואם לא ישתעו בשלח יעבורי נגו חנסי לב ישיתו אף לא ישועו כי אסרים יאת כי בשיבואו הייסורין על האד מתאסר והדומ לו שהוא על דר ההידעה לאדם לשוב מעונותי ולדעת אם יקבלם בשבר פנים ישות ויחשי של האד מתאסר והדומ לו שהוא על דר ההידעה במוד למוסר ניאמ כי ישובון מאן יוחשלים הענין אם ישמעו ויעבודי בלו ייתיהם בטוב וגי ואם לא שמעו בשלח יעבורי נגו חנסי לב ישיתו אף לא ישועו בי אסרים יאת כי בשיבואו הייסורין על האד מתאסר והדומ לו שהוא על דר ההידעה לאדם לשוב מעונותיו ולדעת אם יקבלם בשבר פנים ישות ויחשו של האד מתאסר והדומ לו שהוא על דר ההידעה עבודתו הנה השם ישלם לו שרעו זיהו שאתר אם ישמעו ויעבותי בלו ימיחם בטוב וגי ואם לא ישמעו בשלח יעבורי נגו דל ואם לאיון כלו הישועו ביה את שאתר אם ישמעו ויעבותי בלו ימיחם בטוב וגי ואם לא ישמעו בשלח יעבורי ויגועו בכלי דעת וזהו שאתר אחר זה וחנשי לה ישועו כי אסרם יוחד החערה הזאת בשויהוא אלי חרב ויג זיגועו בכלי דעת וזהו שאתר אחר זה וחנשו לב ישיתו אף לא ישועו כי אסרם יואת שאתתם שעובדים הסם על זר הח זיגועו בכלי דעת וזהו שאתר אחר זה וחנשי בעסו בעו ברול על המס שהביא עליהם הישורין ההס כתו שכעם אתר ויג נוא ישובו השם חנשי לב ורמו בזה אל אוב בעסו בעס ברול על המס מהביא עליהם הישורין ההס כתו שכעם לאבר הי זילו ישובל מחנת העוני ולה אוד משכו כי אסרים ועל כן תמות בכוער כמסם וחיתם בחודים ואם מכנו מאלו היי זילו ישובל מחנת העוני ואם לא ישנע כי אסרים נאמר כו לא מימו בנוית ברח שליחם יהואם מכנו היא שכום לא היו ניו אונותי סובל מחמת העניי ולה אזב משובו אל השמיריון ומו יותן במסיר וינו לה אומני שרים הגולו הביו הישורים אני מורין אבל חשב אות שוב לי מורבי העוני וזהו יחלץ עני בענים יואו באו אומי בארים אלי שוב

תלכו עתי קריונו והלכתי אף אני עתכם וגו כלות עד שתביכו שאינו קרי : בהסרת תלונת רשע וטוב לו ·· ונאת שהטוב יגיע לרשע מד סבות אף אם כודה שמי שנש

פרק יב'

מנטפוט בו שהוא רשע יהיה כן רשע באמת ומי שנחשוב שהוא כדיק יחיה כדיק באמת: הא מכבר יציעו אל הרשע טובות מבד ההשנחה הכוללה כאלו האמר מכד כללות האומה שנגזר עליה שתשב באלוה ו ובהשקט וינתדו אנשיה בהצלחה י וזה דומה אל ההשגחה המינית המסודרת מן הסבות העליונות שאין מקים להתרע צליה שכמו שאין תרעומת על השם למה ברא אל הרשע ידים לעשות בהם רע ואיברים שלימים וכח בריא וחזק לבא אל הערוה וביוצא בזה כן אין תרעומת עלת לא שנה המערכת או הגזרה הנגורת על האומה כדי שלא יגיעו טובית אל הרשע מדד כללות האנתה או התדינה שהנא תשב בה שנגור עליה שיעמדו אנשיה בשלוה . ונס כן יכואו ט טוכות על אז הדרך אל הרשע מזד הוראת התערכת הסרטות עליו כשלא יהיה רשע באוטן מהרוע שתנוצח המערכת ותהפך עלית מטוב אל רע שזה דומה אל ההשגחה הכוללת לפי שזה הטוב יגיע אל הרשע מצד הסדור הכולל שיורה שהנ והב מכבר יבואו אל הרשע טובות מצד ההשנחה האישית וזה כדי לגויול טוב על סהכולד בתול פלו יהיה תצליח : אי זה זכו סים לו או אי זה מבות עשה שלפי שהק"בה בדיק וישר אינו מקפח סכר כל בריה ולזה'ראוי שישלם לרשע שכר הזכיות שעשה כדי לטרדו משכר הנפש וכעימותה י וזהן שאמר הכתוב ומשלם לשונאיו אל פניו להאבידו כמו שתרגש אכקלום ותשלם לשכאוהי טבוון דאינון עבדין קדמוהי בחייהון לאובדיהון וכן אדאל רשע וטוב לו רשע שאינו בתור נאת׳ כל מי שעוכותית מרובין מזכיותית מטיבין לו נדומה כתי שקיים כל התורה כלה יואת׳ בשכר ב׳ דמעות שהוריד בשו הרשע זכה ניצאו מתכו האלופים ונו ונמצא זה מפורש בדברי המשורר אמר איש בער לא ידע וכסיל לא יבין אינ זאת כפרות רפעים וב וביאר שזה הוא כדי שיציעם עונם כצחי וזהו שסיים להשיורם עדי עד׳ וביאר בסוף דבריו ט טעם זאת ההכלחה שהוא להנוד כי ישר ה'כלות ולא יקשח שכר כל בריה וכן תבינו אחאב שהיה עובד עו שניעליו רק לא היה כאחאב אשר התתבר לעשו הרע בעיני ה ועם כל זה בעבו שנתכם בשק ונכנע לפני השם לא קפח שכר אותה מכנעה ובטל מחכו הגזרה ביתיו עדיתי בנו אחר העם לאליהו הראית כי נכנע אחאב לפני לכן לא אביא הרעה בי ביתיו וגו׳ וכבר נתצא לדול שיביאו ראיה תן הטובות המגיעות לרשע על זה הדרך על גיוול הצדיקים לעולם הכא י את אם לעוברי רצונו כך לעושי רצונו על אחת כת ובת ואת כשם שתשלתי שבר טו לרשעי בעולם הזה על תצוה קלה שבידם כך משלמין שכר טוב לצדיקים לעולם הבא ונו : והנשכבר יגיעו טובות אל הרשעים בסבת ההשגחה על הא האחרים אם על העובים ואם על הרטעים׳על הטובים כמו שהצליחו נכסי לבן בעבור יעקב ונתברך בית המצרי בגל יוסף וכבל לוט בזבות אברה׳ ולא די שנבל לוט אלא גם יושבי בוער נבולו בינבור לוט שנבל בזכות אברהם אוו׳ המלאך הנה נסאתי פניך גם לדבר הזה לבלתי הפכי את העיר וגו׳ ועל זה הדרך כבר יצליתו הבנים אף אם יהיו ר רשעים בזכות האבות אמר משה זכר לאברהם ליצחק ולישראל עבדיך יוכן יצליחו האבות בעבור הבנים על דרך יב יכין וצדיה ילבש וצפנו לצדיק חיל חוטא שפעמים יגיע הרפע לאסוף הון ויצליח הרבה כדי שיפול לפני בנו - וכן יא יאריך הרשע ימים כדי שיבא ממכו כן בדיק ארול שהאריך הק"בה לאחו כדי שיבא ממכו חקיהנ

· · · ·

۰ ۰

סל מותו שאפשר לו כפי חקו י ווה נגלה תאד על אחד מהמיכום שנתן לו השי אברים וכלים ובחות כאותי לשמירת המיז ל זיותו באופן שלם שהבהמות הבציי קרכים האוכלים אז עשב חשדה לפי שזחותר שראוי שיתהוו מתכו השנים כלה בקרנים ולא הספיק הטבע לעשות להם שני בלתי הצליון ול ז יוכלו לחצר החזץ יפה שם בהם העבע כח להצלו ברה ליושלים בלע סה השניה מה שחסר בראשונה וכן מי שמונו מצוי ברגים והעופות שש עכולו מחיר מאר ארול וב בעופות וברגים כרים זם ל לאור וצערף י ובכלב לפי שתווכו בלתי תכוי שם עבולו יוצר מתאחר אלול יורע בריק ד דין דליש יודע הקב"ה בכלב שמוונזיו מיעשין לשי השהה מווכותיו במיעיו ג'ימיש : ובבעלי השרף והצושית שדורשי לשי שאין מונכש מן הבמחים המביא להש השבע כליש כחש יוכלו לשיות כונים מן הביר והכין להם בבערנים ארש ים לו אותי בעת הדריסה כדי לבגל המוון ולדקדקו שבח האדש וחומו עומד להם במקש האש לכגל הבשרי ומטכש הכמל ז שהיא בריא קשבינכה הוריוגישבה כדין על הכמת השש והשבחתו בכל הניצבאו וכבל חל ז וחלק משן כמו שברא הגהל ששם בו אורך הצואר תתיחם לאורך שיקיו כדי שיקל עליו ליטול מווכו . נאשים שכל אלו הן השנחת שוגיות אומכיות ים ליקח מזן ראיה על ז נחלפו הזענה בזיצי מן הארש שאתר פנרא השנח צ הצש רבקה ככל אחר מהמינד באופנים שונים כשי מה שיאוי זו כל מין ומין להשנת קבלית שלמוזווכשי מה שיאו צלמונו שכעו שם לוכלים לש לשמירתו ולהשב מזוכי ותכלי שלמות באוכן היותר שלש שאבשי ולתי שברי שמירה מצילה ככני הצורב משניח כהש לחכין להם מונס ער שלא ימבאול גול שבני עורב שימותו ב-עבי וליגלי שלג משניח בהם לשמר בגת לידתם ער פלז תתכא אתרתהם כצדר"תן זהשבחה הזיא בצצ לדנה י כתים ארול לצי שיחתה כי הק"כה תותין לה דרקנן בעת ל תה ומכישה וכן בכל מין ומין על זה הדרך : נוה ממה שיורה בהברח שים משניח בנמב זיש לצת לכל חחד חקו וש ושל איתו כפי מהשיגור טכבו כבי מה שאפשר לו ולא יבשוק לאוש אשר מהן שלא ישליש לו חקו שהוא אפשרי אלת לקכלו - וחתר שזישי האדם תזחלפים בשל מת הכח השכלי שבהם הזחלפית יותר גדול מהתחלפות מין אחר מהכיש על האחר עד שנראה אים אחר פרוב ל זיותו בתררגז הבעלי איים יזבלתי תרברים ואחר קרוב לחיותו בתררגת ש התלאבים ראוי אסכן מיזיה כין האיפים התחלפות הפנחזכתי מזיא ככצלי חיים כין התינים ניזחייב מוז שיחת מדרגות ההשבחה מזחלבית כין איםי הארש כשי הנחלש עמררגיעיה בשל מות י ובעבור זה עעמים יהיה הארש במ בתרתנה שזכא ליו ההשנחה של זה חדרך כשונים האורעה האל האר עצמו אם ככבואה ואם בחלום ככבואה במיש: לזב השלך לך מזיבן וני ואבשן לגיי גרול יני נאש בחלום כמוש: לאביתלך בחלום הלילה הכך מת על ש האשו אשר לקחת וגוולצרעה שהיה רשע כאה אליו השרצה עי כנעים אמר הכתו וולגע ה'אתפרעה נגעים גתלים ד ומצר תכא הארצה לארם ב"שניח נכיא כמו שבאזלביק כן אבינונס צי דבורה א לצלי ושאול על ידי ממואל ... ומנשייזי שארש במריגולתשי ת וולא תכא אליו השודע ו לאבנכואהולא על ידי כביא אלא בהצרה אלקית כמר פראה ליאר העריה לכטות אל הררך ל זרר כל זו כדי שיבאו ממניפרן וורח וכמו ההערה שבאה לאכיניל לכאז לק אי דתר נהכיר דור שזיתה הצרה אלקיינצל כן את כרוך ה אלקי ישר אזר שלחך חיום לקראתי יוכת ההצרה שכאילקביו המושעישלבא גל זלחת זלה שיע לישראל י ופצש תחיה הזערה האלקי לארש כדי שיקה השש בקתתי תתני על חשא קדש לו כמי ההערה שבאה לאחאב לכאת למלחמיכדי שיהרגייקה הפש כקמת ככות מתנו וכאלה דביש י ועצ'יטואו צארש ישורין אש מחולי ואש ממאסר ודומיהן אש על בד האוזרה להעיר שישובו אל השש מן הרע שנשתכבו בו י נאש בתרק מצוע עומת שבים ובישורין מזן מוז הדין יבחנו האנפים העובדים אז השם שאם הם עיבדים מאזכה יק הן כלו הישורין בסבר פנים ישות לאזכן הסב ואם הש עוברים מיראז ה נוכם ואזכז המבר יתראו תגר על מרות ש השש וידברו עליו תוצה כמו שקיה לאיוב בישוריו שאיז ירא אלקיש וחיה בוכר מאזכת השבר ויראת הגונש ולוקרא תגר על מסעשי השש מכר יישוריו נוח הכר יון חרועה גלה אותו אליהוא במענהו הראשון ואמ כחלום חזוון לילה וגומ או יגלה אח אנשים מולאשיר ארם תבשו תוח תנכר יכשו יאת שוצתי תכא התורעה לארם בחלום להשיר הארש מתצשה הרצ שנסתבך בו ושיכסה מתנו הצנייני הגישיים וצי כך יחשוב נשמו תני שחז י ואתר שעצתים תבא ההודצי בארם על ידי חולי כתו שאת׳ והוכח בתכאוב על משבבו ורוב עצמיו איתן דל בתכאוב חוק והאריך לשער ענין הצער שמובל בחלי ההוא י ואחר כך את יציור א! אלוה וורצהו וורא פניו בזרועה וישב לאנוש צרקזו דל כי כשיציור אל המש אדבה אותו נישב לו ברקתו מהכור מהחולי שים בשבת בווכותיו וחידך כך סב אל השם והורה לו בקהל רב 30)2731



v

- All and a second s

.

כואמר ד

בוכותיכם שבחתים אני שאינו כן שחנם בתובי' לשני ולא אחשה לשלם העונות אל חיק החוטאים יואין לנועסק באלו השוכחים עצמן ולא בראשונים הפושעים בעצמן וקוראי תנר בסבת הפתיות והאולת אות אליפו כי לאייל יהרגבעם וגל יוכן רבים מעמי הארץ קוראים תגר ומדברים על ה קועה וצועקים על משפטי הטם בלי שכל והבנה ועם היות שימצא להם ההכרח במחייתם ויתר מזה הם מתרעמים על שלא יחיה להם כסף וזהב לרוב כדי שיוכלו למלא בטנם ולהשתכר ביין חמר מלא מסך יולמה לא יהים להס בחחזה ובריא אולם כדי שיאכלו וישתו ויבעלו ביגילות הרבה ולא יכאב להס ראשט ויתענגו בתענוגי החזיר והחמור וחינהו למה יהיה לפלו כסף וזהב יותר ממנו וכבר הרבה הרב ה המורה להשיב על חלו בפרק יב מן החלק הג נהוא מבואר שתרעומת אלו המינים אין לו מקום כלל שהתפובה עליהם דרך כלל הוא להכחיט הכוטא או הנטוא וזה שתי שיחשבוהו צדיה איכו בדיה שתי שהוא פתי וסכל ושוכח עצתו או זולל וסובי ודעתו קצרה שלא ישביעהו הון אין ראני שיקרא צדיק כי לא אשר יראה האדם שהאדם יראה לעינים והשם יראה ליבב וכן אפשר להכחיש הנשוא שמה שיחשבהו רע אינו רע שפצמים יבא לאדם רע מועט להביל איתו מרע מרובה כמו שחליול על פסוק אודך הינגו אשר זכרכו למעלה וזהו גם כן בתאמ אליוווא יחלץ עכי בעכיו יוכמצא פעמים הרבה אדם שיקרא תנר על רע שהנא סבה לטוב מרובה׳ ועל ביוצא בזה את הנביא נאני יסרתי חדקתי זרועותם ואלי יחשבו רע נהכלל בזה שבכל אלו וכיובא בחש אפשר להכחיש הנשוא או הנושא יואבל גם אש נכיח הזריק שיהיה כן באמת והרע שיהיה רע באמת כבר יקרו אל הצדיק רעות לד סבות דומות לד הסבות שזכרנו ברשע וטוב לו׳ הא מצד הטבינ הכולל כמו טבע ההניה נההפסד כאלן תאמר נשם שיטף צדיק עם רשע בשלא יהיה הצדיק באופן ראוי שיושנת עליו להצילר מרעתו או מכד הטבע הכולל בהוראת המערכת כשלא יהיה הצדיק באופן מהשלמות לכצח הוראת המערכת או שיהיה חלוש המזבניחלה תמיד או שיהיה מאומה שפלה או ממדינה נגזר עליה גזרה מה ניציעו רעות אל הצדיק באמ באמבעותה לפי שהגזרות הכוללו הנגזרות על האומה יחולו על הפרטים לא מבד עבתן אלא מבד היותן חלקי האומה ההיא נלזה יחולו עליהם הרעות בין שיהיו ראוים אליהן או בלתי ראנים כתו טנלו דניאל וחביריו בגלות התלך יניכין נירמיה בגלות בדקיה מכד הגזרה שנגזרה על ירושלם או על האומה אעם שמבד עבמן לא היו ראויין לגלוח יו נפעם גם כן יחולו רעות על הצדיק בעבור כללות האומה על צד העוכש שיחשב לו כשלא יבקש רחמים על בני דורו כמו ש שחרול שחלימלך ומחלון וכליון שהיו גדולי הדור כעכשו בעביר שהיה להם לבקש רחמים על בני דורם ולא בהשני נוז שהנדיק ראני לו שילך בדרכי השם ניחפוץ בקינם העולם כמו שהנא ית חפץ בקיומו את הכתו כי לא אחבוץ במות המת כאס הכי אם בשובו מדרכיו וחיה וכשלא יעשה כן הוא כעכש על כך ופעם יחולו על הצדיק רעות בעבור כללות האגמה לא על צד העונם א בל כדי לכפר על כלל האומה וזה שלהיות השי חפץ בקיום העולם ויודע שהצדיק יקבל היים הייסורי בשבר פני יפות ולא יקר תנר על מדותי של הקבה לפי מביא הקבה ייסורין על הנדיק כופר הרע הנגזר לבא על כלל האומה כדי שיהיה כפרה עליהן וזהו שאליול מיתיתן של צדיקים מכפרת ונמצא זה מפורש בכתיב אמ׳ השם ליחו ליחוקחל שכב על ברך השתאלי ושתת את עון בית ישראל עליו מספר היתים אשר תשכב עליו תשא את עונם וכלית א את חלה נשכבת על צדך היתני שנית ונשאת את עון בית יהודה ונו׳ ועל זה הוא כל מה שנזכר בפרש הנה ישכיל עבדי על ישראל שקראם עבדי ואתה אל תירא עבדי יעקב ינאתה ישראל עבדי יואת אכן חליינו הוא נשא ותכאובינו סבלם נאנחנו חשבכנהו כגיע תוכה אלקים ותעונה יואת שהרואה הייסורין באין על הדריקים יחשבו שבאין עליהש בעבור עצתן ויתמהו מזה ואינו כן שאין באין עליהם בחטאתם אבל הם כפרה על כלל העולם או על כלל האומה או על המ המדינה " והב שלפעמים יבואו רעות על הצדיק מצד ההשגחה האישית והוא שאדם אין צדיק בארץ אשר יעשה טוב ולא יחשא ישתא חטא בעברת שחיה בהן ידיעה או בתחילה או בסוף ולא נתן אל לבו לשוב מהן או שלא הייתה בהן ה התרטה הראניה ורוצה הקבה למרק אותן עבירות שבידו במעט יישורין בחייו כדי שיהא כקי מכל הטא לזכות לחיי הע העולם הבא שכתו שת זלט הק"בה אל הרשע שכר טובותית בעולם הזה כדי לדונו באבדון כז חיכן יגיג העוכא על הצדיק על מיעוט עבירות שבידו כדי שיובה לכועם כצחי יבתו שאריול רובו זוביות ומיעוט עבירות כפרעין מתכו על מיעוט עבירות קלות שעשה בעולם כדי ליטול שכרנ משלם לעולם הבא יוג"ב פעמים יבואו על הגריקים ייסוריז מ תבר ההשנחה האישית כדי לשמרו מן החטא שהוא מתחיל להכשל בו או שהוא מוכן אליו על דרך וישמן יענרנז



# פאמר ד

חוקיהו יותוה התין הרבה יואם תכד ההפנחה על אחרים מהם רמעים כדי להפרע תהם עד שכבר יבליהו רשעים א אחרים שהם כתותם להיותם כלי זעתו של השם יכתו שנתן הצלחה לבבוכד נצר הרשע ולטיטום לקחת נקותו תר מרשעי ישראל ותאנמות אחרות על ידם את׳ הכתוב על סנחריב הוי אשור שבט אפי בגוי חנף אשלחנו ועל עם עברתי אנונו לשלול שלל ולבוז בז יכן נאת על נבוכד נצר תשץ אתה לי כלי תלחתה וגו׳ונשנתי בד וגו׳: והד היא שכבר יניעו טובות אל הרשעים אם בעבור עצמם ואם בעבור הנדיקים בעבור עצמם שפעתי שהשם משפיע להם טובה כדי לחוק את לכם שלא ישובו בתשובה לפניו בשמרת ועצבו את רוח קדשו והפליגו בעול יוצל דרך זה מה שאליול שה שהקיבה תונע דרכי התשובה תן הרשעים או בהפך זה שהשי חפץ חשר ותאריך להם כדי שישובו בתשובה יואם בעב בעבור הצדיקים שבעבור הטובות התגיעות אל הרשע בהיותו מחזיק ברעתו יתרבה שכר הצדיקים העומדים בדור ההוא ורואין זה ועכי מחזיקים בתומתם יוזה שאם היה העונש מגיע אל הרשע תכף שיעשה המעש הרע לא היה ראני להחזיק טובה לצדיקים העובדים השם תאחבה - לפי שהיה מקום לבעל דין לחלוק ולומר שעבודתם את השם אינה מ אבל בשיראה האדם שאין העונש תניע לאנשי הרשע מיד מאהבה אלא מיראת העונם שרואים שמגיע לרשעים . על עשותם הרע חושבים שלעולם לא יגיע עליהם עונם ובעבור זה יעשה כל איש הישר בעיניו יוכן שליחה מעיד על זה בספר קחלת אתר אשר אין נעשה פתגם מעשה הרע מהרה לכן מלא לב האדם בחם לעשות רע יולל במתמיה על זה הדרך אות למה אין העונש מגיע אל הרשע תכף שיעשה המעשה הרע שוה בודאי הוא סבה שימלא לב הארם לעש לעטות רע יותשיב כי זה לב׳ סבות שזכרנו יואת׳ אשר חוטא עושה תאת רע ותאריך לו כלות׳ שהסבה בזה שהשי תאריך לרשע אם כדי שישוב בתשובה לפניו או כדי שלא ישוב כתו שבתבנו יוביאר גם כן שזה יהיה לסבה אחרת ואת׳ כי גם יודע אני אשר יהיה טוב ליראי האלקים שיראו מלפנית כלות שפבת האריכות היא גם כן כדי שימשך טוב ליראי האלקים ואלו הן הסבות שבעבורם יגיעו הטובות אל הרשע וזה שיראנ מלפניו ויעבדנהו תאהבה ולא תיראת עונט : באית הנשני ויעבר לא האוטאני אית שני אית שנט אין אבע באתת אבל כבר אפשר שנכחים הנושא כשנאמר שמה שא םאכחטו מדמין בו שהוא רשע אינו בן שאולי היודע מחשבות יודע בו שהוא צדיק ארול האנמר לאשה הרי את מקודשת לי על מנת שאני צדי אתירשע גמור מקודשת שמא הרחר תשובה בלבו יכן כבר אפשר שנכחיש הנשוא כשנאת שמה סאכו תרתין בו שהוא טוב אינו טוב את שלתה עושר שתור לבעלת לרעתו יוכתאת אלישו כל יתי רשע הוא תתחולל הל נאפשר שהטובות ההן התגיעות לנ הן רעות לפי שהנא מתחולל וכנאב תמיד ומצטער ודואב כאול מרבה נכסים מרבה דאנה ובמחתר דוד רבים תכאובים לרפע ואפי תה שנראה לעינים שהוא טוב אפשר שאינו טוב כתו שהיה כוחלו נושה ליפול והיה תחתיו מטמון ואם היה כופל היה מתנלה לו ובהשנחת הש'כתישר הכותל וכל העם המהי ואומרי איך הגיע אל הרשע ההשנחה הגדולה הואת ועל דרך האמת הים לרעת הרשע למכוע ממכו מציאת המטמון י וכיוצא בזה הרבה

משופופר

בהסרת תלונת צדיק ורע לו וכאמר שפעמים רבות יודעין בני אדם שעונותיהן גורמין יי פרק יג' ייסוריהן נעם כל זה צועקין וקוראין תנר על משפטי השם וזה דומה אל מי שכהו עיניו מדוב המ המשנל או אל החולה שיודע שרוע הכהגתו הביאו לידי חליו נעם בלזה מצטער וקורא תנר על חליו ועל ביוצא בזה א אמר אולת אדם תשלף דרכו - במו אחי מסף שאמרו מה זאת עשה אלקים לנו עם היותם אומרים אבל השמים אנח אכחנו וגו׳ ואין בורך לדבר בכיוצא באלו וכן שנתים הרבה יחטא האדם לפי שהשירב חשד ותאריך אל החנטא אנלי ישוב בתיזובה ער שישבח החוטא את חטאו וכסתביא הקבה עליו יישורין על החטא שקדם להעיר אותו שישוב אל השם קורא תגר לפי ששכח עוכותיו וחושב שכמו שהוא איכו כזכר מהם כך השי שוכח אותם ובועק ואומר שעל חכם באו ע עלינ חלו היסורי נבני אדם שאיכן יודעין או אין זוכרין הטאנתם מקדתו יחשבו על השם תועה וזה דותה לתי שהלוה ל לחבירו אלף זוז והתלוה נתחסד עם הלוה והאריך לו זהן הפרעון וכל כך ארך הזהן עד משכח הלוה את חובו וכמבא התלוה לתכוע חובו תן הלוה הוא מכחש בו ומתרעם מתכו ואומר שהוא נוגש אותו על חנם והאנשים שאינן יודעים החוב תכצלין את הלנה ואנתרי אלו היה אתת שהיה חייב לו לתה לא תבעו עד עכשו נהלנה אחר שנוכר תן החו תתרע למה אין המלוה מאריך לג במו שהאריך עד עכשו יוכלאלו דברי הבאי שאב אין הקצה גיבה חובו לעולם ועל ביוצא בזה את כל האנתר הקיבה ותרן הוא יתנתרון מעוהי אלא מאריך אפיה וגבי דיליה נעל ביוצא בזה אתר הנביא הנה כ בתובה לפני לא אחשה בי אם שלמתי ונו כלומר לא תחשבו שבעבור משכחתם עונוחיכס

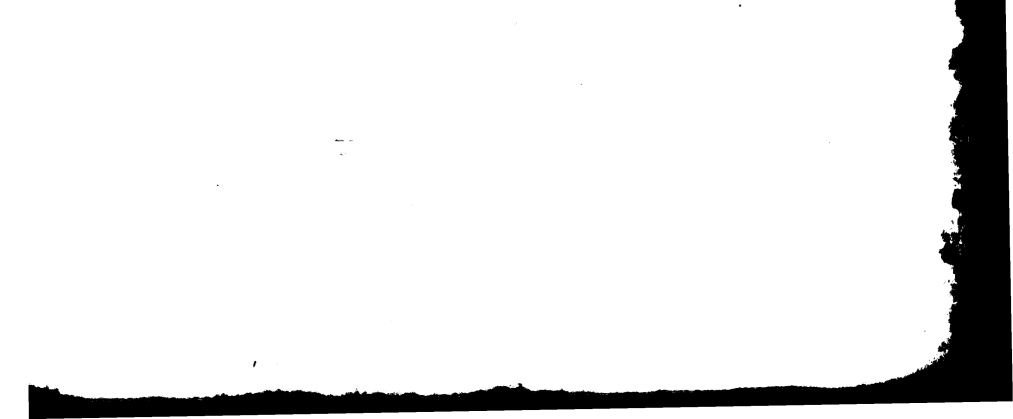
אדם שייסורין באין עליו יכשכש בתעשת שנינחששה דרכונו ונו פשכש ותצאיעשה תשובה שניונשובה פשכש ולא מ מצא יתלה בבטו תורה שנ אשרי הגבר אשר תיסרכו יה וגו תלה ולא מצא בידוע שיישורין שלאהבה שנ כי אה אשר אהב היתכיח ונג ואם קבלן מאהבה מה שכרו יראה זרע יאריך ימים ולא עוד אלא שתלמודו מתקיים בירו שי וחפץ ה בירו י יצלח׳ הנה רול כללו בזה התאמר כל מיני הייסורין הבאים על האדם ואמ׳ אם רואה אדם שייסורין באים עליו בלומר עליו בייחוד שרואה ומבחין שאינן מצד הטבע הכולל ועל דרך הסבה הראשונה אבל הן באין עליו בפרט ולא מצד ש מום מבה כללית אז יפשפש בתעשיו אם באין עלת כפי המבה הב כלותר על עבירות שיש בהן ידיעה ועל כן רא ראוי לו לפשפש במעשת ואם פשפש ומצא יעשה תשובה וישוב אל השם וירחמהו פשפש ולא מצא לל שלא מצא שהז כ כפי הסבה הביתלה בבטול תורה כלומ׳ בחסרון ידיעה אם לפי שלא היה בקי בתורה ובמצו ועל כן אינו מכיר החטא כדי שיזהר ממכוע"ד ולא עם הארץ חסיד ואם לפי שאינו יודע להבחין על אי זה צד אפשר שיניעו אליו היישורים א עפי שלא הטא הוא וזה כפי הסבה הנשכתבנו תלה ולא מצא בידוע שייסורין שלאהבה הן שנ אתאשר יאזב ה' יוכיח וגו ואס הוא חכם וכבון גמור שאין לו לתלו לא בסבה הב ולא בגדל בחסרון הכרת החוטא ובחינת בידוע שהן ייסורין שלאהבה לל כפי הסבה הואת הדאם כפי סאוכן הא ממנה שהם מאהבת השם למרק איזה חטא קל שצריך כפרה לט לטחר זוהמת הנפש וטומאתה כדי שתשינ המדרגה הראויה לה כמו שהאב מיסר את בנו הרצוי לו לא לנקמה ממנו א אלא לטהר אותו מן הלבלוך שכו לטוב לו למדרגה גדולה וזהו וכאב את בן ירצה י ואמר כפי האופן הב לכשותו אם ים יסבול הטורח והעתל לאהבתו שלמק ולא יקרא תגר על מדותיו וע"כ אמר אם קבלן מאהבה מה שכרו וכו' כי כשהאדם מקבל היישורין בפבר פנים יפות מתרבה שכרו לפי שכל האנשי מכירין על ידו עד היכן ראוי שהגיע אהבתו של מקים ניבנאנ לעבוד השם מאחבה גמורה : נהאופן הג'מן הייסורי' הן הנקראין ייסורין של אהבה באמת והן הייסורין הבאי על האדם לא למרק חטא שאין בידו עון אשר הטא כלל שכבר קבל המירוק הראוי לו ולא לנסותו שכבר נושה אבל ש פתחסר השם ואתבתו אותו מביא עליו ייסורי ולא ברברי הגלויי והירועי לבני אדם בלבד אבל גם בדברי שאינו ירועי לבני אדם כעקידה שהיתה באחד ההרים במקום שאין שם תאים אלא השם וזה כדי להרבות שכרו שיהיה לו שכר מע מנשה טוב ולא שכר מחשבה טובה בלבד י ואם תשאל ותאמר על האושן הב אחר שהשי יודע אם יעמוד בנסיונו אם לא וכן על אופן הגאחר שהשי יודע שהצדיק הזה עובד השם מאהבה גמורה בכל לבבו ובכל כשמו ובכל מאודו כמו מכבר כופה בזה מה בורך אל הייסורין הללו י התמובה בזה שאין ראוי שיהיה שבר הסובל הטורח והעמל בפועל ל לאהבתו שלתקום שנה לתי שאינו שוכל אותו בפועל ועל ביוצא בזה נאתר אל יתהלל חוגר בתשהח שאין ראוי שיחהלל מי שלא עשה הגבורה בפועל א"עפי שהוא מוכן לעשותה והוא חגור כלי מלחמה כמי שכבר פעל ועשה הגבורה בפועל נהנא התפתח מעליו כלי המלחמה ועל כן פעמים הרבה מכיא הב"ה ייסורין על הצדיק להרגילו טיסכים המעשה ה סמוב עם התחזבה הטובה ויהיה ראני לשכר יתר גדול שתתיך המעשה יתחוק לבו באהבת השם לפי שכל פיגל יקנה בנסט תכונה חזקה יתר משהי נקנית בזולת מצטה חיכה בזה לשבר מעשה הטוב עם הכוונה הטובה לא לשבר כוונה טובה בלבר ויקרא ההרגל בעבודה נסיון כתו שכתב הדיתבן זל בי לתען ענותך ולמען נסוחך שי להרגילך לסבול הט הטורח והעתל בפעל לאהבתו שלתקום יוכן פי הכתיב שאתר כי לבעבור נסות אתכם בא האלקיםי הל שבא האלקי בקולות טוראות ובלפידים מרעידים לב׳סבות יחא׳להרגילכם לשבול בפעל הטורח והעותל והצער לאהבתו שלמקום לפי פהמעצה יקנה בנפט קבונה חזקה לאהבת הטם י ואחר טקצא המחטבה הטובה והדבור הטוב טאמרקם נעטה ו וכממע אל העועל יהיה לכם שכר המורגל על מעשה טוב לא שכר מחשבה טובה בלבד והב להעי אתכם על גודל העונש חתגיע לעובר על דברי השם ווזו ובעבור תחיה יראתן על פטבס יובן פי הבתוב שאתר כי תנסה הי אלקיכם אתכם ונו כלות שהשי הנא תרצל אתכם בדרכי העבודה כדי שתתחות בלבבכם תכונת האחבה את השם ויהיה לכם עם זה ש שכר מעשה טוב בשיודע בפועל שאתם עובדין מאהבה ואינכם נפתים אחר דברי הנביא ההוא או חולם החלום ההוא בעבור התועלת התדותה שאתם רואים בעבורת אלקים אחרי נההצלחה הבאה עי בעושר וככסים וכבוד סזה הדבר הוא התפתה את האדם לעבור עז ואתר תשה בערשה נצבים כי אתם ידעתם את אשר ישבנו בארץ תצרים וגו ותראו את שקציהם וגו כן יש בכם איש או אשה וגו הל שלפי מראיתם שעם היות השקובים והגלולים ההם עץ ואבן ראיתם רבוי הכסף נהזהב אשר עם האומות ההם ולזה אני חומע שמא יתפתה

.

ישורון ויבעט וכמו שאהול יפה עניות לישראל וזה כדי שלא יבעטו מרוב הטובה כמאמ הנכיא וכסף הרבתי לה :הג ה היא שלפעמים יניעו אל הצדיק רעות בסבת הרשע כמו שיניעו טובות אל הרשע בסבת הצדיק כמו שאמרכו וזה מפ תפנים שונים אם תפני שהאבות היו רשעים ונגזר עליהם ועל זרעם עונש מה שהוא ימשך בהכרח על הזרע ההוא הן שיהיו רשעים או זריקים כתו שכתשך העוכש על כל זרע עלי בעבור הטא האבות וכהרג אחיתלך וכוב עיר הבהנים באותו חטא ינכתשך עונש חטא אדם על כל זרעו הן שיהיו צדיקים או רשעים כתו שאריול ד'תתו בעטיו של נ נחט כלות שלא היה בידם עון שימוחו בו אם לא בחטא הקדמוני שחטא אדם בעצתו של נחש יואם מפני שא עם שלא כגזרה גזרה על האבות נעל זרעם אלא על האבות בלבד ימשך העוכש מן האבות אל הבנים במקרה אעם שיהיו דד בדיקים כמו מי שהיה עשיר ובעבור קטאו אבד ממוכו ונשארו בניו בעוני אעם שהם בדיקים בינון האבות או כמו אם האבות חטאו וכגזר עליהם גלות וגלו ונשארונבניהם אחריהם בגלות בעון אביהם יועל זה הדרך נאול אבותיכו חטאו ואינם ונו שאם האבות לא חטאו לא היו בניהם אובדין ממונם או לא היו גולים יוהיו הבנים נשארים בארצם או היו עשירים בתתון אביהם הנשאר להם כל עוד שלא יהיו הבנים באוםן תהרוע שיגלו תארצם או יאבדו תתונם ו וא"עם שלא היו במדרגת הטוב שיוכו לשוב לשבת בארץ או להתנושר מתחלה ואם היו נשארים בארץ לא היו גולים ממ ממנה נאם נשאר להם ממון מאביהם לא היו אובדין אותו יונמצא לפיזה שהגלות או העוני הבא אל האבות בחטאם סובלין אותו הבנים לא מישא הבן בעון האב שוה יהיה עול בחק השי חלילה יוכבר ביאר זה יחוקאל ואת'בן לא ישא ב בענן האב ואב לא ישא בעון הבן הנכש החוטאת היא תמות אולתי אם יהיה בדבר חלול השם וגרימת חטא אל הרבי הרואים שאז ימשך העוכש על הזרע גם כז כמו שהיה בעניז עלי והד היא שלפעמים יציעו אל הצדיק רעויז לטוב לו והן הנקראין ייסורין טלאהבה ונקראין גם כן כסיון וזה על ג'פנים הא הן ייסורין הבאין על הצדיק הנמור העובד השם תאהב נתרה שתאהבת השם אותו תביא עליו ייסורין לתרה איזו טותאה אוזוהתה חטא שבנפטו וזה שהאדם אי אפשר לו שלא יחטא לפעמים בעבירוה הלות שאינו חייב עליהם הרבן או שהוא מתעצל בהיום מצוח עשה ואפי הצ הצדיק הגתור אינו נותן אל לבו למוב עליהן יודברים הללו אף על פי שאין קרבן בא עליהן ואינן ראויין לעונש תכל מקנס מכד שה) מזהמין הנפש ומטמאין אותה הן סבה למעוט מדרגתה בעולם הבא יובעבור זה העבירה שאין בה ידיעה לא בחחלה ולא בסוף אף על פי שאינה ראויה לעונש צריכה כפרה כתוזכר בפרה א' תתם שבועוה : ותאהבה השם ית את הצדיק הוא סיביא עליו ייסורין למרק אותה זוהמא וטומאה מבנפט כדי שקשיג המדרגה הראויה לה כפי מ מעשיה הטובים יולא יעיקה דבר ינייסורין הללו אף על פי שהן למרוק עוכות לפי שאין סבתן ידועה לאדם נקראין כ כשיון וכקראין גם כן יישורין שלאהבה לפי דעת הרמבן זל שכתב בשער הגמול שלעולם אין יישורין בלא עון בדברי ר אתי שאת אין תיתה בלא חט נאין ייסורין בלא ענן אף על פי הכדחית אותה תיתרא סובר הרב זל שלא כדקית אלא ת תאין מיתה בלא חטא אבל לא כדרות מאין ייסורין בלא עון יועל כן אות שאי אפשר שובואר לעולם על האדם ייסורין בלא עון יואולם כשחם על זה הדרך שאמרכו כקראין יישורין טלאהבה לפי שהם מאחבת השם את הארם כדי שלא ת תמנע זוחמת אי זה חטא קל שלא הרגים בו משתניע הנסס אל מדרגת הראויה לה לפי מעשיה יוהאנסן הב מן הייסורי הכאין כטי הסבה הד'הגא לפי הדעת הקדנם התפורסם באותה והוא דעת הגאון לל שאת שכבר יגיעו אל האדם ייסו ייסורין בלי נון כלל והן הנקראין ייסורין של אהבה לפי שאינן באין על הטא כלל ונקראין נסיון יוזה שלפעתים מב תביא הקבה יסורין על הנדיק לנסותן אם הוא עובר השם תאהבה בתורה כתו שכתו כי תנסה ה אלחיכ אתכם לדעה וכו או אם הוא עובד מאהבת שכר ויראת עונש יוה שלא כל האדם שמחשבתו טובה ועובד השם מאהבה גמורה בי ביתי השלוה והחצלחה יש לאל ידו לחזק את לבו לסבול הטורח וחעתל לאהבתו של תקום ולעבוד השם תתיך העוני והבער כתו תתוך השלוה וההשקט ושלא יקרא תור על תדותו של תקום בבא עליו ברה ובוקה - ועל כן מביא הקבה יישורין על הצדיק לדעת אם ישנים המעשה הטוב עם המחשבה הטובה הלא תראה שאיוב היה תם נישר וירא אלקים נסר מריע ומחשבתו וכווכתו טובה ולא יכול לסבול הטורח וחעמל בפועל לאהבתו של מקום כי כשבאו עליו ייסורין קרא תור על תרותו של הק"בה ותתוך כך נתאמתו דברי השטן שאת' החנש ירא איוב את אלקיש יהלא אחה שכה בע בעדו ובעד ביתו ובעד כל אשר לו יוכודע שהיה עובד השם מאהבת שכר ויראת עוכש לא מאהבה גמורה יועל כן כש כסהק כה מכיא ייסורין מזה המין על הצדיק כקראין ייסורין שלאהבה לפי שעל ידם מתברר לבני אדם האומרים על הצדיקים המצליחין שאינן עובדים מאהבה שמתוך כך יכירו הכל נידעו שהצדיקי ההם עובדים השם מתוך הצער

אדם טייסורין

כתו תתוך השלוה יועל זה הוא שאריול אם רואה



והכראה לי

בדברי אסף הנא שאסף סדר הספיקות בתומור אך טוב לישראל כדי לכתוב העייון יוכתב ההתר הן בנדיק ורע לנהן ברשע וטוב לו על דרך השבה הב שכתבנו והתחיל אך טוב לישראל כלומר הני יודע שכל רב שיבא אל הבדיק אין תכליתו אלא לטוב ולוה תשם לשון אך כלות שאף אם בתחלת התחשבה לא יראה שיהיה הרע המגיע לישראל שהם בדיקים טוב אינטו רקטוב יואמנם ההכרה שהוא טוב אינה מסורה לכל אלא לברי ל לבב שכל אדם זולתם מוכן אל שיכשל בזה ויחשוב שאין חרע ההוא המגיע לישראל לתכלית טוב יוזה שאכי במעט כטיו רגלי וגג׳ ניבאר הטעם למה כי קנאתי בהצלום ובהצלחתם ששלום רשעים אראה תמיד ושלמות מתמרון כל מניהם ער שהם מתים בלי צער ייסורין כי אין חרצובות למותם שכחם בריא וחוק בעת מותם יוגם בחייהם בעמל אכוש א איניתו וגו לכן ענקתתו גאוה וגו והתשוך העניין לתנות הצלחתם ואתר יצא תחלב עיניתו כלות שהם נאים בתראה ו ובתמונה במראה שהגרון שלהם יתר לבן מהחלב או יאמ שהם שמנים מאר עד שעיניהם בולטים מתכ השומן ו וכדי שלחיחשב שחשותן מגנה אותם ומביא אותם לידי כעור התואר והתמונה את עברו משכיו לבב כלות שהם כאי יותר מכל המשכיות שאפשר לאדם שיחשוב כלבו י ואת עוד שהם רעי לבריות כי תמיד ימיקו אותם ודברו ברע עושק הם רעים לשמים ג'כ שממרום ידברו ושתו.בשמים שיהם בהיות לשונם מתיאכת בארן י והמשיך אל זה לבאר הרע הנתשך מהצלחת אלו הרשעים ואת לכן ישוב עמו הלום וגו בלות שכשעם בני ישראל רואים הצלחת הרשע על זה ה הדיך ישובו הלגמים ומרוכאים לביתם יומי מלא ימצו למו הל שהם מוצצים רוח'מינות מן המים הרעים הללו מן ה האים התלא שבסב זה תכודשי ההשנוזה ואות איכה ידע אל וגו הנה אני רואה אלה הרשעים והם שלוי עולם תרבי חיל א"כ שוא עבוד אלקי ולריק זכיתי לבבי ואני רוחן תמיד בנקיון כפי מן העבירות ועכו אני נגוע כל היום וסובל ייסורין דבר יום ביותו ותוכחתי לבקרים יואת התשורר אם אתרתי לספר כמו אלה הספקות הייתי יוצא תכלל הצדיקי ובוגר בדור בניך יוכשאחשוב בדבת תיאה ועל מה זה עמל הוא בעיני עד אבא אל מקדשי אל וגו והוא המקום המזומן והמ נהמוכן לכל אדם באחריתו להתקשר בו הנשמות וקראו מקדשי אל לפי שהוא תחת כסא הכבוד והוא מתחלף המדרגו נאבינה באחרית אלה הרטעים אם יוכלו להיות כדבקים ונקשרים במקום הקרוש ההוא ואני רואה שאי אפשר שידבקו בו לפי שכל דבר יקרב אל דומהו ויברה מן ההסך י ובלי ספק שהרשעים לא יוכלו להדבק במקום ההוא להיותו הפכי לטבעם שיחליהו ממנו ויפלו בשאול תחתית וזהו אך בחלקות תשית למו ומתוך כך הפלתם למשואות או נאמ שאך בחל בחלקות תשית לתו רותו שהצלחת הרשעים בעולם הזה איננה רק בעבור שהק"בה תחליק להם ומסביר להם פני כוי שלא ישובו בתשובה ויאכלו מעט זכיות שביד׳ בעולם הזה ותשילם בעולם הבא למשואות נצח׳ ואז יהיו לשמה כרגע ונג וכשיעור החלום שיחלום האדם כשישן להקיץ כלות ביום ההוא דבר תועט באותו שיעור תבזה צלתם שהוא הנשש כמו שעי הרב זל בשתוף צלם יוצר כאן השיב תשובת רשע וטוב לו עד סכתבנו בסבת הב׳: וא חכשב להתיר הסבק ב בזריקורע לו על דרך אחרת ואת שזין הרע הבא על הזריק רע בזרוף אל הטוב הנצחי התוכן לו ואת כי יתחורן לבכי וגו׳כלות׳ א׳עפי שאתרתי טעם לרסע וטוב לו עדין קושיות צדיק ורע לו בתקותה עותרת ויתחתץ לבבי עליה וכלתתי אשתונן עם כל זה אני בער ולא אדע טעם על צדיק ורע לו אלא שאני רואה ותרגיש בעצתי כי כשאני תייד עתך ות ומחשבתי דבקה בך אתה אמו ביר ימיני לעזרני ולהבילני מן המקרים הבאים עלי כדיך מנהג הטבע ומנהגו של ע עולם בעניו שאת דוד דבקה נפשי אחרי׳ בי תמכה יתיכך הל כשנפשי דבקה בד ונתשכת אחרי לעבדך בלב שלם תיד היא תומכת ביד מייכך שהיא ההשנחה האלקית העוזרת אותי כאלו אתה אוחו ביד ימיכי לשמרכי מן הפגעי' ואכי רואה כי באלו החיי הנשתיי בענתך תנחני כלות בהערות אלהיות כתו מנזכר בפיא תזה התאת תנחני ותנהלני להנצל תכף נאחר אלו החיים אל כבוד תקחני ובזה אני תשבח כגודל הכבוד והתעלה התוכן לי ואני אותי

כלבי תילי בשמים ונו שות כבירך החופף עלי ומשניח כי מן השמים ועמך שיש לי בשמים לא הפצוני ברבר מן ה הארץ שאני יודע כי כשיכלה הגיף וכחותו שהוא שארי ולכבי שהם הכחות הנששיות אותם שיש להם התלות בגוף עכו איכני כלה בכלותם שנדי ישאר דבר קיים בי והוא שקרא בור לבבי שהוא החלק השכלי שהוא קיים כבור החוק וחלקי בתציאות הוא היותי נדבק באלקים לעולם שהוא דבר כצחי ולא אפחד תן ההפסד אחר שאני דבק בדבר כצחי יואבל המתרחקים ממך יאבדו בלי ספק שאתה תצמית כל אנה ממך יכלות הנפרד ממך ומתרבק בדבר אחר אלתך י ואני קרבת אלקים לי טוב דל כל טובי הוא היותי מתדכק אל השם ושאשית בה אלקים מחסי לספר כל מלאכותיך דל השל השלחינת נהכשלאות שכעשו על ידי הנביאים יוזהו הדרך שהלך אסף בהתר אלו הספקות והוא נכון תאד ותסכים אל האתת

ומה שנשאר עלינו לבאר הוא שאחר שזכרנו בדברי אסף הספקות הללו והתרס על דרך שכתבתי ל מרקטו למה חזרו הנביאי הבאים אחריו לסשק עליהם ומה חרשו בספקות ובהיתרן והיינו יכולי לומ ×,

יתפתה אדם מכם אחריהם להמדת ההצלחה ההיא ועלכן אמר שן יע בכם וכו ועל ביוצא בזה אמר כי מנסז ה' אל אלקיכם אתכם כלות שאחר שלא תתפתו אחר ההצלחה ההיא תהת תורגלים בתכונת האהבה ניהיה שכרכם יותר גדול בעבור הטורח שתקבלו בפעל לאהבתו ויודע שאתם עובדי מאהבה גמורה ולא מאהבת שכר ויראת עונש וזה משביה לייסורין הבאים על דרך האוםן השניי אבל ענין הנסיון הנוכר בעקיד הוא בחכרת מזה האופן הגשרצה השי שהכונה הטובה שהיתה בלב אברחם תצא אל הפועל ויהיה לו שכר מעשה הטוב עם המחשבה הטובה ולא שכר כוונה טובה ב בלבד י ובעבור שהידיעה הנופלת בדבר אחר שיצא אל הפועל היא מתחלפת בהכרח אל הידיעה בדבר קודם שיצא אל הפועל יאת׳ הכתוכי עתה ידעתי ונג׳ א׳עפי שלא כתחדשה בו ידיעה כתו הנה כא ידעתיכי אשה וגו׳ שלא כתחדשה עתה לאברהם הידיעה בזה אלא הפועל המורה שחידיצה הקודמת היתה אמתית כלות הגיע הפועל המורה שאתה ירא אלקי עובד השש מאהבה גמורה י והידיעה הואת כבר ביארכו בפר ג'מוה המאמר שאעפי שהיא מחייבת שנוי בחקנו אינה מ מחייבת שנוי בחקו ית ניאמר הכתו ידעתי ע"ד לשון בני אדם שלא נתנה תורה למלאכי השרת וראני שתדבר בדברים מובנים אלינו י ובעבור זה יזכיר הכתוב לשון נסיון בכל מקום י כאת עתה ידעתי לפי שאז נעשה המעשה בפועל מ מורה על מה שהיה יודע שאברהם ירא אלקים ועובד מאהבה ולא ליראת עונש שאין בעולם עובד יותר גדול מהיותו שוחט לכנו יחידו אחר היותו בן לו שנה ולא נמנע מעשו כן לאהב השי וזה אות גדול מורה על היותו עובד השם מאהב במורה נלזה תארו הכתו באוהבי ואמר זרע אברהם אוהבי וזה המין מן הייסורין הן עקר יסורין שלאהבה שהזכירו ה הגאוני זל נהן שהביה מצד אהבתו את הצדיק מביא ייסורין עליו להרבות שכרו כלומ כדי שיסבל בפעל הטורח והעמל לאהבתו של הק"בה כדי שיהיה לו שכר תעפה טוב לא שכר תחשבה טובה בלבד ואלו היישורין אינן תתין היישורי שבאו על איוב ולא מן הנסיון שבא על חוקיה שניבו וגם במליבי מלך בבל המשלחי עלת לחיום המופת שהיה בארץ עוכו האלקים לנסותו לדעת כל אשר בלבבו ונכשל בזה כתו שהעיד הכתו ולא כגתול עלת השיב חדויהו כי גבה לבו וגו׳ מאותן היסורין והנסיון היו מהאופן השני בלבד אבל אלו היסורין הבאין ע"ד האופן הגאינן באין אלא על הצדיקים ה הגמורי כמו שאליל בכ"ר ה׳ צדיק יבחן היוצר הזה כשהוא בודק את כבשנו אינו בודק בקנקני מרוענים שאינו מספי להקיט עליו עד שהוא שוברו ובתי הוא בורק בקנקני יפים שאפי תקם עליהם כתה פעתים אינן נשברו ה"הר והאלק כסה את אברה וזה התין תן הייסורין כשיבאו על הבדיקים כתו ר' עקיבא וחבריו אינן עול בהקו ית אבל הם חסד וח נחנינה מאתו שהוא ית חפץ לתת להם שכר מעשה טוב והעוברי בפועל מאהבה לא שכר מחשב טובה לבד שאין אדם מניע למדרגת האהבה הגמורה עד שישכול בפועל הטורח והעמל לאהבתו שלהק"בה י ולפי זה אין להקשות על האופן הג'חזה ולות אחר שהשי יודע שהנדיק הזה הנא תורגל בעבודה ועותד בנסיונו לתה ינסה אתו כי כתו שאתרנו אין ת מדינות השכר התעותד לעובד בפועל שוה לתדרגת העובד בתחשבה בלבד זהרי זה דותה לחות לתה צוה השם לע לעטות התכות בפועל הלא די טיחשב האדם בעטייתן שזה בלי סטק מבואר התשובה ששכר התכוה יניע על עטייתה בפועל לא על התחשבה בלבד וזה נזכר בתורה הרבה ועמית אותם ושמעת ישראל ושמרת לעשות וכן הוא הענין כ בפועל הנסיון שהשי רוצה שיגיע התעם בפועל לא הכוונה הטובה בלבד והתכוכן בתה שכתב בסבה הד הזאת בענין היים רין שלאהבהובננין הנסיון שהוא דבר נכין ומסכים לאמת יותר מכל מה שראינו לזולתנו בו ונשוב לענין הם הפרק ונאמר דרך כלל כי לא יגיעו רעות אל הבדיקים כי אם ביושר ובמשט אעפי שיהיה נעלם ממנו הישורין המ המציעין ההן מאין ו סבה מד הסבות שוכרכו הס

ברק ידי אחר שביארט יושר משפטי השם נשאין עליו חלונה לא בצריק ורע לו ולא ברשע וטוב לו צריך לרק ידי לחר שביארט יושר משפטי השם נשאין עליו חלונה לא בצריק ורע לו ולא ברשע וטוב לו צריך לפי ת

מלעה נסתעק בשאלה א כשטאל הודיעני נא את דרכך ואדעך י ואיוב היה מתלוכן על זה כמו שאמרנו י ואסף גם הא אמר ואני במעט נטיו רגלי וגו׳ כי קנאתי בהוללי וגו׳ וא שאל׳ רשע וטוב לו י ואמר עוד אך ריק זכיתי לבבי וגו׳ וזה שאלת בדיק ורע לו י וורמיה ג"ב אמר מדוע דרך רשעים צלחה י וחבקוק אמר למה תביט בוגדי תחריש בבלע רשע צדיק מ ממנו יאמר עוד כי רשע מכתיר את הבדיק על כן יצא משעט מעוקל י ומלאכי אמר הוגעתם ה בדבריכם יאמריתם במה הוגענוך באמרכם כל עושה רע טוב בעיני ה׳ וגם נבנו עושה ישעה גם בחנו אלהי ויתלטו וקחלת אמר יש הכל אסר נעשה על הארץ אשר יש צדיקים שיני ה׳ וגם כבנו עושה השעה גם בחנו אלה׳ ויתלטו וקחלת אמר יש הכל זולת זה הרבה בדברי הנבואים י ודבר זה זריך ברור בלי



וה דבר ראני נוחוייב על כל אדם מלא להיות בדיה בעינית אבל מכל מקום אין ראני מימנע בעבו׳זה מלחתפלל לאל ברכיו כי עוסה זה הלא הנא לעי שהנא מאמין שהטוב המגיע לאדם מהשם הוא גמול מעשיו הטובים לא חסד השם ור ורחמי וזה דעת בלתי ככון שהרי הבתוב אות לא על זדוותיכו וכו כי על רחמיך הרבים לפי שחסדי השם ורחמית על כל ברואי על צד החסד הגמור לא על צד הגמול הוא שאמ השם לאוב מי הקרימני ואשלם יואיול כלום עשה אדם ל מזוזה ולא כתיצי לו בית ביצית בבגדו ולא כתיצי לו טלית ינלה מה שראוי להאתין שכל הטובו התגיעות מהשם הם על צר החסד הנמור לא שכר מנשיו הטובים יומזה הצד כבר יניעו מאתו טובות הן שיחיה המקבל מוכן או בלתי מוכן ש מהתפלה תקנה אל האדם הכנה שאיננה בטבעו לקבל הטוב ההוא מה שאי אפשר שיניע זה וכיוצא בו משום כמצ זולת השם בזולת הכנה אחרת אם טבעית ואם מלאכותית וזה לפי שכל הכוחות העליוכות הם מוגבלות ולא יגיעו אלא על צר המוכן כי כמו שכח האש לחמס והמים לקרר כן כח מאדים ע"דת להשמיד להרוגולאבד ואין בידו להשפיע ההפך על המקבל או לשנות זה אם יהיה המקבל מוכן כמו שאין כח ביד האש לקרר יוכן כח צרק להצליח ולהישיר ואין בידו לשכות ההוראה ההיא ולהשפיע ההפך על התקבל כתו שאין כח ביד התים לחתם אלא בתקרה ועל זה הדרך שאר הכ הכתות העליונות וזה הדבר ביארו אות רול בפרא ערבי פשחים את שם בשעה שהפיל כבוכד כבר הרשע את חנניה מישאל ועזריה לתוך ככטן האט עמד טרקמי שר של ברד לפני הקצה ואמי לפני רבונו של עולם ארד ואזנון את הכ הכביאן ואניל את הנדיקים עמד גבריאל לפני הקבה ואמ אין כבודו של הקבה בכך אלא אני שר של אש ואקדיר מב מבחוץ ואבכן מבפנים כדי שיהיה נם בתוך נם יהנה מבואר שאין כחו של טרקתי אלא לקרר וכחו של גבריאל אלא ל לחינם זולתי ברצון השם יכן אי אפשר לכוחות העליונות לחול על הווקבלים באלת ההכנה הן שיהיה השפע ההוא חל על המקבל תצד טבע נגלה או תצד טבע נסתר כתו מהסתים ישעלו בתקבלי אם תצד טבעם ואם תצד סגולותיהם שהוא הטבע הנסתר כטי הכנת התקבלים לקבל הטבע החוא או הסגולה ההיא ואולם בשיכין התקבל עצתו לקבל ה השפע ההוא המגיע מכד טבע הכוכב הנגלה כמו לקבל הלחלוח מכד הלבנה והחמום עי השמש אין זה ממה שיביא לטעות ולחשוב שהפועל ההוא תגיע מצד הפקת רצון הכוכב אבל בשיבין המקבל עצמו לקבל שפע הכוכב עי אי זו פעולה מן הפעולות שסבתש נסתרת דומה אל הפעולה הנמשכת מהסמים מצד פעולותיהם יביא את האנשים לטעות ולחשוב שהפועל ההוא מגיע מצד הפקת רצון הכוכב ואינו כן אלא כמו ששפע המלמד יחול על המוכן מן המתלמדי יותר ממה שיחול על הבלתי מוכן מבלי שיכוין המלמד לאחד מהם יותר ממה שיכוין לאחר כן שפיג הכוכב יגייג על המוכן יותר מעל הבלתי מוכן מבלי כוונה ורצין ממכו יוזז היה שורט הטעות בעובדי על שהיו חנזבין שהשפע המוגיע מהכוכב היה מכד הפקת רצין הכוכב על הפעולות המיוחדות לכוכב כיכב ולא יחשבו שזה מכד שהפעולות החם יתכו הכנה במקבל וזה לפי שהיתה הסבה בהן נעלמת ובעבור זה היו בחין להשתחות לו ולהתפלל לפניו ולזכח ולקטר ו ולנסך לכיכב ההנא בהיותם חנשבין להפיק רצון מתכו עי הפעולות ההן יהטעות בזה תבואר לשי שיכולת הכחות ה העליוכות מוגבל ואין כח ביד שנס אחד מהן לעשות אלא מה שיגזיר טבעו וכפי הכנת המקבל בלבד לא על צד הרצון כלל יוזה כמו בעל פעור שהיה כחו לשלשל הלחות לפוערים לפניו וארול שהכומרים היו מאכילין אנתו תרדין ומשרין אותו שכר של הומי וזה כדי שיוכן המקבל לכך יהשועל הזה היה נמשך ממנו אל השוער לשניו הן שיהיה צריך לכך או כלתי צריך והיה מנעיל אל הצריך ומזיק אל הכלתי צריך וממית אותו זה שלא היה העועל כמשך מתכו על בד הרצון ולאה מה שקרא הכתוב לעבודה ההיא זבחי מתים את ויצמדו לבעל פעור ויאכלו זבחי מתים - כלות כמו שאיז ביד התת כח לרצות ושלא לרצות כן אין ביד הכוכבים לרצות ושלא לרצות כתו שאין יכולת ביד האש שלא לברוף בגד הצ הצדיק כשיקרב אליו או לשרוף בגד הרשע כשירחק מתכו או כשלא תהיה בו הכנה כלל לקבל הערפה כן אין כה ביד הכוכב להרע או להטיב אלא כפי מה שיגוור טבעו וכפי הכנת המקבל יולזה לא תהיה התפלה ראויה אליו כלל אחר שא שאין פעולתו על בד הרבון אלא לשי שהפעולות התניעות מתכו הן תניעות על בד הרבון ויש בידו כח לרבות ושלא ל לרצות ולעשות דבר והפכו ולעשות חסד חנס יהן שיהיה התקבל ראוי לבך או בלתי ראוי אלא כשיכין עצמו עי התפלה בלבד וזה דבר כתבאר בכתו במקומות הרבה ובפרט במנשה בן חקיה מלך יהודה שהיה רשע גמור ולא היה מי שמ שמרה והפליג ביצול כמוחו לפניו ולאחריו וא עפכ נאמ בו ובהצר לו חלח את פני ה'אלקיו וגו' ויתכלל אליו ויעיתר לו נ נישמע תחנתו וישיבהו ירושלם למלכותו 'ולמדכו מזה ב'דברים האחד שאף אם יהיה המתפלל בתכלית הרוע מוכן ל לקבל החסר עי התפלה ׳ והב׳ שהתפלה היא נשתעת אף מתוך הצרה כתו שהעיד הכתו ובהצר לו וגו׳וזה מורה על גו גודל הפלגת חסד הסס על ברואיו שמדרך האנטי לות ומרוע באתם אלי עתה כאשר צר לכש אבל השי הוא חפץ השר וימינו פ זוטיז לקכל שבים בכל עיז ועיני את התשורר ויבעקו אל ה׳ בצר להם נג׳ ואת׳יונה קראתי מצרה לי אל ה׳ ויע

יא ב

ויענכי כלות



שהנביאים לא היו מסתפקים ברבר אחר מנזכר ההיתר בדברי אסף אלא מהזכירת סתי אלו הספקות להיותם מבטערים על הדבר צער גדול בשהיו רואין בעיניהם רשע וטוב לו או צדיק ורע לו שהדב פנראה לעינים מצער את האדם צער בדול יותר מהידעה בו שהאדם מתפעל יותר מהמורגט ומוטג בחוט יותר ממה שיתפעל מן הנודע באמתות א"עפי סלא יספיק במציאותו כלל יהלא תראה מלעה נאמלו מפי השם בהרלך רד ונו ולא היה הדבר אצלו בספק כלל אחר ש שכאת לו תפי השם ועבו לא כתכע תלהוריד הלוחות ולא הסכי להכיחם בהר ושלא להורידם וכמרוב אל התחכה וראה את העגל בתוש חרה אפו וישלך תיריו את הלוחות וישבר אותם תחת ההרי הרי שנתפעל תן הנראה לעינים ונבטער נ נחרה אפו ינתר ממה שכתפעל מן הנשמע א"עפי שהיה יודע שהכאמלו מפי השם אמת גמור בלי ספק ועל דרך זה ה היה אפשר לומר שהנביאים בראותם בעיניהם צדיק ורע לו רשע וטוב לו היו מצטערין מאד על זה יובעבור זה היו מתלוכנים על הדבר הזה כחולה התציוער על חלת א'עפי שיודע סבת חליו קודם לכן ויודע שיחלה בהכרח אינו מניח מהתלוכן על חלת בשעת החולי יניורה על זה מאמ׳ירמיה שאמ׳ בדיק אתה הכי אריב אליך י כלומ׳יודע אכי שנדיק א אתה ה'נישר משפטיך כשאריב אליך לל בשאני מתרעם מן המדה הזאת אבל מכל מקום אני זוכר צערי מהנע דרך ה הרשעים צלחה יוכן נאת שהיתה כוונת כל הנביאים אלא שאין זה מספיה תכל וכל ולא מסבים עם הבתו יפה נהכראה לי בזה הנא שהכביאים לא היו מסתפקים בדרוש שנשתפק אשף כלל אבל היו מסתפקים ומתלוכנים ע"ד מה ש שאת׳ דוד כפלה כא ביד וגג׳ חה שא׳עשי שתתשפטי השם הישרים אפשר שיניע רע לבדיק כתו שכת׳ תכל תקום לא היה דאו שיניע זה לנדיק על ידי מרשע עבמו שזה מביא לאנשים לפקשק במשפטי השם ותפוג תורה - ויורה על זה לשון ת תלוכת חבקוק שאת כי רשע מכתיר את הבדיק על כן יצא משפט מעוקל א עפי שהיה יודע שישראל הוטאין וחייבין עוכש היה מתרעם על היות הגעת העוכם לישראל על ידי נבוכד כצר הרפע כי היה ראוי שיגיעם עוכש עי השם אם ב במגפה או ברעב או בתחלואים רעים כמו שחלו באיוב או שתהיה ירושלם הפוכה כמו רגע כסדום לא שיהיה הרש הרשע מכתיר את הצדיק ולהראות שא היתה כוונתו בתלונתו את למה תביט בוגדים תחרים בבלע רשע צדיק ממכו פלא אמר צדיק סתם אלא צדיק ממנו כלומר שא"עתי פלא היו ישראל צדיקים גמורים מכל מקום היו יותר צדייןים מ מכבוכד כצר הרשע שהיה מכלע אותם ומזה היה מתרעם למה היה מתנהג במדה הזאת שינוע הרע עי הרשע לצדיק מתכנ א עפי שאיככו צדי במור וכן תרעומת ירמיה היה על דרך זה בכ שהיה מתרעם על אכשי עכתות שהית רשעי נהיו רנדעין אנתו ומכקשין את נפשו והיו רוצים להשקותו שם המות והוא לא היה יודע אמ׳ ואני בכבש אלוף יובל לטבוח ולא ידעתו כי עלי חשבו מחשבות כשחיתה עץ בלחמו וכבריתנו מארץ החיים ושמו לא שכר עודי ולולי ההשנחה האלקית שים כועל בידש כתו שאת׳נה׳ חודיעני ואדעה אז הראיתני מעלליהם ושבת התרעות׳הזה אינו לפי שאינו משפט ישר שיעשה השם תן הרמע כלי לקחת נקתתו תן הרמעים כתו מביארתי בסב הג'תרשע וטוב לו אלא לפי שתבי את האנשי לחמוד משפטי השם יותא שאת חבקוק על כן תפוג תורה ולאיצא לכצח משפט וגו חית על דרך מה שאת שלמה מעין נרפש וגולל שכמו שהמעין הכרפש והמקור המשחת אין הרע והחזק למעין ולא למקור אלא לרואים ולמסתפרן ממכו להיות מצטערים על היות מעינם נרפט ומקורם משחת כן בשהצדיק מט לפני רשע אין החזק לצדיק שהוא יודע שהייסורין סבאי עליו הן לטובתו למרק מיעוט עוכות סבית ויודע גם כן סהרבה דרכי למקו כטיקה נקותו מעוברי רצונו ואין הבדל אבלו בין שיפרש השם חטאו לבדיוק עי כחש או אריה או בעל תי אתר או על ידי הרפע י ואולם ההדק והבער ה הוא לאכשים הרואי לפי שהם באים לחשוד בתשפטי השם ולותי הנה פלו רשע גתור והוא מזיק את פל שהוא בדייק תתכו אינפי שאיכו בדיק במור וידאה לאכשי שאין זה משטעישר ילא שיהיה כן לפי האמת שהכה חבקוק עבמו ביאר זה שאמ׳ ה למשפט שמתו וצור להוכיח ישרתו דל שהרשע איכו רק כלי שיעשה השי על ידו משפט ברשעים ושיוביה השט הצריקים על ידו בתכאוב ובער כדי לתרק תיעוט עונות שבידם כדי שיזכו לחיי העולם הבא ושיאבד הרשע אבדון נצחי כר ברגע י כמו שנאבד כל זרע נבוכד נצר וישראל עלו מגלות בבל והצליחו : והעולה מזה שכל יישורי הצדיקים תכליתן ל לטוב והבלחות הרשע תכליתן לרע וכל דבר יבחן טובתו או רעתו כשי התכלית ובזה הדרך יובנו כל דברי הנביאים ו נהחכמי אחד לאחד שיש מהם שדברו על דרך אסף או אוב נים שדברו על דרך חביאק וירמיה ניסעיק הדבור בהטגחה במה שכתבנו :

פרק יו׳ וראוי שכתשיך אל המשנחה הדבור בתפלה לפי שהתפלה א"עם שאינה עיקר מעקרי התורה הנה היא עכף מסתעף מן ההסגחה שקבלת התפלה יורה בהכרח על ההסגחה כמו שבארכו והוא דבר ראוי ומחוי׳על כל מאמי בהשגה שיאמין שהתפלה מועיל לו להזילו מרעתו כי מי שלא יתפלל בעת צרתו הנה הגא אם מסני שלא יאמין כהשגחה ואם שיאמין כה אבל יסשק ביכולת השם על הצלתו ושתיהן כפירה ואם שיאמין בהשגחה ולא יש ישסק ביכולת השם על הצלתו שהאל יכול על כל דבר אבל יסשק אם הוא ראוי לכמו זה ההטבה שתשמע תפילתו וזה ד

### כאמר ד'

כאלג התפלה סיא מצד הבת המתאה ואינו כן אלא מצד הכח השכלי המעורד את הארם אל הטוב ולאהבה את השש ו והכח המתאח בהסך ינלוח שיים הכתוב תבין לבם נתושיב אוכך ילבאר שמוניעת תאית העניים אינה אלא אחר שיוכן הכח השכלי אל התפלה להדבק בשם נואו תכין לבם ניוזי תקשיב אוכך יכן נאמ לדניאל למן היום אשר נית אל לכבך למכין ולהתענגי לפני אלקד נשמעו דברי וביארו זל מכאן שאפי קבלת התעני קודם שיתענו תועיל לקבלת התשלה מדד הכנת הלב וזהו שאמ הבתוב ושיה טרים יקראג ואט אענה כלומ כשיבין הכח השכלי עצמו להתפלל או להכנע ול המדד הכנת הלב וזהו שאמי הבתוב ושיה טרים יקראג ואט אענה כלומ כשיבין הכח השכלי עצמו להתפלל או להכנע ול ואסיין ולהתענגי לפני אלקד נשמעו דברי וביארו זל מכאן שאפי קבלת התעני קודם שיתענו תועיל לקבלת התשלה מדד הכנת הלב וזהו שאמי הבתוב ושיה טרים יקראג ואט אענה כלומ כשיבין הכח השכלי עצמו להתפלל או להכנע ול ולהתענות שרים שינשו התענית בשעל אני אנה הכעוד הם מדברים לעשות התשלה והתענית אני אשמיע ואסי קודם שיתפללו בשועל יובלבד אחד שנאור הכח השכלי שהראוי להתפלל על הדבר הזה ושהדברי ההוא אשיר הח ההסבה לא מדד הנותן בלבד שהאל יכול על כל דבר אבל שיבחן האפשרו גם כן מדבר הזה ושהדבר ההוא אשיר הם ההסבה לא מדד הנותן בלבד שהאל יכול על כל דבר אבל שיבחן האפשרו גם כן מדה המקבל אם יש בו הרמים יש החסד ההולא מאד הנותן בלבד שהאל יכול על כל דבר אם שהאו דבר שיום בחקג לקבלו אין ראוי לבקש עליו רחמים יש החסד ההול מאל מדד הנותן בלבד מהאל יכול על כל דבר אלי בעובאה אבר איום בחקג לקבלו איני לבקש עליו רחמים יש החסד התול שמס אין הכות בנול כזה והדומה לו אין ראוי להתפלל עלמי כי אין כל אר סראוי למשול על כל וושבי ה הארץ שאפשר שיהיה בהם איש יותר מוכן להו מתכו ולא ימנע שם טוב מין האחד בעבור זה שחסרי השם ימשו מדל

פרק יח'

המועילים אל האדם וראיות המקבלים תלוי בחכמת השם ולא בזולתו : מה שהבי האנשים לשקשק בתפלה קריב למה שהביא אותם לסלק ידיעת השם יוזה שהם אומי

שלא יתלט הדבר מהחליקה אם שנגזר מהשם טוב מה על איש מה או לא נגור יואם כגזר אין ב צרך תכלהואם לא כנור איך תועיל התפלה לשכות רצון השם לגזור עליו ט ב אחר שלא כנור שלא ישתכה השם מן הר הרבון אל לא רבון ולא תלארצון אל רצון יובעבור זה ואמרו שלא יועיל כשרון המעשה אל שיגיע לארש מהאם בע בעבורו טוב מה יוכן האמרו שלא תוציל התשלה להשיגטוב מה או להכבל מרע שנבזר עלו יוכמצא איוב טוען זה הד הדעת בשם הרשעים ונטה אליו את כתתמיה על השם אם תשניח בתעשה בני אדם תרוע לאיענוש הרשעים על היותם תאמינים על הדעת הוז אמ מרוע רשעים יחיו עתקי גם גברו חיל זרעם נכון לפניהם עתם וגו ויאמרו ל לאל סיר מתכו ודעת דרכיך לא חשצטו ימה שדי כי נעבדטו ומה נועיל כי נפגע בו יהנה יבאר שרעתם היה שאין כש כשרון המעסה מנעיל ווהו אומרו במה שדי כי כעברכו ישיין התפלה מועילה וזהו אתרו ומה כועיל כי כפגע כו׳ וזה להיתם חופבים אחר מנגור על האדם רעה מה אי אפשר שיתבטל בשים צד ונראה שנטה אינב לוה הדעת במה שם מסמך לזה הן לא בידם טובם עבת רשעים רחקה מני כלות הנה אני רואה כי לא בידם טובם שלא על ידי כשרון הת המעשה ירבו טובותיהם נלא חיק רוע מעשיהם להסיר מהם הטובות המגיעות חליהן ועל כז אכיאות'כי עצת רשעים רחקה מני כלומ העצה האלקית היעוצה על אלה הרשעים שיבלו בטוב ימיהם היא רחוקה מידיעתי ועל כן אני אות מהכל בגורה שאם לא יהיה הכל בגזרה נהיה כסרון המעשה מועיל היה ראוי שיגיע הרע אל הרשעים בע בעבור מעשיהם ואיננו כן כי כמה נר רשצים ידעך יובא עלימו אידם חבלים יחלה באפו הל כמה רשעים נראה שי פידעך נרס וסיכא עלימו אידם כלומ גמול מעסיהם הרעים ושיחלק להם הטם חבלים באפו על מעשיהם הרעים ומזה יראה שנטה אינב לדעת הרשעים האות שהגורה אמת ושלא יועיל כשרון המעשה או התפלה לבטל הגורה וזה הר הדעת אינו נכון שהחשפעות העליונות יושפעו על המקבל בהיותו במדרגה ידועה והכנה ידועה לקבלם ואם לא יכ יכין האד עצמו לקבל השפע ההוא הכה הוא המוכע הטו מעכמו שאם כגזר על איש מה עדמ שיצליחו קבואותיו בשכה כל והנא לא יחרוש ולא וזרע בשנה ההיא אף אם ימטיר השם מטרות עזו על פני תכל ארצה לא תצלחנה תבואותיו א אותי שלא חדש וזיע והוא מוכע מעצמו הטוב ההוא בסלא הכין עצמו לקבלו יולפי זה כאת סכשכנור על הארם טוב מ מה הנה הוא כגזר עליו במדרגה ידועה מכשרון המעשה יוזה כלל ייעודי התורה יוכן כשכנזר עליו רע מה הנה הוא כג כבזר בהיותו במדרגה ידועה מהרוע או בהכנה ידועה וכשתשתנה המדרגה ההיא או החכנה ההיא תשתנה הגזרה בה בהברח לטוב או לרע יוזה כמלך טבזר על כל הערלים שבמדיכה פלו שימולו או שיהרגו או שינתן לכל אחד כסף זהב ועמד אחד מהם ונימול שתשתנה בלי פפק הגזרה ההיה ובטל מעליו לרע או לטוב כפי ההכנה שנתחרשה באיש ההוא ולזה היה ההשתרלות בעשיית הטוב וכשרון המעשה טוב והכרחי בכל דבר שהוא הכנה לקכול לשפע האלהי או לבטל תעלי הגורה יחה תסכים למאמיול רבא איקלע לתיתלא חזכה שחורי ראש אמ מאי האי אמ ליה מדבית עלי קאתיכא דבתי ביה וכל מרבית ביתך אנשים ימותו יאת להו זילו אישסקו בתורה דבתי היא חייך ואורך יוויך שיראה תדברי

יא ג

.

₹\*\* .

כלות אף אם לא היה ראני שתקובל תפלתי תתוך הזרה שבתרתי תלשנית לא בעבור זה נתנע תלענות אתיי וזא

כל תיכי החשר תושפעים ונתשכים מחשי ואין נתצא אחר זולתו שיוכל להשפיע חשר על שוש פרקיו כתבא נזה לפי שאי אפשר שיקונה חסד גמור משום כתבא אלא אם כן כתבאו במשפיע ההוא ד תארים הא שיהיה התשפיע ההוא בלתי משתנה שאם היה תשתנה אי אפשר שיהיה החשד הנתשך מתנו גמור כי לא יהיה קיים ואין נמצא זולת השם שלא ישתנה כמו שבארתי בם א מהמאמ הב ואחר שהוא משתנה אי אפשר שיהיה ה החסד קיים בלתי משתנה יוהב שיהיה התשפיע ההוא בלתי בריך אל עזר אחר נמצא זולתו ישאם יהיה צריך אל עזר זולתו לא יהיה בטנח מקבל החסד שיתמיד החסד ההוא אם לא בהמצא העזר ההוא והוא מבואר מהכוחות העליוכות ש שהה יורו על דבר כשיסרים עמהם ענין או סבה אחרת עוזרת לזה כאלו תאת שיהיה בעל הצומח בבית כבודו או יב יביט אל כוכב טוב וכיוצא בזה יואין נמצא בעולם שלא יצטרך אל עזר זולתו אלא השם בתאת הכתו אני ה עושה כל והג שיהיה המשפיע ההוא יכול על ב׳ הפכים בפוה שבזולת זה לא יוכל בנטה שתים לבדי רוקע הארץ תאתי: המקבל להשיג חפבו בכל עת שפעמים יצטרך האדם אל דבר ופעם אל הפכו שפעמים יצטרך דרך משל לעשות מ תלחת ופעתי יצטרך אל שלום נהוא ידוע תהכחו העליונו שהכוכב התור על התלחתה לא יורה על השלום והתורה על החרב לא יורה על הבנין ואין כח ביד היוורה על המלחמה להפך הוראתו לשלום יוכן המורה על המחלה לא יורה על הרסנאה זולוה לא יוכל התקבל החסד להית בטוח שימשך אליו החסד התצטרך לו אלא אם כן יהיה המשפיע יכול על ש מני החפכי בשוה ואין בעולם שיהיה יכול על זה אלא השם את הכתוב יוצר אור ובורא חטך עושה שלו וכורא רע אני ה׳ עושה כל אלה יוהר׳ שיחיה התשפיע ההוא בצד שלא יהיה שום כתצא אחר יכול לעכב על ידו תלעשות רצונו׳ שאש ים מעוב על ידו לא יהיה בטוח מקבל החסר שיגיע אליו החסד המבוקש מן המשפיע ההוא שאולי יעכב עי זולתו ׳ והוא מכואר שכל נחצ׳ אלת השם יכול השם לעכב על ידו ואין תי שיעכב ביד השם שלא יעם רצונו את הכתו הן יחטוף ותי ישיבנו מי יאת אליו מה תעשה י ובהתחבר אלו התוארים במשפיע יחיה בטוח מקבל החסד שיתחיי בידת החסד התגיע אנטיגיע התבוקט ואחר שאין כמצא זולת השם שימצאו בו יחד אלג הד' תכאים הנא מכואר שאין ראוי שיבוקט אנ חה הדבר ביאר אותו הבתו בפרש האזינו ראו עתה כי אני אני הוא ונו׳ וביאורו שיקונה חסד תשום נתצא זולתו מלפי שהנגי המצרין לישראל חומבין שהשי אין בו יכולת להצילם ואמרת אי אלהימו צור חסיו בו אשר חלב זבחימו יא יאכלו והדברים הללו מורים שהם חושבין מאלקי ישראל הוא כשאר הכחות העליונות שהוא מקבל שנוי או שהוא צריך עזר אלוה אחר עמו או שאינו יכול על כל דבר מאין לו כח על הב הפכים בשוה או שיש נמצא אחר אלתו שמעכב על יד ולזה ביאר שאין השם שהוא אלקי ישראל כפאר הכחות העליונות כאשר חשבו אכל הענין הוא בהפך שהוא ית קייים בלתי תשתנה וזהו אתרי ראו עתה כי אני אני היא כלות שאין נתצא בעולם שיוכל לות על עצתו אני אני הוא א אלא השם נאת אל תי תדתיוני ואשוה יאת קדוש לל שיהיה לו השווי שיאת קדום שכל כתצ׳ אלתו הוא תשתנה תיו אל תס נאינו היום אותו שהיה אתיוול שכבר נשתנה ולזה לא יכול עליו לשון אני אני הוא שאינו בכל פעם על תאר אחר קיים אבל השם להיותו בלתי משתנה יכול לות על עצמת אני אני הנא יוכן יאת הנביא אנכי אנכי ה שלא יפול זה הכפל אלא עליו ית שהוא היום אותו שהיה אתמול מבלי שנוי וזה רומז על התוא הראשון י ואמ א"חכ ואין אלקים עמדי בלומ שאיני בריך בסעולותי עזר תזולתי לרמוז על התואר הטני ואת׳ אחר זה אני אמית ואחה כלות׳ שיט לי כח על הב׳ הטכי בטוא לרמוז על התאר הג׳וסיים ואין מידי מכיל לרמח על התואר הד׳כלומ׳ שאין סום במצא זלתי שיוכל לעכב על יידי מל מלעשות רצוני ואחר שאין נמצא זולתו שימצאו בו אלו אלו הד תנאים אי אפשר שיתשך החשד מזולתו אלא ממנו בל בלבד יולה את התשורר יחל ישראל אלה ביעם ה'החסד וגו׳כלות יקה אלה שתה שאתה תבקש איכו על כד הגמול אלא על צד החסד נאין שום כתצא זילתו שיוכל לעשות חסד שהוא לבדו תקור החסדים והטובות כלם חתו כיעם ה' ה החשר לל ולא עם זולתו ולזה תחיה התפלה ראוי אליו ולא לזולתו שאיך יתפלל אדם לפני תי שאינו יכול לתת את שאלתו ולעשות את בקשתו שהבח השבלי ישפוט שלא יתפלל אלא לפני מי שיש לאל ידו לעשות בקשתו י והתעוררות התפלה הוא מצד הבח השכלי חה שאף אם נמצא הפתו אות תאות ענוי שמעת ה׳ שיראה שהתעלה היא מהתעוררות הכח התאנטי אינו כן אלא כי כאיתחיל הכח התאוני להתיאות יתעורר סכח השכלי לחפוב מחשבות לבקש דרך שתושג בו התאוה ההיא וכשוטפוט טוז לא יושב אלא על ידי השם שהוא יכול על כל.דבר ומשפיע חסד אפי על הבלתי ראויים מיד יבור שראני להתפלל אליו ית׳ ולפי שההתחלה הראשונה היא מצד הכח שתאוני יוהש הבתוב שתיעת התפלה אל הכח המתאוה ולזה

בוא מה שאת הכתוב תאות עכוים שמעת ה׳ באלו

מנביא מירבה תבואותיו מאה שערים או אם יראה מהאש ההוא יצליח במקנה יברכת שירבה מקנהו שיצור גדול תם תעלט שרתו ולא תשכל יועל זה הדרך את שהוא בכל שאר ההצלחות וכשיקשה הדבר מצד התשלה יאת שהוא הגדת הע העתידת יואס יקשה עליהן מצד הגדת העתידתת יאת שהוא תפלה יולזה הדרך יצטרכו לחלק בין הברכות הנאמרות על פי הנביא לגאמרות מפי הצדיקים והחסידים שאינן נביאים יוכן משה לזה כל הברכות הנאמרות לישראל משיה הכהנים שאין בהן הגדת העתידות כלל אלא א"ת שכל אלו דרך תפלה יוכן השה לזה כל הברכות הנאמרות לישראל משיה הכהנים שאין בהן הגדת העתידות כלל אלא א"ת שכל אלו דרך תפלה יוש יצחק לפי שהיה נביא היה בהם הגדת העת העתידתת ולפי חרד יצחק כל המרדח ההיא מן העצבון שהיה עצב על מה שראה בנבואה מן הטוב העתיד לבא על י יעקב ורוב הצלחתו על עפו שהיה חביב לו יוש לתמוח אחר שהתפלה מועיל בברכות ליה לא התפלל יצחק על עשו שיצליח יותר מיעקב כמו שיות כלו הצדיקים על המתוברך על ידם יולמה כל את לעשו שהברכות הודר העתיד לבא על י שיצליח יותר מיעקב כמו שיותפלנו הצדיקים על המתוברך על ידם יולמה לא את לעשו שהברכות הודית העדורת ושלא הפסיד דבר בברכו את שיות בוזה היה יותר ראוי כדי שלא שטום שיא שטום עלו אח לעשו שהברכות הנה אבית הבית ו

לי בזה הוא שענין הברכות אינו הגרת עתידות כלל אבל הוא תשלה עם נתינת הכנה אל הוא גראה המקבל שיחול השפע האלהי עליו וזה שהשפעים העלוונים ישתלשלו ויוששעו על המק

המתקבלים בהדרצות ואתצעיים ובתנאים שיחיו המתפלים ראויים ועל יחם ושדור שמור ושיהיו עם זה מוכנים לקבול המפע ההוא יואם יעסק החשתלשלות מאי זה מהאתצעיים ולא יהיה היחם שמור או הסדי או יהיה המקבל בלתי מכן מתכלבל השפע או היחם ולא ימול השפע האלהי בהשתנות הסדר ולזה צריך שיהיה במקבל הכנה כדי שיחול בו השפע ח חתא וכשלא יהיה המקבל מוכן לקבל השפע האלהי וכן עי הנביא או עי הצדיק או החסיד ויהיה המברך אמצעי בהור החתא וכשלא יהיה המקבל מוכן לקבל השפע האלהי וכן עי הנביא או עי הצדיק או החסיד ויהיה המברך אמצעי בהור החתא וכשלא יהיה המקבל מוכן לקבל השפע האלהי וכן עי הנביא או עי הצדיק או החסיד ויהיה המברך אמצעי בהור בתורדת השפע ההוא זוהו ענין סמיכת היד שהיו סומכין ידיהם המברכים על המתברכין לתית הכנה אל המתברך ש שחקבל השפע או הטוב ההוא זוהו ענין סמיכת היד שהיו סומכין ידיהם המברכים על המתברכין לתית הכנה אל המתברך ש שחקבל השפע או הטוב ההוא והאלו החסיד או הצדיק המברך הוא צכור להמצדך השפע האלהי על ידו יכמו שמציכו ב אנכון הנכניא השפע הקול נהאלו ההסיד או הצדיק המברך הוא צכור להמצדך השפע האלהי על ידו יכמו שמציכו ב אנכין הנכניא שהיתה פורה עי הכנית היכית מקיד עלית וכשי מעלת הסוד או המברך יהיה מדיג המש למשי הח לך את המשע בן כון אים אשר רוח בו וסומכת את ירך עלית וכשי מעלת הסומי או המברך יהיה מדרגת השפע המקובל ולוח תמצא שאת אליהו לאלישע כשאמי לו שאי אפשר לאדם לתיה כניה מסוד או המברך יהיה מדרגת השבע המקובל ולוח נאמד לו אליהו השית לשאנל שאי אפשר לאדם לתנה הכנה של המקבל ותר מהנרצה אצלו נלוה אמ לו איזי האותו

או אפשר לו להשביע עליו פי סנים מוזה שהיה באליהו טרם הלקיחה מה שלא היה אבשר לו להשפיע ק דם שילקח . נלטון הקשית לשאול יורה שאין פי שנים ברוחך כתו יכיד לתת לו שי שנים האתור בבכור כתו שכתבו קצת התפרשים מאם כן לא היה אות לו הקשי לשאול שהרי אלישע היה ראני להתנבאות מעבמו יותר משא בני הנביאי אינם שהם שמשו את אליהו קודם אלישע והית מכינים עצמן לכבואה יותר ממנו שכבר נאמ׳ לאליהו בהר הכרמל ואת אלישע בן שפט מ מאבל מחולה תמשח לכביא תחיוך ינלמה הקשה לשאול כשיהיה הוא הבכור בכל בני הנביאים לקחת פי שנים כאחד מ מהס אבל האתיהוא משאל לגפי שני ברוח אליהו בתה שהיה קודם הלקיחה וכן היה לג שנסי אליהו היו חינסי אלישינ יו וכן הסביתו רול בזה בראסון תתסכת הולין וכן יראה תלשין הכתוב שאליהו היה נראה לאלישע אחר הלקיחה כתו שא מאדין שהיה נראה לקצת החסידים תחכתי התלתוד את הכתו נירם את אדרת אליהו אשר נשלה תעליו ניבא ויעתוד על שפת הירדן ניאת איה אלהי אליהו אף הוא ויכה את התים ניחנו הנה והנה ניעבור אלישע שאחר שכת ויעבו אלישע ולא בתב ויעבור בלבר כראה שהמכה לא היה אלישע לבדו אלא אליהו היה עמו שנראה לג באותה שנה ועליו כאמר אף הוא ניכה את התישינכן תכאתי בתוב במס קרותי התפרמים שאליהו נראה לאלישע באותה שעה ואו נחה רוח אליהר על אלישע ונתקיים בו שהיה לופי שנים ברוחו לפי שראה אותו אחר שלקח מצמו יוכן מבינו שאחר הלקיחה כתוב על י יהורם בן יהושפט תלך יהודה ויבא אליו מכתב מאליהו הנביא שכראה שהיה או נמצא בין האנשים ומתרון מצשיהשי וסמיב׳ היד שאמרכו אין ספק שעל מי שיש לו הכנה מרובה תועיל יותר מסמיב׳ היד על מי שיש לו הכנה מועטת ׳ ניגל כז מס ועקב יד יתינו על ראש אפרים שיש בו הכנה גדולה יותר מבמנשה ולזה רצה מתחול הברכה על ידו עליו בינין יפה כפי גודל הכנתו אליה אבל בתנשה לתיעוט הכנתו לקבל השפע הספיק לו מישית לו יד שוואלו עליו כדי שיחול עליו ב בברכת יעקב השפע שהיה אפבר לו לקבל וזו היתה הכונה בברכת הכהנים את העם כדי שיהיו אמצעיי לחול השפע על המחברכים כפי הכנת כל אחד מהם והיו נושאין כפיהם בשנית הברכה שהנא כענין שמיכת היד והיתה ברכת הכ בכחנים לכלל ישראל או לצבור לפי מקרבים יותר תוכנים לקבול השפע מן היהיד וזה עלוי

1 N



שיראה מרבריהם שהגורות האלהיות הן הנה בהיות המקבל בהכנה ומדרגה ירועה יואם תשתנה המדרגה ההיא תשתני הגזרה ההיא יובעבור זה הוא שאת׳ ששנוי השם יועיל לבטל הנזרה וכן שנוי המעשה יומוה הצד הוא שתועיל התמובה לרשע שעי התעובה הוא כאלו נהפך לאים אחר שלא נגזרה עליו אותה גזרה שהרי אחאב שנ עליו רקלא כאחאב אשר התתכר לעשו׳ הרע בעיני ה׳ ואחר שנגזרה עלת גזרה לפי שצם ונתכסה בשק ונכנע לפני ה׳ נאת׳ לאליהו יעז כי נכנע אחחב מפני לא אביא הרעה בימיו בימי בנו אביא הרעה על ביתו זוח יורה שהגורה הנגורת על הרשע הוא בחינת בת בתנואר ההוא מן הרוע וכסימתנה מן התואר התוא על ידי התטובה הנה הוא כאלו נהפך לאיש אחר שלא נגורה עליו א ועל זה הדרך הנא מבואר שתועיל התפלה או כשרון המעשה אל שיוכן המתפלל לקבל שפע הטוב לאתה בזרה י או לבטל ממנו הרע הנגזר עלת להיוחו משתנה ממדרגת הרוע שיהיה בה יוא הטענה רמז אליה כופר בהיותו מאשים את אינב שלא היה מתפלל לשם להצילו מרעתו י ולא היה מכין עצמו לבטל מעליו הגור וזה שאמילו אם אתה הכינות לבך ופרטת אליו כפך אם און בידך הרחיקה כי או תשא פניך ממום וגו כלות אם תכין לכך להתפלל ולתהן מעשיך אין סשק שני התפלה וכשרון המעש תמלט מן הברו הללו יומוה יתבאר שהתפלה וכשרון המעשה מועיל לבטל הגזרה בכל צתיוכן אלאל יפה צעקה לאדם בין קודם גזר דין בין לאחר גזר דין יואין להקשות ולות איך ישתנה רצון השיעי התפלה שכך היה רצון השם מתחלה שתתקיים הגזרה בהיותו באותה מדרגה ואותה הכנה יואם תשתנה ההכנה תשת חשתנה הגורה ושאלת השתנות ידיעתו ית בהשתנות ההכנה עי התפלה סב אל שאלת ידיעת השם עם טבע האפשר וכמו שלא נחקור על ידיעת השם איך היא שלא תשתנה עם מציאות טבע האפשר כן לא נחקור עליה איך היא שלא ת תשתנה עם התשלה אבל נאמין שכמו שלא תשתנה ידיעתו עם מציאות טבע האפשר כן לא תשתנה עם התפלה ועם כל זה כאמין היות טבע האפשר נתכא אחר שהעיד עליו החוש יכן כאמין היות התפלה מועלת לבטל הגזרה אחר שה מהעיד על זה החוש כמו מיבא ואף אם לא כרע איך תהכים ידיעתו מבלי שכני עם התעלה כמו שלא נדע איך תשכים עם מציאות טבע האפטר לא מפני זה נכחים מה שהעיד החום שהשי יהים נעתר אל המתפלל לתנ את שאלתו מאי זה מין טיהיה׳ וזהו מה שהשיב אליכון לאיוב על שראה שכטה לדגת הרשעים האות מה שדי בי נעבדנו ווה נועיל כי נפגע בו׳ אמ׳לו משיב על דבריו ואמרת מה ידע אל הבעד ערפל ישפוט׳ עבים סתר לו ולא יראה וגו׳כלות׳ אחר שאתה כו כוטה לדעת הרשעים האומרי מה כועיל כי נפגונ בו לבטל התפלה כדי פלא תשתנה ידיעתו הנה בזה הדעת אתה בא לבטל ידיעינ הסם עם טבע האפטר כדי פלא תשתנה ידיעתו ואש ואמרת מה ידע אל י ונראה בזה שדעתו לומ עולם במנהגו כוהג וזהו מקרא אורה עולם יאת לו האורה עולם תשמו אשר דרכו מיצי און י האומרי לאל סור ממכו ומה יפעל מדי למני הנה קרא מתי אזן האומרים בגלם במכהגו נוהגלפי מהם מבטלין במרון המעמה והתפלה' וזה מסיים בד בדברת אם תשוב עד שדי תבנה תעתיר אלת נישמעך ונו כאלו ירמוז בזה שסבת ייסורת היתה בעבור שלא היה מ מאמין שהבלחתו היתה מהשם כי אם ממנהג הטבע יוכן יאמין בישורית ועל כן לא היה מתפלל לשם עליהם י ויאמר אליפו שאם ישוב אל המם ויתפלל לפניו ויודה לו סתכל בא ממכו ישמע תפלתו וינצל מייסוריו ויצליחו נכסיו י ולוה א את העתיר אליו וישמעך וגו׳ והיה סדי בצריך וכסף תועפות לך יכלות שעי התפלה יהיו נכסיו מצליחין יוכן העיד הכ הכתיב וה שב את שבות איוב בהתפללו בעד רעהו ביכשהאתין שהתפלה לשם תועיל ובעבור זה התפלל לפניו מיד ש

ככנתו :

פרק יט'

צניין הברכונ שהנביאים והצריקים והחסידים מברכין און האנשים הנא דבר נבוכו בל המ המפרשים נלא העלו בו דבר הנון יוזה שהם את לא יתלט הדבר מחלוקה אם שיהיו הברכות תשלה או הגרת העותירות יאם הם תפלה למה תרד יצורן חרדה גדולה עד מאד על שבירך לאלת עשו ואמ מי איפה הוא הכד ביד וגו׳ ואת׳ ואברכהו גם ברוך יחיה יחזור ויתכלל על עשו כמו שהתפלל בתחלה על יעקב שבלי שפק יתור ראוי טתאיה תפלתו נשמעת באחרונם על עשו שתעשה ברצון יותר ממה שנתקבלה על יעקב שהיתה במרמה ואם הברכו הן הגדת עתידות לתה כתרעש עשו על זה ואת את בכורתי לקח והכה עתה לקח ברכתי ואיך את לו יצחק הן גביר שת סמתיו לך נאת כל אחיו נחתי לו לעבדים הרי לא עסה דבר מעצמו אלא שהיה מגיד בנבואה העתידות לבא על המ המתברך ומה תרעומת ים בזה ליכחק ולא לעשו י והרבה דברים כאמרו בזה יוהיותר, ככון ממה שהסכימו עליו הוא ש שענין הברכות כאלו הוא דבר תורכב תשניחם מהגדת העתידות ומן התעלה על דרך זה שהנביא יראה בנבואה הע העתיד לבא על התתכרך ניתפלל בעדו להרכות הטוב החוא כאלו תאתר שיראה בנבואה שהאיש ההוא יצליח בעבו בעבודת הארוה ויברכה סנביא



#### באמר ד

לוה מה סביארי אול ממה מכוכר בבתו ועבדתם את ה'אלקיכם וגו שהעבודה ההיא אינה עבודת הקרבנות שהיא במ במקום מתחד אבל היא עבודה שהיא בכל מקום יואי אפשר ג'ב שתיהיה כעבודת העבד לאדון שהאי אינו מצטרך אל עבודת ואלתו ' ולה תיחה העבודה הזאת בהכרח שיהיה אדם מוסיד שבחיו בכל מקום ומכיר שהכל בא מאתו ומכין א צרבית ממנו בהיותו מתחכן לפנית ומודה שאין לג עוזר וסומך מבלעדיו וא היא העבודה אליו ולשי שמצאו בשסוק החו ובבא אחרית ד דברי כוללי מעצע ע" מתפל נא כמצא זולתה מן המצו וא היא העבודה אליו ולשי שמצאו בשסוק החו ובבא אחרית ד דברי כוללי מעצע ע" מתפל נא כמצא זולתה מן המצו ומן העבודים אליו ולשי שמצאו בשסוק החו ובבא אחרית ד דברי כוללי מעצע ע" מתפל נא כמצא זולתה מן המצו ומן העבודי שתורעיל לכך לשיב בארכו שהעבוד הזאת היא התפלה שהיא העבודה מבלב שאנחכו כמצא זולתה מן המצו ומן העבודים אתו לאת מימיך וגו ונמצא בימי דוד שהענילה לרעב כמו שאמרכו יכן והסירותי מחלה מקרבך בחוקיה ולא תיחה מסכלה ועקרה בארכן בחנה ואת מספר ימיך אמלא בישראל בעוגל את אימני אשלח לפניך ונו בחוקיה ולא מהיה מסכלה ועקרה בארכך בחנה ואת מספר ימיך אמלא בישראל בעוגל את מימנים שלמה לפניך ונו בחוקיה ולא מיהה מסכלה ועקרה בארכן במנה כן תועיל התפלה לכל סגרת כמו שליחית בוראה מתפלת שלמה דבר כי יהיה רעב בי יהיה סדעון ומנה ומרכה ונהינא גם מחלה ותועיל גם כן להנצעה להגדה ומתגלות כאמר בתכלתם עלו שר מון הגבותי נות לא מיויה מחלה אולים וו מחלה ותועיל גם כן להנג במות שנירא בתפלת שלמה דבר כי יהיה רעב בי יהיה סדעון לא מיה ומכות ומינה וני שליחים וני בל מני התחלואים ומועיל לכל הגופים ועל כן מורא בתפלתם עלו ישר מן הגלותי נמצא א"ב שהית הול מעמין השלת איוי

תורה בעניה התפלה סטק גדול והוא זה כי תי לכו גדול תמשה אדון כל הנביאים והוא התפלל פרק כא לשם על כטסתו לארץ ולא בענה את הכתוב ואתחנן אל ה אעברה כא וגו ויאת ה רב לך וגו וה נהנה זה מתה שיורה שהדבר הנגזר אי אפשר שיבטל עי התפלה נאס כן יאת האות' בי שוא עבוד אלקים ומה בצע כ כמנתחכן לפני אחר שאי אפשר לכטל הנגור: והתשובה בזה שהתפלה מועילה לפני גזר דין על כל פנים ואף ל לאחר גזר דין גם כן תועיל אם אין עמו שבועה יכן ארול יפה צעקה לאדם בין קודם גזר דין בין לאחר גזר דין כמו שירא׳ זה מחוקה שאחר שכאת לו צו לביתך כי מת אתה ולא תחיה כאת לו שמעתי את תפלתך וגו הכני יוסיף על ימיך נזה היה לאחר בזר דין כתו מאדול בברכות אבל בזר דין מלתמה היה בזר דין שיש עתו מבועה שכשבע לכן לא תביאו נ וכן ארול כי לכן למון שבועה וכתו שהוכיחו זה תלכן נמבעתי לבית עלי ולפי לא הועילה התפלה של מליעה: וזהו ההב התכדל מיש בין יחיד לבכור מהיחיד אין גזר דינו נקרע כשים עיתו שבועה ושל בבור הוא נקרע ותתבטל עי התפלה ווה יראה שהוא כן מקשר הפרשה וכדי שיובן זה היטב אביא הפסוקים שבאו בתפלתו של משה כדי שיובן הקאר יפה יה סנה בתחלה את ואתחנן אל ה ואליול אין חינון בכל מקום אלא מתנת חנם ודקדת זה לפי ששרש חנם חנן ובא להורו מאין ראוי לאדם לתלות תפלתו במעשיו הטובים ולא בזכות עצמו במאת אליהוא מה אכוש כי יוכה וכי יברק ילוד אשה וגנו חכמים לחוקיהו שתלה תשלתו בזכות עצמו ואת שלפי שתלה הדבר בזכות עצמו הצילו בזכות אחרים ונאמילו וב תנגתי על העיר הזאת להושיעה לתעני ולתען דוד עבדי ובעבורזה לא תלה משה רבי תפלתו בזכות עצמו אלא בת בתתכת חנם ולפי את ה אלקים אתה החלות ינו כלו כך הוא דרכך עתי לעטות חסד חנם שאתה החלות תעצמך בחנס להספיע עלי שפע כבואי מבלתי שאהיה ראני ולא שאכין עצמי לכך י וכן אראל בספרי אתה החלנת להראות את עבדך נסים וגבורות שנ אסורה נא ואראה הנה ביארו שאתה החלות נאת על התחלת נבואתו שלתשה וכאלו את רבונו שלעו שלעולם אל יקשה בעיניך לעטות עתי חסד א"עפי שאיני ראוי אליו ולתת לי מתנת חכם שכן דרכך עתי שאתה מעצמ החלות בסנה להראות את עבדך וגו׳ ואחר שכך דרכך עתי עשה גם עתה עתי החסד הזה שאכי שואל אעברה נא ואראה וגג והתפלה הזאת היא על דרך הושיעכו אליוי ישעכו ומה הוא המוכע שלא תעשה עמי החשר הזה שהומינה הואת הנגורת בלי אי אפטר שתהיה אלא מאחר מג פני׳ אם מכד העונש המגיע מאתך על חטאי או מכד הוראת המערכת או שהגיע זתכי להפטרי ואלו הג'הם הקבועים הקבועים לחיי האדםי אחי דוד על שאול כי אם ה' יגפנו או יותו יבא וימות או כ במלחמה ירד ונספה רמו בזה שהמיתות הן ג'אם כרתית או טבעי' או מקרית כי ה'ונפטו ירמוז על המיתה הכרתית והי' מיתת העונש על חטא או יומו יבא ומת על המיתה הטבעי׳ והיא שהגיע זמנו להפטר כפי מזגו או במלחמה ירד ונסשה זרמוז על המיתה המקרית המגעת לאדם בלא עתו ובלא הטא קודם אלא מצד המערכת או הגזרה הכוללת שכל מי שי פיכנס במלחמת פלג ימות נאם לא היה יוצא למלחמה לא היה מת י נאם יצא ימות מצד ההוראה הכוללת א עפי שאין בידן עון אשר חטא י ולא הזכיר המיתה הבחיריית לפי שאין אדם שיבחר מות מחיים ולא הסכים בזה אל האמת שהרי תיהות שאול בחיריות היתה שני ניקח שאנל את החרב נישל עליה וכן משה לא הזכיר אותה שהנא לא היה בוחר מות מחיים

### כאמר ד

ווה שאי אבשר שלא יהיה בהם תי שיהיה בו הכנה לקבל איזה שבע אלהי באתנעות הכהנים יועל זה הדרך הן ברכות הצדיקים או החסירים למתכרכי על ידם כדי שיחול השפע באמגעותן על המתכרך על דרך שפירשנו בנבואה בפר א מהמאמ הג׳נאל מקשה עלי איך אפשר שיהיה הצדיק או החסיד כלי להגיע הברכה אל המתברך נהוא יהיה עני נת ומבטיך לבריות שכבר ביארו רול בפר כסני הדם ואמרו שאהני להו זכותא לבריקי לאחריני לדירהו לא מחני לית זכוותיהו יואחר שימשך השפע אל המתכרך באתצעות המכרך כפי הכנת המקבל אין כח ביד המברך להפסיק השפע ההוא ושלא ירד על המקבל כי בזולתו ירד עלת שהמברך אינו אלא כלי להגיע הברכה אל המתבר וא עם שישתלק הכלי לא תסתלק הברכה זוח כאדם שהתשיך מי מצין המתנבר אל גנה זירועיה תצמיח שא עם שיסתלק האיש הממשיך לא יפסק הנחל הנתשך מהשקות הגנה יוכן תי שעשה חלונות בבית אשל כדי שיכנס בו אור השתש שאף אם ישתלק האותן לא ישתלק אור השמש מלהאיר הבית ההוא האפל יואש יצודק בשחרד חרדה גדולה יגד מאר ואברכהו גם ברוך יהיה כלו על כרחי יהיה ברוך אחר שברכתי אנתו שנם ברוך יהיה הוא מכלל החרדה כאלו את אין בידי להפסיק השפע החוא ש שנמשך אליו על ידי שוה כמי שבוה את הבורף לעשות כלים נאים מזהב מבויירים ביור כאה מאד לאוהבו של בורף נהאותן בהיותו מדמה שהכלים ההם היו לאוהבו צייר אותם ציור כאה עד מאד בשמחה ובטוב לבב ואחר כך כודע ש סלא היו הכלי ההם לאוחבו של בורף שבלי ספק הבורף ההוא יתעצב על זה ויחרד חרדה גדולה אבל אין בידו לתכוע הציור הנאה ההוא שלא יהיה עשוי בכלים ההם ואע"פ שנודע שהם לפונאו של אותן יובעבור זה את יצחק לעשו הן גב בביר שמתי לך ונית כלות כבר הניג לו על ידי באתגעות הכנתו כל השפעהזה ואין בידי להפסיק אותו אחר שכבר כתשך ולכה איפה מה אעשה בניעד שאת לו עשו הברכה אחת היא לך אבי כלות שיברכת ברכה אחת שלא תהיה נגד הברכה שבירך וכן עשה יצחק שבכלל ברכת עשו את לו יואת אחיך תעבוד שבזולת זהיאי אפשר יוזה מה שרציכו לבאר ונעניין הברכות :

פרקב

א"עפי שהתפלה תכוה תתכות התורה כתו שאריול כסשרי ולעכדו בכל לבבכם זו תפלה כאת' ג בכחני זהיר במצוה קלה כמצוה חמורה שאין אתה יודע מתן שכרן של מצות לא מפני זה נאמי

סיהיה מתן שכרן שלמצות שוה ושלא תהיה אחת מהן גדולת הערך וגדולת השכר יותר מאחרת׳ אבל זה כתי שאת׳ על מתי הרפואה הני והיר בסה שאיכו יקר הערך כתו בסם שהוא יקר הערך שכלה תועילי תועלת גדול לגיף שלא בעבור זה כאת שלא יהיה לקצ הסתייתרון על קצת אבל יאת זה בעבו זה שהראונדי ל"ת שהוא סש יקר הערך מאד נהסרנגאון מאינו יקר הערך כל כך שראוי שיהיה זהיר בשניהם אעפי שאין ערכם שוה לשי שכל אחד מהם יש לו סגילה בפני עצמו מועילה לגוף האדם בכלל שכמו שהראונד יש לו סגולה לרפאות תחלואי הכבד כן הסרנגאן יש לו שגולה לרפאות תחלואי הרגלים והסוקים והברכים שנם זה מועיל לגוף האינושי וואת יש לכל אחד ואחד מהם ענין ותועלת בפני ע עניתו לתי תקותו שירן ערכם שנה שהראונדים לו סגולה לרפאו אבר ראשיי והפרנגא אעשי שיש לו סגולה תיוחד בפני ענית איני תרפא אבר ראשיי זכן התבות אצ"פ שכל אחר תהם יש לו סגולה ותועלת כללי תצר היתתה תצות השם שוה תיעלת כולל כל התצות וראוי שנואר לפי זה בתצוה קלה כתצוה חתורה יתכל תקום אין ערכם שוה ביכל אחת יש לה ס סגולה מיוחדת בפני עבמה ותועלת מיוחד מבד היותה המכוה ההיא המיוחדת וראוי שיהיה יתרון לקבתה על קבת מוח הצר יועל כן אני אותר שתבות התעלה עם היותה אחת תתבות התורה וראוי שיקיבל עליה שבר כולל כעל כל אחת תהן וזה שכל מצוה מצד עצתה תתן שכר מיתד כמו שתמצא בשלוח הקן למען ייטב לך והארכת ימים ובצדקה למען יב יברכך ה'אלקיך בכל תבואתר ובכל מעשה ידיך ומכות התפלה השגולה המיוחדת אשר לה מכד עבמה הוא ענין כו כולל שהיא תועיל לכל הדברים שחרי כמצא אותה שתועיל לרפאת החולים כמו שהועילה לחזקיה שמעתי את תשלתד ו נגו׳ הכבי רופא לך ביום השלישי תעלה בית ה׳ ותועיל להביל תמות שהרי כשחטאו ישראל בעגל כאמ למשה הרף מ מתכי האשמידם וני וכבולו בתפלת משה יוכן יונה כיבל בתפלתו ממעי הדגה יותועיל לפקוד עקרות ויעתר יצחק וגג׳ רעתר לו היגויוכן כשקדה חנה בתפלתה יתועיל לרעב יוהי רעב בימי דוד גשנים ויעתר דוד אל היתועיל למלחת׳ את הכתוב בתלחתת סכחריב ניתפלל חזקיהו התלך נישעיהו בן אתוץ הכביא על זאת ניזעקו השתים נישלח ה' תלאך ני ניכחד כל גבור חיל ושר תלחתה בתחנה תלך אשור וגו׳ ואם כן התשלה היא כתו הצורי הכולל שהוא תועיל לכל החליי נלבל הארסים הן חם והן קד לא כאאר מיני התריאק שהם מעילים לחלאים פרטיים בלבד יש מהם לאדם חם ויש מ מהם לאדם קר בלבר ולא נמצא אחד מהם מועיל לשם החם והקר ולחליים הפשיים אלא התריאק הגדול בלבדי וכז התפלה תיציל לכל הדברים ואפילדברים הפכיים מחרי תשה אתר בתפלתו זכור לאברהם וגי ואסף את אל תזכור לכו עוכות ראשונים וגו כמצא שתועיל אל הזכירם ואל השכחה יולא כמצא מצוה שתועיל לכל הדברים אלא התפלה .

נהנה היה בזה חלול השם ית לפי דעתו שיחשבו התאים שהשי כעם עליהם על ששאלו התים עם היותם הכרחיים לה להם שאם לא כן לא היה כועם משה עליהם על לא דבר שהכעם מדה פחותה ולא תמצא בארון הנביאי מדה שחותה כואת על לא דבר חלילה ויבואו לחשוב על ה'תועה שכעם על לא דבר זהו תורף דבריו בזה והם רחוקים מהדעת.

וכבר סיור הלמבן זל זה הדעת בפי התורה אלא שיראה מדברת גם הוא שהוא מסבים עם הלמבם ול שלא היה החטא על שלא דברו אל הסלע וזה אם תפני שאין הסלע בעל שכל שיבואהנ נאם שאח שכאת לתשה קח את התטה נהקהל את העדה אתה נאהרן אחיך נדברתם אל צווי מחסט י הסלע וגג ראה שחיה צריך להכות בצור אחר שבונה לקות את המטה שאש לא כן למה היה צריך להוכיר המטהיוזו אינה ראיה שהרי כאת לו בחור ומטך אשר הכית בו ונו וא עפי כן הנצרך לומר לו אחכ והכית בצור ואף כאן היה ראוי שיאת לו נהכית בצור אם היה דעתו שיכה אותו כתו שאת בפעם הראשון ולקיחת התטה אינה ראיה שיצטרך להכות שאין \* המטה פועל הוכאת המים מכח ההכאה שאין מדרך מטה המכה בסלע שיבקענו ויוכיא מים בכח ההכאה אלא בדרך כם שבחי החטה כתצא אצל הסלע יצאים התים כתו שיגאר השם כתו שכ לחשה בתחלת כבואתו ואת התטה הזה תקח בירך ונג הנה ביאר בפי שהקנהו סגלה שיעשו באתצעותו האותות כפי מה שיגור השם ית ויצווה עי משה וראיה לדבר שתרי במכת הברד כאת למשה כטה ידך על השמים ניהי ברדי נאחר כך כתי מש את מטתו על השמים נה כתן קו קולות וברד ותהלך אש ארצה ולא היה הברד מתחדש בהכאת המטה באויר אלא שבהיותו׳כמצא ביד משה אצל האויר ה היה מתחרט אות הברד ברצון הטם נאף כאן אין לקיחת המטה ראיה להצטרך להכות בו גם הטענה הראטונה שאמרו מחשי לא יבוה אלא לבעל שכל ואין הסלע בעל שכל שיבואה צווי תהשי לתי תימיו וזהו דעת הדמכם זל במו שנראה ב בפרק חתישי תפרקי תשה אינה ראיה שהתותר לא יתפעל תעצמו אלא תתניע יניעהו ויכינהו לקבל הצורה וכשיצוה הש השם על החומר שיקבל בורה מה או שישתנה שכוי מה כאמ תיצא הארץ נעש חיה ונו ישרצו המים נפי חיה ונו וכיוצא בו אין הצווי ההוא אל החות׳ אלא אל התניע שיבין החות׳ לקבל הצורה ההיא או השנוי ההוא והכה הצווי שהוא אל התניע קיראה לי בזה הנא מהחטא בתי תריבה היה על שלא דברו אל הסלע כפשט ה האא אל בעל שכל בלי סמח 101 כתוב שאתיעל אשר מרותם שי בתי מריבה וגו׳ ולא ישול זה הלשון על אמר׳ הכתוב ויורה על זה למון ה שתעו נא התורים ולא על היותן כועם אלא על שעברו על הצווי ואלם עקר החטא שעליו באה השביעה היה על פחיה בענין ההנא מעוט אמנה כמו שאת הכתוב יען לא האמנתם בי ונולכן לא תביאו יוביאור זה הוא על זה הדרך שנקר גדול אל התורה ושורם אל האמונה שהוא מסתעף מאמונת ההסגחה הוא שהשי מכריח הטבע תחת כפות רגלי התאמינים כמו שבתב משה רבינו אחר התפלה ששדר במזמו תפלה למשה איש האלקים את שהיושב כסור עליון ומת ומתלוכן בסתר שדי הנה הוא תבטיח אותו בעבור הסם שיצילהו מפחיקוש ומן הדבר ומן הפגעים הטבעיים ׳ עד ש שידרוך על שחל ופתן וירמום כפיר ותנין ונמצא זה בקצת החסירי כמו שאמ על ר חנינא בן דוסא שהניח רגלו על חור הערוד ונשכן הערוד ומת הערוד הפך מה שהיה ראוי מדיך הטבע להיות ואת לתלמידיו בני לא ערוד ממית אלא ח חטא ממית ונמצא שהצדיקי משתנה הטבע על פי דבורם את על ר חנינא מי שאת לשמן והדליק יאת לחומץ וידליק נהיה כן ודברים אחרים כאלה י וכן את'על ר'פנחם בן יאיר בתסב'חולין שנחלק הנהר בתאתרו פעתים הרבה עם שאין הנהר בעל שכל ונחלק למקיימי מצוה ולהולבים עמהם יוכן בנחום איש גם זו ושאר החסירים שנוכרו במסנת תעכיות עצמו מספר הנסין שהיו נעשין על ידש ברבורש הקל מאלת שיבואם בזה נבואה או דבור או צווי מהשם יו וכן את אליפו לאינב תנור אנתר וגג שיראה שוה דבר מוסכם תהנביאים והתדברים ברוח הקדש כאליפו שהטבע ת מסתנה על פי הבדיקים כפי מה שייצו וכ'ש על פי הנביאים שהיו הנסים מתחדשים על ידם ככל היוצא מפיהם אמ אליהו חי ה'אם יהיה השנים האלה טל ומטר בי אם לפי רברי ועוד את ואם איש אלקים אני תצא אש מן השמים ותאכל אותך ואת חונשיך והיה כן י וכן אלישע את כעת מחר סאה סולת וכו והיה כן וכן ויכא הברול ושאר הנסים שנעשו על ידו מכלי שיקדם לו נבואה או בווי השם על זה וכן שאר הנביאים ומשה עצמו את אם כמות כל האדם וגו ואם בריאה יברא ה׳ונו׳ ניהי ככלותו לדבר את כל הדברים האלה ותכקע האדמה אשר תחיניהם ותשתח הארץ את פיה וגו׳ ולא כ במצא שבווחו השי על כך יוכן אתי שניה מקים דבר עבדו ועצת תלאכיו ישלים ומי שיסשק שהשי לא ישלים רצון ה הכביא או הנדיק או החסיד הראני לכך הנה הנא כמטיל פפק בתורה נשורש משרשיה וכ"ש במקום שיש בו קדוש השם פראני ומחנייב לפרססי שמטבע

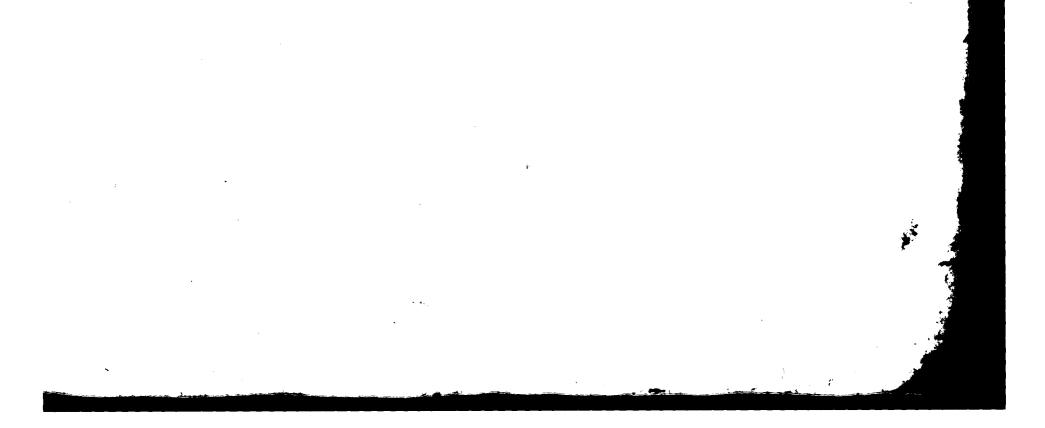


÷

נלאה לא הזכיר אלא אלו הג מיתות בלבר ואת לפניו רבונו שלעולם המיתה הנגזרת עלי אסהיא מצר העונם על הטא א אם כן עניכל כך גדול שאי אפשר ליתחל כתו שאת קין גדול עוני תנשו ואיזל את קין לפי היקבה רבונו שלעולה אתה סובל שמים וארץ ועוני אי אפשר לסבול יוביאור דבריהם שרין את לשם אחר שעוני הוא כל כך גדול שאי אפש לימחל א׳כ יהיה כחו להטוא יותר גדול תכח השם לתחול י וזה אי אפשר שכח השם גדול לב׳ת׳ וזהו שתתה באתרו גדול עוכי ת מנטוא ואלו בעצמס דברי מטה במה שאת את גדלך וגלכלות אכי יודע טגדלך בבית ואי אפטר שיהיה עוכי כל כך ג גדול שלא יספיק גדלך הבלתי בעל תכלי לתחלו י ואת עוד ואת ידך החוקה י לרמוז שאם היתה המיתה מזד הוראת המערכת כבר הראיתנו נסים ונפלאות מורות שירך חוקה ותיושה על המערכת לנכחו י ואת עוד אשר מי אל וגו לרמוז מאם המיתה היא טבעית כמו שהיא מיתת הצדיקים כמו מאדע מהקצה משב וסופר שנותיהן שלצדיקים וכו כלו שהוא סופר שכותיהן שלא יתקצרו לא על צד העוכם ולא על צד המקרה אבל שיחיו השני הראוי להם לחיות כפי טבע והרכבת מוגם והלחות השרשי שבהם מתחלת יצירת וזה שאת הכתו בשרה שני חיי שרה את שאת ויהיו חיי שרה מאה שנה ועשרי שנה ושבע שנים להורות שהקבו שנים ההם שחיתה היו השנים שהיו שני חייה כתי טבעה והלחות השרשי שבה מתחלת יבירתה ולא נתקברו יתיה בתו שנת קברו שני חיי אברהם בתו שאראל שהיה לו לחיות ק"ם שני בתו שחיה יצחק ולא חיה חלא קע"ה שנה שנתקצרו יתיו השנים כדי שלא יראה את עשו יוצא לתרבות רעה ולרתוו על זה נאת בו ואלה שני חיי אברהם אשר חי לות אלו הן שני החיים שחיה לא שהית אלו שני חייו כפי טבע תזנו והלחות השרשי אשר בו כתו שהיוש פני חיי שרה יועל כן היה משה אות אם תיתתי היא טבעית שאין בכח הרכבת מוני שאחיה תתר הרי אתה יכול לחדש בנישר נעורי ולתת ביכח להשיבני רענן כברוש ובריה אולם שאין אלוה אחר בעולם אלתך שיעשה כועשיך שיוכל לב לברוא בריות ולתת טבע חדש זולתך י ואם תחדש בי ענין חדש כאלו אני בריה חדשה מי יאמ לך מה תעשה שאין ב ואחר שכל זה כן שאין תישיעכב על ידיך אעברה נא בעולם תי שיעשה כתעשיך וכנבורוחיך י וכל כך היתה גורת הטם קייות עלי כטהגענו אל נאראה והשיב לו השם רב לך נגו וזו את יהושע כי הוא יעבור וגו הניא מול בית פעור ישבנו שם שלא נתן לי רשות לעבור משם י

ואם כאן נכשב בגיא מול בין שעור כלומי שלא יכולבו לעבור משם נהלאה לשי שהייתי עתיד ליקבר שם כמו שכתי ויקבור אותו בגיא מול בית שעור וג׳ וסמך אל זה ועתה ישראל וג׳ למען תחיון ובאתם וידישתם את הארץ וג׳ כלומ אכי נצטערתי כל הצער הזה כדי שאכנס לארץ ולא זכיתי ליכנס שם ואתם זוכים ליכנס שם התחידו לשמו מבות השם כדי שתובו ליכנס לתוכה נשמא תאמרו שאחר שתפלתי אינה כש מעת כבר אפשר גם כן שהיום או למדי תיושאו אתם ו לא תהיה תפלתכם נשמעת לכך שמך לזה עיניכם הרואות את אשר עשה ה בבעל שעור׳ ואתם הדבקים בה וג׳ מי מי גוי גרתל אשר לו אלקים וג׳ בלומי אל תחשפו שהכלל והשרט הן שוים בדבר זה שאח הדבר כן שאני עם רוב מעלית מי גוי גרתל אשר לו אלקים וג׳ בלומי אל תחשפו שהכלל והשרט הן שוים בדבר זה שאח הדבר כן שאני עם רוב מעלית לפי שאטי מיד לא מתקבלה תפלתי בעדי ואתם עם היותוכם עוברי שי ומשתאמים לשני ואחן שני עם רוב מעלית מי גוי גרתל אשר לו אלקים וג׳ בלומי אל תחשפו שהכלל והשרט הן שוים בדבר זה שאח הדבר כן שאני עם רוב מעלית לפי שאטי מיד לא מתקבלה תפלתי בעדי ואתם עם היותוכם עוברי שי ומשתאמים לשני ואחן לפני השם כעובר מי מוי גוי גרק בערכם שהי במנת ל תחשפו שהכלל והשרט הן שוים בדבר זה שאח הדבר כן שאני עם רוב מעלית מי בוי גרקובלה תפלתי בעדי ואתם עם היותוכם עוברי שי ומשתאמים לפעו ואי לפני האם כעובר מי מותו בית כאר מעליתי בערכם מאחר במנת להגיע להיה מלשו היל בשביו מי מעותותי לבעי ואח מנאוי לפני השם הקברל שי בחומת לכם מאליג אין הקיכו מוזים בתכלתים של רבים שכיח אית ביות בא מתפלת מות וממי אחד תקובל מתר תפלתי בלי ה מתא שיש בין תקלת מתולת הכור אלותי במי וה ביני שלי אל מביר לא ונאס נאתר מות ומני ומנים נשלית ועל זה הנא שייזי אין הקינה מיו בנשיה כה לקומו בל רבים שכיחן אל מביר אייות ברביה מהיא נו דין שי מעות בבורא יותי מות למי ל

כתקבלה תפלת תולעה על בניסתו לארץ לפי פהיה גור דין סיס עת סביעה : וראני מנבאר הטעם למה היה גזר דין מלתמה גזר דין טים עתו מבועה עד פלא נתקבלה עלי תפלתו כלל שלפי מה מאליזל סעקר החטא בתי תריבה היה על מאת שמעו נא המורי לפי שזלזל בכבורן של ישראל ולמתי תכאן שהתולול בכבורן של רבים הוא כתו תחלל את השם קשה תאד שיהיה הדטא הזה בלתי ככון לכפרה עם שתבינו בתשה במשנה תורה חזר ואת להם תמרים היתם עם ה' ואם עקד ענשו סיה על מה מתעו נא התורים אך חזר לנת להם כך תרבה נבוכו התפרשים בביאור החטא בתי תריבה על מה כתו על מה בזה תאד ואת מה חטא היה הכעם שכעם תשה על חנס על ועריל פלא תביכו שכניהן שלא יכעם השם על שישאלע הדבר התצטרך אליהים כמים המה על חנס על ישראל פלא תניכו שכניהן שלא יכעם השם על היאד ואת מכור התנאר היה הכעם המה מה או היה אונים בניחות היה מיתם למי מכור מיה בל מיה שלא מיחים איתו מאתי שישאלע הדבר התצטרך אליהים כמים המה יה הכנים



הנה רול הבינו מזה הכתוב הם דברי העם ולא דברי הנביא לפי שהפרשה תתחלת שמעו והאזינו ואל תגבהו כי ה' דבר ולשון זה תורה שהוא דברי השם ולא דברי הגביא כתו שתעו שתים והאוני ארץ כי ה דבר בנים גדלתי ורותתי ואת הנו לה אלקיכם כבוד בטרם יחשך ונו ואם לא תשמעוה במסתרי תבכה נפשי משני גיה וכונת הפרש לפי דעת דול הוא שמה שאת שמעו והאזיכו ואל תבבהו לל אל תחשבו להיות כבחיים כגבוהים שאינו כן שאינם מטבע ההייה וה נההפסד ואם תרבו להתקיים תכו לה אלקיכם כבוד כלות הנפט שנקראת כבוד׳ כמו וכבודי לעפר ישכן וגו תנו אותה לשם והשתדלו שתשינו השלמות הרוחני הנפשיי שנקראת ג"כ בשם כבוד את והיתה מנוחתו כבוד יעלוו חסידי בכבו ונקראת השלמות הזה כבוד אל השם שברא נפש האדם עם היות האדם מטבע ההויה וההפסד באופן שאם תדבק כו תוכל להתקיי ולהיות נצחית ואת שישתרלו להשיגזה השלמות קודם יום המיתה חהו בטרם יחשך כמאת שלמה וזכו את בוראך וגועד אשר לא תחשך השמש נהירח והכוכבים שהוא רומו אל יום המיתה נאם לא תשמעוה במשתרים תבכה במשי הל אם לא תשמעו לעצתי ואת להשתדל בהשנת הכבוד הזה שהוא השלמות הנפשיי במשתרים תבכה נששי כלות׳ דעו שכבר גורה חבתתי ורצוני שתהיו תעותדים אל הרע וההפסד שהבכי יהיה לעולם על הדבר הנעדר וירתוו מיש במזיאו מקום שהתעדר והרע דבק בו והוא העולם השפל והוא שנקרא בתי גואי אם לפי שהארץ היא באמבע מוקפת מכל הנדרין ניקרא בתי בראי אל השמים שהשמחה מתמיד בהם ואם לפי שההעדר הוא דבק בהינלי שהוא ב בלתי מושב בחום וכל כן קראו בתי גואי אל המציאות המוחם וכאלו הודיו בזה שכל המציאות בכללו הוא מושנה ומוכהב מחשי נאפי החלק שההעדד דבק בו הנקרא בתי גיאי ומציאות זה החלק הוא מצד השמחה הנמצאת במציאות המוחש הנקרא בתי בראי נירמוז בזה שאחר שההעדר דבק בנתנאים מז ההיולי אי אפשר לשום אחד מהם להיות נצוד אלא מצר הנפט י ואת תבכה נפטי כלות נפט האדם שהיא שלי הפטר שהבכי ירמוז אל ההפטר או היא עד"ת כאלו הסועל ת מצטער כשלא תגיע פעולתו אל תכלית השלמות שכיוון בה ועל כן אמ שהבכי הוא מפני גאותן שלישראל שנשפל לפי שתעלת ישראל נשלימותן המכוון בחם תצד התורה הוא שלמות הנפש וקייומה י ועל בן יצטער בשלא תתקיים הנפש ותעדר ועל זה את׳ מהוא בוכה או שיש בכיה לפניו י וזה הלשון וביוצא בו א׳עפי שניוצא הנביא ייחסהו אל השם ית׳ לפי דעת הזל לא נתיר עצמנו ליחסם לשם דרך תפלה ולות בכה עלי או התעצב עלי או תקצר נפשך עלי אעם שנאת יהמן כא רחמיך עליכו לפי שנמצא לכביא אומיכן דרך תפלה אמישניה המון מעיך ורחמיך עלי התאפקו ובעבו זה הוא מבואר מאין כל אדם רשאי לסדר דברים כפי רצונו בתפלה וכים ליחם אלת שום תואר מעצמו ועל כיוצא בזה כ באת אל תבהל על פיך ולבך אל יתהר להוציא דבר תלפני האיונו' וכבר האריך בזה הלאבע זל בפי קהלת על זה הפסנ' נהכלל בזה שהתפלה בריכה ג'דברים כדי שתהיה ראניה להתקבל יהא׳ נדבריו נכונים בזה נאין צריכין תקון : פתהיה נאת בתאתרי קצרים נאותים נתורים על כונת המתפלל ולא ירבה דברים שהסכל ירבה דברים נלא יהיה תוני טנאת עליו כי בא החלום ברוב ענין - וצריך שהיו הדברים הנאורים ההם ערבי אל השומע ולא יהיו עליו לטורח ולוה נבחרו השירי וחפיוטי והבקשות העשויי במשקל אל התפלה להתקבץ בהם אלו העניינים כלם ועוד נוסף עליהם שהם מפכימי לכגוני המנסיקה כמו שהוא מגדר השיר שהוא מאת מתיחם ונקשר קצתו עם קצתו מודיע כווכ המדבר בתלות קצרנת וערבות ושקולות כשי כגוני המוסיקה׳ והב שתסכים כוונת הלב עם הנאת בפה ולא יהיה המתפלל ממי של עליהם ניפתוהו בפיה ובלשול יכזבו לו ולבם לא נכון עמו אבל יהיה ממי שישבים הלב עם הפה כמו שאמי דוד יהיו לרצון אמרי שי והניון לבי לפניך י נהג'שיהיה הקול כמוך ומורה על ההכנעה באדם המתחכן לפני אדניו במאמ' הת המשורר שמע אלקים קולי בשיחי שמע קול תחכוני בשוועי אליך י ולא יהיה מתי של עלי בקולה י ואל אלו השלשה תכאים רמו דוד במומור ד את אמרי האזינה ה לרמוז אל התנאי הראשון אשר מצד קצור המלות והתאמרים -וכינה הגיני לרמוז אל התכאי הב׳ אשר מצד כונ׳ הלב׳ והקשיבה לקול שועי לרמוז אל התכאי הג׳ אשר מצד הקול המוריה על ההכנעה ואלו הם התנאי שאי אפשר שתקובל התשלה זולתם י ואמנם אף אם ימצאו שלשת איננו מחוייב שתקובל מתפלה עלכם שכבר יהיה התקבל כל בך רחוק מהשם שיצטרך להרבות ולהפציר בתפלה כדי שתקובל ועם ההפצר ור ורבני התפלה אפשר שתקובל ולוה תתצא ישניה הנכיא תאשים את ישראל על שלא הת תפצירין בתפלה את אין קורא בשמך מתעורר להחזיק בך י שנראה שאם היו מחזירין ומפצירין בו היה מועיל וכן מצינו באנשי נינוה שכתוב בהן ו ויקראג אל אלקים בחזקה וכעתר להם וכן עמה משה כשהתפלל על מעמה העול הרבה והפציר בתשלה ימים רבים עד שנענה יוכן בתרגלים עד שנאת לו סלחתי כדבריך י ופעס

.

\* . .

,

#### כאמר ד'

שהטבע תשועבד ותוכרח לעשות רצון טותרי התורה ותקייתי תצוותיה י ותי שיראה הכביא שראוי שיעשו על ידו כשים בלתי עושה אותם להצלת אותה אחת אנכלל אחד הנה הוא בלי ספק נורם להטיל ספק באמונה שהרואה יחשוב שאין האמית כמו שהבתו מיעד בתורה במקומות הרבה שהטבע הוא נכנע ומשועבד למקיימי מכוות התורה ויבואו להטיל ס סשק בתורה וכ"ש כשיראו הנביא עצמו שנתנה תורה על ידו שאינו נשען על האמונה הזאת לגוור אומר ולרבר דבר כ בנגר הטכע לשנותו מתנהגו או לחדש אות או מופת עם היות הכביא ההוא מתאמראוי שיעשו על ידונסים יותר מעי ז זולתו וזה בלי סעק גורם לחלול השם ולהטיל ספק באמונה וכאלו הנביא עצמו הוא מסופק אם הדבר אמת שישתנה ה הטבע על פי דברו בתו שתיעד התורה יועל זה נאתיען לא האתנתם בי וגובי כשמאלו התים אלו היה משה ואהרן גודין שיבקע הכו ויזובו תים היה השם בלי שפק מקים דבר עבדו ועצת תלאכיו ישלי והיה השם נקדש בזה לעיני כל העם ' ובעבור שלא עשוכן משה ואהרן אבל באו מעני הקהל כדמות בורחים אל פתח אהל מועד כמו שפי החכם לאבע זל כאלו אין להם עיצה מה לעשות והיה זה בלי ספק חלול השם וגורם מיעוט אמונה בו ובתורה לרואים ולפי כך את לא האתנתם בי שאלג הייתם תאתינים הייתם גוזרים על הטבע שישתנה כדי שיתקדש שתי על ידכם שיראג הכל שאני מקיים דברי עבדי נעצת תלאכי אשלים י והם ע"ה אעפי שעשו זה לרוב ענתכותם שלא היו רוצים ליטול עטרה לעצמן מבלי מצות השם מית נחסב להם לעון ולמיעוט אמונה מפני חלול השם שנתשך מזה כמו שביארכו ׳ ולזה ת תמצא יהושע בשכצטרך לכמו זה הדבר לא המתין ליטול רשות מהשםי ולימלך בשבינה אבל כשען על השם שיעשה ר רבוכו ומעצמו את שמש בגבעון דום וגו כמו שהעיד הכתוב אז ידבר יהושע לפני ה'לחת' ראת לעיני כל ישראל שמש בנבעון דום ונו וקיים השם דבת עד שהעיד הבתו עליו שלא היה דבר נדול כמוהו אשי בימי משה שיאת משה מעכמו ניתקיים דבר גרול כזה י נאת ולא היה כיום ההאא לפנת ולאחרת לשתוע ה׳ בקול איש וגו כלות שיקיים השם דבר גרול כזה שינותי האיש תעצמו י וזהו חטא תעוט האמוכה שיחם הכתוב לתשה ולאחרן על שלא עשו דבר מעצמן בזולת ה השם ׳ אחר שנאת׳ להם ודברהם אל הסלע והם לא דברו אלא שחכו חטאו גם כז כשעברו פי השם שאלו דברו היה ה השם מתקדש והיו מתקנים קצת ממה שחטאו י ובעבור שלא דברו הוסיפו לחטואי וסבת החטא היה בעבור שחשבו ש שכתו שבחורב יצאו התים עי הכאה גם בפעם הזאת לא יצאו אלא עי הכאה ז יה צבאו לא כן יען שבפעם הראשונה עדין לא נתנה התורה ולא היה הטבע משועבד לישראל כל כך אבל עכשות בשנת הארבעים ראויים הם שיעשה להם כם ושיכנע הטבע מפניחם בדבורו של משח בלבד י ובעבור זה היח בכאן מרי על שלא דברו אל הסלע כמו שנצטווי ומיעו אמונה וחלול השם על שלא גורו מעצמ על הסלע שיתן מימיו בזולת צווי השם וכן תמצא שבפרש האזינו כשאמי השם אל משה עלה אל הר העברי והאסף אל עמך יוכיר הכתו השני דברי על אשר מעלת בי ועל אשר לא קדשתם אותי לרמוז על שני מיני החטא הללו - ולפי שהיה בחטא מעוט האמונה וחלול השם כמו שביארכו לא נתן לכפרה כמו שאמ בתסב יותא אבל תי שיש בידר חלול השם אין כח בתשובה לתלות ולא בייסורין לתרק אלא תיתה תתרקת ועל כן היה בזר דין שיש עמו שבועה יולכך לא הועילה תפלתו ולא תשובתו של משה בחטא הזה׳ והסתכל במה שביארכו בזה הער׳ והבינהו שהנא יותר נכון מכל מה שנאת בו יוהשם ברחמיו יצילנו משגיאה אמן

התיבו מהם שיורו על טוב הוראה גינורה ולא יורו על רע כלל יוש שיורו הוראה גיוורה על רע פרק כג' נלא יורו על טוב כללי וים שרוב הוראון יורו על טוב ויורו בצד מה על רע גם כן והחסך נאשר יורו על טוב כמו ישר וכאמן רחום וחנון אלו ודומיהן הותר ליחסם לשי ולהתפלל לפניו בהם נאשר יורו על רע גמור כת רשע נגלן נזלן חתשו י נאלו וכיוצא בהן לא הנתר ליחסם לשי כלל אף כי להתפלל לפנת בהן י והתיבות הרוב הנ הוראתן טוב לא הוינר ליחסן למי אם לא שנתצא לכביאים שיחסום אליו ית כתו חסיר שא עפי שרוב הוראתו טוב אחר שכתכה שנאת על החרפה בכד רחוק כתו פן יחסדך טומע חסד הוה לה היינו מתירין עצמנו ליחסו אליו יינ אם לא ש מכתבא הבתו אות כי חשיד אני נאש ה׳ לא אטור לעולם ואולם התיבות שרוב הוראתן רע או דבר מגינה לא נתיר עב עבתכו ליחסם למם דרך תפלה אלעשי שנתצא לנביאים יחסום אליו יה אם לא שנתצא אותם שייחסום לו דרך תפלה מי כמו העצבון וקוצר הנפש שייחם אליו הכתו ויתעצב אל לבו י ותקצר נששו בעמל ישראלי וא עפי כן לא ניחם חליו ית דרך תפלה לות התעצב עלי או תקצר נפסך עלי וכן הבכי לא נתיר עצמכו ליחסו אליו ית א'עפי שיהסוחו אליו ית לפי דעת יול במסכת חגינה את רב שמואל בר אויא משתיה דרב תקום יש להק"בה שבוכה בו ומסתרים שמו שנ' ואם לא תשמעוד במסתרים תככה נפשי משני גוה מאי מפני גוה מפני גאותן שלישרא שנשפל ומי איכא בכיא קמיה קדשא בריך הנא והכתי עוז וחדוה בתקומו לא קשיא הא בבתי גוא הא בבתי בראי 500

1

בו ובוחר ואינו רוצה להכריח דעתו לרצון האלהי וזה כאלו מטיל דופי בידיעת השם ניכלת כאלו אין בידיעת השיר ארך אחרת לתו את שאלתו ולעשות את בקשתו אלא הדרך שהוא בוחר לעצמו יועל פינצא בזה את המשורר אך לא לאלקים דומי נפשי ממנו ישועתי כלות כשתתפלל לשני בשר ודם את צריכה לשרש בקשתר וחדרך שאת בוחרת כו ל להגיע אל מבוקשר שבאלת זה לא ידע מה שבלבך ומה שאת צריכה ומה הטוב והמנעיל אליך אך כשאת מתפללת לש לפני האלקים אל תפרשי בקשתר אלא דומי נששי לשני ולא תבחרי את הדרך להצלתן שרא יודע הטוב והמנעיל אלי עפני האלקים אל תפרשי בקשתר אלא דומי נסשי לשניו ולא תבחרי את הדרך להצלתך שהא יודע הטוב והמועיל אלי מפני האלקים אל תפרשי בקשתר אלא דומי נסשי לשניו ולא תבחרי את הדרך להצלתך שהא יודע הטוב והמועיל אלי מפני האלקים אל תפרשי בקשתר אלא דומי נסשי לשניו ולא תבחרי את הדרך להצלתך שהא יודע הטוב והמועיל אלי מפני האלקים אל תפרשי בקשתר אלא דומי נסשי לשניו ולא תבחרי את הדרך שהטלט בו התוציל אלי שפני האביקים אחשוב לא דרך לעצמי להשיג בכור את מעלה מה או הצלה ויחיה ההסך ולזה ראוי להתפלל לפניו בתלות כ פוללות ולהשלידיהבך עלי ווא המשורר אחר שאת והתענבו על ה אי הצון שנה בין נכאה לאוי לקים ישני וכבודי כלו נהמועיל אליך שהוא יודע לבמור דרך הטוב את הסבור את הישועה יתור מרוך ווש גם בן על אלקים ישני וכבודי כלו על כן אני אות אר בימור דרך הטוב את הכבוד אי הישועה יתור מתר ווש גם בן על אליקים ישני וכבודי כלו נאת ביות לה לאליוי משים מבור דרך הטוב או הכבוד את הישועה יתור מתר ווש גם בן על אליו שיי הנו לא בשאה עלי כלו על כן אני אנה אלי הנימים המתי בו שהוא יבחר לי מה שהוא שע אלי או ריוח והצלה או כבוד כלו כלו ניששים זה הרכוד בו שהוא יכור ביו נימר כי מה שהוא יש אני או ריוח והצלה אור כבוד כלוי ליודע

בשחפשכו כל תצות עשה שבתורה לא תצינו תצוה שחכה הארש בה בלבד לתכלית המושג ייצד פרק כה' התורה אלא התשובה וזה שהתכלית התכוון בתור ובעשיי תכוותי לשי מה שביארנו במאת הג מוא אחבת הסם מהיא התביאה את האדם לסכר גדול התקונה לנסט וכן תצינו בעני התטוב טנכת זה התכלי בעצמו בפרש אתם כצבים וזה ממה סיורה על גודל מעלת המכוה הזאת ושהיא מכוה כללית יתר מן התפלה שהתפלה א"עם מתועיל לענייני הערעיים מכל מקום לה תועיל לחית השכר הכללי לנפס כתשובה ועל כן ראינו לדבר בה אחר התשלה יותר מבמאר מצות ובקוצר כטי כוונת המאמ׳ זונאת בי כשעייכנו בפרש נצבים היטב מכאנו שמה שאמ׳ הכתוב ראה בתתי לשניך וגו אמר אנבי מצוך היום לאהבה את ה׳אלק׳ לממוע בקולו ולדבקה בו וג׳ מדבר על התשובה לשי המשך הפרשה וקשורה וזה שבתחלה אות ושבת עד ה אלקיך ושתעת בקולו וגמר הענין בתשוב ואת שברי שתחיה בלבב שלם תשהשם יעזרהו אם תהיה כך ואש בסוף כי תשוב אל ה'אלקיך בכל לבכך ובכל נסשך י ואחר את תשכח נודל התשובה נס קלות מציאותה כי המכוה הזאת אשר אנכי מכוך היום לא נפלאת היא ממך ולא רחוקה היא לא בשמים היא ונג ולא מעבר לים היא ונו כי קרוב אליך ונג וכל זה כלי סשק מרבר על התשובה ויורה על זה כאמרו בשיך ובלבבך לעשותו פענין התמובה תלוי בוידני הפה ובחרטת הלב כמו מנכאר יוכן עי הרמבן זל מעל התשובה ידבר יושליג הכתו לש לשכח אותה כשאת לא בשתי היא ולא תעבר לים היא וזה כאלו את שהדבר לנידל ערכו היה ראני לך להשתרל ולטרנח בעדו כל טורה מבעולם אפי לעלות למתים אם אפשר או לעבור הים כדי להשינו שהוא דבר יקר הערך לפי שאין ה ההקט נוור מיהיה לחיטא כשרה בשום פנים כתחת הנביא בתה אקדם הוגו הירצה הוגו את כל כך היה ראני לתת ש סכר גדול להכצל מן העוכש על העבירות שאיכנו יודע כמה יתן ומה יספיק לזה אם אלפי אלים אר רבבות נחלי שוה א היתן בכורו שבר פשעו או פרי בטנו בפטאת נשמי יוכל זה מונה שיורה שהשכל גוזר שלא היה ראוי שישעיק בופר אל החוטא בעד הטאו וכל סכן שאין ראני שיקובל החוטא בתשובה בדברים כמו שהנביא אות קחו עמכם דברים וגו׳ אם לא על צד החסד האלהי ולוה הזהיר עליה מאד ואמ׳ ראה כתתי לפכיך היום וג ובחרת בחיים למען תחיה וגו כי אחר בהראה דרך קלותו כשאמיכי קרוב אליך הדבר את ראה נתתי לפניך וגיכלות אין לך התנצלות כזה כתו שיש לך על ש פאר התכות פלרבויים ולגידל טרחם לא תוכל לקיימם פאין הדבר כן בזה שו התכנה קלה היא מאד נאם תעש אנתה תעיג החזיים והטוב יהם היתריםל תומה יציעך התותנהרע ועל כן הזהר שלא תולא בה וזה כאדם שסובל חולי ברול ש מההקש גוזר שלא תספיק רפואה לחולי ההוא וכא רופא אחד ואמ אל החולה אני אגלה לך סש אחד במה שתתרשא מח מחליך יוחתולה חושב שהסש ההוא אחר שהוא מרשא חולי קשה כזה שאין ההקם גור שיהיה לו רפואה שיהיה בריך ל להנציא ממון רב ולטרוח טורח גדול להשינו יוהרופא אות לו לא תחשוב שיש טורח גדול בהשגת השם ההוא ושבריך ש פתעלה לשתים בעדו או שתצטרך להוציא תמון גדול לעבור דך אניה בלב ים כמו שהיה ראוי להיות כן שקל ההשבה הנא מאד יווהו שסיים כי קרוב וגו ועל כן ראני לך שלא תתרשל בהשגתו שהנא חיים לנפשך יוכמו שלא תתרשל בכקשת הקיים כך אין ראני לך שתערשל בזה וזהו שמתך אל זה ובחרת בחיים וביאר שהחיים הללו שיושנו בתכוה הזאת הם בעצמם התכלית התושב מצד התורה וזהו אתרו לאסבם את ה'אלקוך ולשתיע בקולו ולדבקה בוכי הוא חייך ואורך ית

.

## כאמר ד'

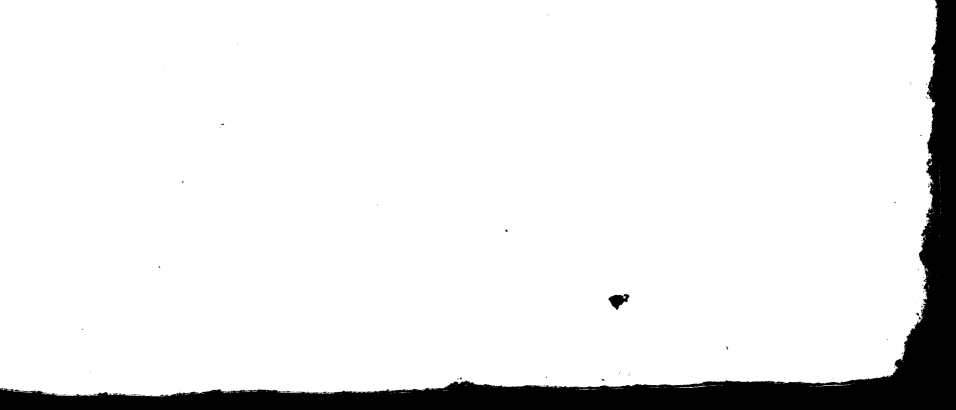
ופעם יחיה המקבל כל כך ראוק מחשם ית או יחיה הדבר אמבוקם כל כך גדול שלא יועיל רבוי היושלה עד שיעשה הת המתפלל איזה פועל או פעולות מורג׳ על ההכנעה והתשובה אמ ישעיה גם כי תרבו תפלה אינני שומע ואח עוד רחזן הזכו וגג׳ ובאכשי נינוה נאמ ויתכסו שקים האדם והבהמה וגם הצדיקי היו עושים פעולו מורות על ההכנע׳ אמ דניאל לחם חמודות לא אבלתי ובשר ויין לא בא אל שי וסוך לא סכתי י ואמ לו המלאך למן היום אשר נתת אל לבבך להבין ול נלהתענות לפני אלקרך נשמר ויין לא בא אל שי וסוך לא סכתי י ואמ לו המלאך למן היום אשר נתת אל לבבך להבין ול נלהתענות לפני אלקרך נשמר ויין לא בא אל שי וסוך לא סכתי י נאמ לו המלאך למן היום המדי המתי אל לבבך להבין ול נלהתענות לפני אלקרך נשמר ויין לא בא אל שי וסוך גדולה שישטיק לו עשיית התפלה בכוונת הלב אמ דוד קרוב הי לנש לנשברי לב קרוב ש לכל קראית יוש שיהיו במדרגה יותר גדולה שאפי מה שלא יתפללו עליו ינתן להם והיא מדרגת יראי השם את הכתוב רצון יראיו יעשה וגגות מל צריך שיתפללו לפנית בסועל ולשי סיים ואת סועתו מותו אותי וישיעם יוש ש שיהית במדרגה גדולה נחם אוהבי השם עד שאינן צריכין להתפללו אל השם שהוא מעצתו שומר אותם ואח זה שומר הי את כל אהבית י נאליול עושה נגינות לבדו כביכול איז בעל הנס מכיר בנסו יואת היה אותרגת אברהם א

ואביכועה :

פרק כד

כל הפעולות והמעשים שאד׳ פועל אינכו מחוייב שיגיע שלמות תכליתם כפי פעולתם בהכרח שכבר אפשר שיעשה האדם כל מה שראוי ובאופן הראוי ולא יגיע התכלית המכוון יהלא תראה

הרופא פעמים הרבה יעשה כל מה שראוי לעשותו ועל צד היותר טוב שאפש שיעשה ולא יפול טעות לא ממכו ולא מן החולה ועכי לא תניע הבריאות המכוונת וכן עובד האדמה יעשה כל מה שראוי ויזרע בעת הראוי ותהיה השדה טובה ו ומתוקנת כראוי ולא יצליח הזרע וסבת כל זה מבוארת שהפועל הבריאות אינכו הרופא לבד ולא החולה ג"כ אבל הרופא נהטבע וכן בעבודת האדמה אין הפועל העובד ולא השדה ג׳כ אבל העובד והטבע יוכן התפילה פעמים הרבה יעשה אנתה האדם כמו שראוי ובעת הראוי ובאופן הראוי ולא תקובל התפלה ולא מצד המתפלל אלא שלא יסכים בזה רצון ה השי כמו שהספן פעמים הרבה יעשה ספינתו מתוקנת כראני וינהינה לטובה שבהנהגות וירד בים בעת הראוי ועכו לא תכלח הספינה להגיע אל מקום החפץ י וזה מכד שלא יסכים בזה רבוץ השי אם על כד העונט כמו שקרא ביננין יו תנה נחס על צד ההשנחה לטוב לסבה מן הסבו שנוכרו בפרק יג מוח המאמ וכן התפילה פעמים שלא תהובל אס על צד העונש כתו שביארנו בתפלת תשה או שאין התקבל תוכן עד שירבה וישציר בתפלה או שינושה פעולו תורות על ההכנעה בתענית או לבישת שק באנשי ניכוח וביוצא בדברים הללו ביוו שבארנו ואם שיחיה שם מונע אחר כמו שארול שלא נתקבלה תפלת דוד שלא יתות בשבת בעבור שהגיע העת שיתלוך שלמה בכו ואין תלכות כוגעת בחבירתה אפיש בתלא כיתא י ואם בעבור שהשם יודע שאין הדבר ההוא התבוקש טוב אל התתפלל ועל צד ההשנחה עליו לא תקובל תשלתו׳ כאלו תאמר שהתפלל בעבור בנים ולא תקובל תפלתו להיות השם יודע היות הבנים רעים אליו ומבקשים ל להמיתו כמו אבשלום שבקש להמית את דוד׳ או שיתפלל בעד ממון יוהשם יודע שהממון ההוא יהיה סבת מותו כמאת׳ שלמה עושר שמור לבינליו לרעתו או שיהיה סבת כפירתו בתאת שלמה כן אסבע וכחשתי ואמרתי מי היאו לסבה א אחרת נסתרת ממכו וידועה אצל המס ולזה יהיה מבחר התפלה מה מהיה מתפלל ההכם ואות רבונו שלעולם עמה רצו רכוכך בשמים ממעל ותן כחת רוח ליריאיך מתחת והטוב בעיניך עשה את שיעשה רבונו בשמים בענין שיהיה כחת רנח תתחת ליראי השם וזה שישרד המערכת לבטל הגזרה מעל עושי רצונו בענין שיהיה להם כח לינצל מצרתם ואחר כך את והטוב בעיטיך עשה כלות ובכל דבר שאני מתפלל לפני אל תפן לדברי ולא לבקשתי לעשות מה שלבי חפץ או מה שאני שנאל שעצמים הרבה אני מבקש ומתפלל על דבר שהוא רע לי לפי שאני מדמה וחושב שהוא טוב ואתה הוא היודע יותר ממטי אם הדבר ההוא טוב אלי אריע ועל כן אתה תבתר ולא אני עשה מה פאתה יודע שהוא טוב · וזהו ו נהטוב בעיניך עשה לא מה שהאאטוב בעיני י ובעבור זה הוא שאראל חייב אדם לברך על הרעה כשם שמברך על הט הטובה לפי שבחינת הטוב הוא אל השם לא אל האדם שעל השם לבתו׳ דרך הטוב והישועה אל האדם ׳ אבל האדם אין לו לעשות אלא לברך השם מיד ואש דוד לה השועה כלות על השי לבדו הוא בחירת דרך הישועה ולא אל האדם ומה ש שמוטל על האדם הנא לברך את השם תמיד על הטובה ועל הרעה ניכיר מהכל הנא לטוב לו וזהו על צמך ברכתך פלה נבעבור זה חיתה התפלה היתר ראויה אל השם לבקם רטונו בדברים כללים לא בדברי מוגבלים פרטיי ודרך תיוחד שהמתפלל בדרך מיתד ודברים פרטיים הנה הנא כאלו רוצה להכריח הרצון האלקי למה שדעתו כוטה 13



**R** 

2,

תאתין בהסגחה ועל כן הוא ירא נחרד אל דבר ה׳ נלא יבקש עלות וצדדין לתלות בהן משפטי האל הישרים אבל הוא מ תכיר מכל הבא על האדם הוא דרך השגחה ועוכש מעשיו הרעים הנה זהו השב מיראה שראוי לקבל שכר שעליו אראל מורונות כעמו לג כמנגות כתו שהוכרא תלמון התקרא מאת כי כמלת בעוכך וא עפי שפטט הכתו נראה שהוא תרבר בתי מלא מב כלל דקדק דים לקים תלמון הבתו מאת שובה ישראל עד ולא את אל שירא שהוא תדבר בתי ששב קצת אלא שלא שב עד סמס שהיא התשובה הגמורה מאהבה שהתשובה הראשונה שהיתה מוראה נגדיין נשאר לו בה מכשול עון כמו ש מאת כי בטלת בעוכך י ואולם בריך ביאור על מה שאת שהשב מאהבה זרוכות כעשו לו כזכיות ששורת הדין די שהועיל החשובה לבעל החשובה לתרק עוכותית ולשותם כאלו אינם אבל בתה ישיגשום תדרגה שיוכה בה לחיי העולם הבא ש מאח׳ שאין לו זכיות ישאר כנעדר׳ ומה ענין לחלוק בין שב מיראה לסב מאהבה בזה יוביאו הענין הזה הוא שהתשובה אין לה ווקום לפי שורת הדין כמו שביארנו בתחל הפרק אבל היא דרך חסד וכרבה הנמסך מהשם יועל כן אין להפלא אם יספיה חסד מהשם חב"בת כל כד וזה דבר ביאר אותו הושע הנביא שאת על בעלי תטובה ארפא משובתה וגו שלפי שהיו אנשי דורו מסערים עלת ואות איך אפשר שתועיל התשובה לבעל התשובה להסיגשום שכר או נעימות והלא די שתסטיק לתרק העווכות אבל ישארו כנעדרי עבירות וזכיות ובמה יזכו לשום כעם אלקי או לאהבת השם המיועדת בתו בתורה לבעל תשובה י ולוה השיב הנביא בשם הם: ואת ארפא משובתם וגו כלות האמתכן הוא שאין ראוי שישיג הב הבעל תשובה שום תררגה תכד עבתו אלא שתכד החסד האלקי ודרך נדבה תניע אהבת השם אלו עי התשובה וזה אם מזר שתצו התשובה היא בתדרגה גדיולה יותר תכל תצות התורה שעל ידה ישיג האדם התכלית התושג תצד התורה שהיא אהבת השם יואם על צד החסד הגתו הנתמך על בעל תשובה דרך נדבה כתו שאת אוהבם נדבה כלות כתו שהתשובה היתה תאהבהכך אכי אנהבם נדבה וכן את דוד כמהים שב בתשובה על ענין בת שבע ורוח נדיבה תסמכני כלומ׳ ד דרך כדבה וחסד ולא מחמת שום זכות אלא מאהב׳ השם בלבד ומדרך החשד הנמשך מהשם להשפיע על כל איש ואיש בשיעור מה שיבין עצמו לקבל מן החסד האלקי את המשורר והתענגעל ה'ונו סאל ממטי ואתנה גנים נחלתך הרחב פיך ואתלאחו הרי שתולה בתיכת החסר כפי השאלה ילוה השב בתשובה מחמת יראם הנה הוא שב להינתו ירא שישיגנו עוכם מחמת העבירות שעטה והשי בשכר תמובה זו ממשיך אליו חסד כפי מה שישאל ומנין עליו מן העוכש והזרוכות. כעשות לו בשגנות שאיכו בענם עליהן חלא שבריך כפרה בשוגר אבל השב תאהבה הכה הוא אחר שאיכו שב תיראת עוכש שיגיע לו מן העבירה שלא יחוש לעוכש שלבו חוק כשמיר מצור לסבול העוכשין ואיכו שב אלא מיראת השם בל בלבד שרוצה לעשות הטוב בעיניו מצד שהוא טוב בעינת בלבד כתו שיעשה האוהב תה שהוא טוב בעיני אוהבו מוולת היאת עונם כלל הנה הוא מגיע בתסובה זאת אל התכלי המכוון מצד התורה שהיא אהבת הפה ולזה הוא ראוי שיאהבנו השם כמו מאת הכתו אני אהבי אהב מה מאין בן במב מיראה ילזה אין ראני מתהיה מדינו מוה ומכל מהוס אפי שלא קמיה התמובה בתחלה תאהבה כתו שראני אלא תיראת העונש הבטיח השי שהוא יעזור אל השב תיראה בתחלה שישוב אחר כך בתשובה שלימה לפניו שהיא התשובה מאהבה י חה שבתחלת פרש התשובה את הכתו בצר לך ותצאוך וגו וזה יוניה שתחלת התצובה היתה מיראת העוכם שהניעו י ואת אחר כך ומל ה אלקך את לבבך ונו וזה ממה שיורה שאף אס בתחלה לא היתה התעובה אלא מיראה שהשם יתול לב ההאטא ויעזרהו לשוב מאחבה שהיא התעובה הנכונה כמו שאמ

מאתרטנ

ברק בו' דרכי התשובה שבהם יטאר האם מעוכותיו ניזכה מחטאתו לפני אדניו הנה הם שיתקן המחשבה וברק בו' והדבור שיודה על פשעיו המעשה שיקבל ע

עליו מלא ימוב עוד לכסלה אבל יעמה מעמים שיורו מהמעמים הראמונים היו בטעות ובבלי דעיו. אולם החרטה מ מכואר בכביאים היותה הכרחית לתמובה יאת ירמים אין איש כחם על דעיון לאמר מה עסיתי ואת יואל מי יודע יסוב נכחס והשאיר אחריו ברכה והורוי מסור בתו בתורם והתורד את חטאתם אמר עמו י והתורד את עוכם ואת עון והתורה אשר חטא עליה נסיקבל עליו שלא יושיף לחטא בתה שחטא את הכביא ולא נאת עונה אלקינו למעשה ידינו יביי ידבר שלום אל עמו ואל חסיריו ואל ישובו לכסלה י והדברים המונעים והתעכבים את התמובהיהם ג'שהם העלית ידבר שלום אל עמו ואל חסיריו ואל ישובו לכסלה י והדברים המונעים והתעכבים את התמובהיהם ג'שהם העלית החטא וההתור כלות ואם המותו והכבוד והוא מכולר שכל אחד מאלו מעכבין את התמובהיהם ג'שהם העלית החטא וההתור לו מירע משאי לעולם המותר ונאל ישובו לכסלה י והדברים המונעים והתעכבים את התמובהיהם ג'שהם העלית מתי מלא יביר או ידע מחטא לעולם לא יתורט ולא ישוב בתמובה כמו מהתעכבין את התמובהיה ואולם העליתו החטא וההתוכנית ואם שלא יבקס לעולם המוחרט ונולו ישוב בתמובה כמו מהתולו מנכם לא ידגים אוידע שהוא חולה אי מסיר מלא יביר או ידע מחטא לעולם לא יתורט ונא שנה בתמובה כמו מהתולו מנולם לא ישוב בתשובה י היולה אי המסר לו סיור כלו מינולים לנולם רמוא תכותר שכל אחד מאלו מעכבין את התמובה י ואולם העליתו החולה אי מסיר כלו שיור כמות למי שנולם לא יתורט ונולו ימוב בתמובה כמו מהתולה כל מה שלא ירגים אוידע שהוא חולה אי מסמר לו מיור כמלא יבקס לעולם רבואה וכזן החוטא אם לא ידע מחטא לעולם לא ישוב בתשובה איל משמר לו שיור יאסתו ובקסו פני כלות עד מיחזרקו עצמם כאמתים וחטאים ואז ימובו בתשוב לפניו מי אבים ולה חובה אל מוניני עא אשר יאסתו ובקסו פני כלות עד מיחזרה שירות שירעת המטא הכרחי לתשובה וה מתוכלות גם כן אלי דוד כי מסני אני אדע ונו ואיני ההם קרא בורון לארות שירות מרועים וראו מוכנים היום אנים לא מובה אים אנית לעמונה לית המוכו לאירום לא שובי ליום לא מוניה לאו מנה כו לא מונה הישובה ליו דור כי ב מעניינו בהוא מובע הומוכו בקום יחסוב הוכול סינעול שימונים וחוים לא מוני ביו לתוכנים ומי כו אי היומוב ליו

כאמר ד

5

יתיך למבת על האדתה ונג כי הוא חייך לל בעולם הנמתות ואורך יתיך בעולם הזה מזהו למבת על האדתה י מעל ידי שאזבה הזאת ינשב הדבקות בשי והחיים הנצחיים וההצלחות הגשוניות יוכל זה כמהתמובה היא ואהבה יאכל כמהתש כשהתמוכה היא מיראה א"עם סיקופל עליה שכר מכל מקום אינה גמורה סיקובל עליה השכר הגדול הזה שכך ארול כ בתסכת יתה בפיום הכפ ורים את ריש לקים גדול בעל תשובה סורונות נעשת לו כסגנות שנא כי כשלה בעונד עוז מזיד הוא וקרי ליה מכשולי איני והאת רים לקים גרול בעל תשובה סזדונות כעשו לו כזכיות שנ׳ובשו רשע מרשעתו ונשה משפט ובדקה עליהם חיה יחיה לא קשיא כאן מאהבה כאן מיראה ודבר זה צריך ביאו׳ מהיכן יבא לו לדל שודוכו׳ כעמו לו כשנגות לשב תיראה ששורת הדין השב תיראת עוכש אין ראני שתועיל תשובתו כלום שהשועל שעליו ישובה האדם אנ יבנכה או שעליו ראוי לקבל שכר או עוכש הנא הפעל הבחיריי שלא יתערב בו צד אוכם כלל יהשב תיראה אין זה פעל בחיריי גתור ולמה יקובל עליו שכר כלל יותשובת דבר זה הוא שחשב מיראה הוא על ב פנים יש שב מיראת ח העוכש המוטל עליו כעבד שהוא מתחכן לפני אדוניו בעוד שמלקה אותו וכשיהל האדון מעליו שבט אפו ישוב למרוד בי כאשר בתחלה כמו שהים הענין בפרעה שבהית המכה עליו היה אומ׳ה הבריק וגו וכשהיתה הרוחה חזר להכביד א את לבו כבתחילה וזה בלי ספק היה מורה שהתשובה הראשונה היתה על צד ההכרח מאימות מות נפלו עליו וגו' ושלא סיה פועל בחיריי ועל כן אין ראוי שינחשב לו לתשובה כלל ינים מי שהוא שב מפני פחר השם וענשיו ואף בשעת הרו הרנחה פחד אלקים לנגד עיניו והוא ירא נחרד מאימת ייסוריו בהיותו מאמין שכל הדברים באים מהשם על בד הג מנתול והעונים ולא ייחם הדברי אל הטבע והתקרה כתו שעשה פרעה שבסור התכה תעלת היה חוזר לקלקולו מראשון ואף אחר מכת בכורות כשחשב שישראל נבוכים בארץ תלה כל האותות והמושתים שראה במקרה ועל כן נתחוק לר לרדנף אחרי בני ישראל וכתאמת שתשובתו הראשונה היתה באונם ומחמת המכות ולא בחירוית ועל זה הדרך יתפרש מה שנמצא בכתוב שהשי מחוק לב הרשעים או מקשה ערפם ומוכע מהם דרכי התשובה וזה שהרשע בבא עלת המכ הוא מתחשר ושב אל השם מיראת עונש המוטל עלת כתו שאת ערעה חטאתי העעם ה'הצריק ונו ובעבור שזה הצועל דותה לאונם ואינו בחיריי הנה השי תחזק את לבו בשנותן לו צד או צדרין לתלות בהן המכה ולות מבאה בתקרה ולא על צד ההשנח ז האלהי יוזה כדי שיסור תלבו התורך שקנה תחתת התכה וישאר על טבעו ובחירתו תבלי תכריח ואז יבחן אש היתה תשובתו בחיריית - נמאשר בחירת פרצה בשסר מצלת עול המכח לרע את חשו אני הכבדתי את ל לבו כלות׳ כשהשירותי תלבו התורך טקנה תחת׳ התכה נישאר על טבעו ובחירתו והי לרוע בחירתו בקם עלות ותואכו׳ לתלות בהן ענין התכות ולות שהיו בתקרה יועל זה את הכתוב ואם תלכו עתי קדי כלו שתיחסו הדברים אל הותרה ו רהלכתי אף אני ונות׳ ובזה הצר נכעלים שערי התמובה בפני הרשעי לא שהשי יתנע תן האדם טוב בחירתו חלילה׳ את הכתוכי לא אחשוץ בתות הרשע כי אם בשובו תדרכת וחיה אלא שהשי תשארת על בחירתו בלבד תכלי תכריח תת מחוץ והוא בוחר דרך לעכמו וכן היה ענין סיתון שאמר עלת הכתוב כי הקשה ה' אלקך אתרוחו ואמץ את לבבו וזה לפי שסיחון נתחייב לשם מחומת רשעו אלא שחיה מתירא מפני פחד ה להתגרות בישראל הביא הין בה" עצות מרחוק להסיר תלבו התורך שקנה תצד התופתים ששתע שנעשו לישראל כדי להשארת על בחירתו בלבד וזה בשנוה לתשה ש שישלח תלאכים אל תלך אדום לאמור לו אעברים נא בארבר וכשלא אבתאכל יבא לקראת ישראלן בעם כבר וביד ח חוקה צוה הסם לנטות מעלת וכשראה זה סיתון חשב מחשבות להתעולל שאנות ברמע ולומר שהצלחת ישראל לא ה היינה נהשגחה מהשם אחר שראה אנתם כוטים מעל מלך ארום נמעל מלך מנאב כמו שבאר יפתח נאז אמר בלבו ל לא כופל אנבי מאלו ולזה נתחוק לבו ויצא לקראתם למלחמה ויכהו ישראל לשי חרב וידש את ארצו ואלו לא שלח מש משה תלאכים אל תלך אודם לא היה שיתון מתחוק לצאת לתלחמה לקראתם מפני פחר ה' נהיו צריכי זרון רב לכבוש הת כל ארצו וזה היה ענין קושי הלב שכתוב עליו כי הקשה ה׳ ונו׳ למען תיתו ביריך ועל דיך זה יתישב למה נכתב בתו בתורה פרשת וישלח ישראל מלאכים אל מלך אדום שלפי הנראה יש בה מהקלון לישראל מה שלא יעלם שלפי מה שא מאמר ישראל אוכל בכשף תשבירני ונג׳ חשב מלך ארום שהית חסרים לחם ומים עד שהית אומרים לו שיתנו כסף בעב בעביר המים ועל כן שאל מהם ממון גם בעד המעבר עד שהוצרך ישראל לומר ואם מימיך כשתה אני ומקני וגו כ כלומר שקניית המים לא היה הכרחי להם ואם ישתו מהם יתנו מכרם אבל לא אתן דבר בעבור שברגלי אעבורה רו רובה לנמר בעד המעבר ועל כן אמר מלך אדום לא תעבור ניצא לקראת ישראל בנם כבד וביד חוקה נאו צוה השם לכטות מצליו וחיו משה וכל ישראל תומחן מזה עד כשבוה הית לשלוח תלאכים אל שיתון מלד חשבון ויצא לקראתם למלחמה ונלחמו עמו והכוהו או הביכו מחשבות ה'תו כי עמקו ושכל מה שכוה לשלוח מלאכים אל מלך ארום ואל מל מלך מנאב ולכטות מעליהם היה כדי לחוק לב שיחון כדי שיבא למלחמה ניכות ישראל ניירשו את ארבו בזוון מועט להראותרוע בהירתו ועלכן השב תיראה על דרך סיוון ופרעה אינה תשובה כלל אבל השב תיראה לפי שהוא

1

מנצטווה להמתיד בית אחאב ועובדי הבעל וכן מלמה בעבור מחטא במצות לא ירבה לו נסים והמצות הערטיות מנצ מכצטוה עליהן המלך מצר שהוא מלך הוסרה מלכות עשרת השבטים ממנו ולא נשאר לו רק שבט יאדה ובניתן בע בעבור השבועה מנשבע המי לרור זהו דעתי בדבר זה : נים מי מכתב בזה טעם אחר נהוא ששאול חטא באומני התלביי וראני שיאבד האנתכות ההוא אבל דוד לא הטא באנתכו התלביי שחטאו היה חטא אחר שאין לו התלות באותכות התלביי ולכן נתן לתחילה יוהרי זה דותה לשני סופרים שאחד הטא שעשה שטר יואחד ושא שכא על הערוה מכאסר כתן המלך לכל אחד עוכשו כפי חטאו והעניש למי שבא על הערוה להלקותו שאחר שלקה אין ראוי שישטיד א אותכותו נהריזה כשאר באמוכ אומכותו במו שהיה הודם זה אבל הסופר שעשה שטר מזוייף אף לאחר שהבל עכשו על מה שחטא הכה הוא ראוי להעבירו מאומנותו ולא יכתן לו אמנה כלל באומנותו יכז שאול לפי שחטא באומנות המלכיי מחתל על אוגולא עשה נחתה בעתלקבראוי ראוי להעבירו מתכו וזה הטעם אינו מסשיק אם לא יאמר בו יותר מוה לפי שקודם תלחמת עמלק כאת לו ועתה מתלכתך לא תקום על שהעלה העולה בגלגל קודם שיבא שמואל ואבשר לתקן זה הדעת ולהשיבו אל הדעת הראשון על זה הדרך כשנבאר התדות הראווית להיות במלך עד שיוכלל בא מהם ה החטא הקדם יולפי הנראה שהמדות ההכרוחת למלך מצד המלכות הם ו'חשהכונה בהקמת המלך היא להלחם ב באויבים ולמפוט את העם תשפט בדק אתרו ישראל כמשאלו תלך ושפטנו תלכנו ויצא לפנינו וכלחם את תלחמותינוי ועלכן ראוי שימבאו בו המדות החכרחיות לזה אולם מדות השופטים כבר נתבארת בתורה שהם דאכשי חיל יראי א אלקים אנשי אתת סונאי בצע יוכשנערב עם אלו התארים שהם הכרחיים מצד התלחמה נמצאים בין כלם ו׳ הא׳ מצריך סיהיה התלך אכורי לורים ורחתן לעתו ותוסר נפטו להצילם יכתו שתדרך הרועה לסכן נפטו להסיר התויקים ולהלחם עם הארי והדוב לשמור הצאן ולרחם עליהם בזרועו יקבז טלאים ובחיקו ישא עלות ינהל והב מייטיב לתטיבים אלת ולעבדיו ולאכשי תלחתתו שאם לא יעשה כן תי ימשור נששו בעבור כבודו תייקנא בעדו אם יבגדו בו יהג מיהיה שוכא בצע ולא יהיה חיורן שהרועה שהושם לשמור הצאן אין ראני לו לגזול עורם מעליהן ושאר׳ מעל עצמוונס ימאוימוב הענין בהסך מיהיו הצאן לפרכם הרועה ולא הרועה לשמור הצאו ולזה את הכתו וכסף וזהב לא י ידבה לו מאד ישאם ישתדל לקבץ כסף וזהב אפי יתן האויבים כשלא ייצא בהם יקח מעמו . והר'טיהיה איש חיל אמיז כח לכו בנבורים לשבר תלתעות עול ולא ישא פני דל ולא יהדר פני גדול ולא ירא מעשות משפטי והה שיהיה אים אמת ולא ימצא עולה במפרצו וימפנט ממפט ברק ממי מהגא מכחם או דובר מקרים הנה הגא אם מפני היראה או מפני שאינג יכול להשיג רצונו בזולת זה יהשופט אין לו לירא משום אדם את הבתו לא תנורו תפני איש וכל שכן התלך מאין מי שיעכב עי מעמות רטונו ועל כן אין ראוי לו שימקריועוד כי לא יבטח האדש בדברי המלך אם תדברכ' ששתיו עולה ולשונו ההנה רמיה י נהל שיהיה ירא שמים וחרד על דבריו ויהה נכנע לעוצדי השם וישתור תכותיו שנצטוה עליהן מצד שהנא מלך או אחר שהנא מלך יואף בשאר המצות ראני לו שלא יתנאה על אחיו לחשוב שהוא בן חורין מן ה המטות יותר מהם אמי הכתוב לבלתי רום לבבו מאחת ולבלתי סור מן המצוה מין ושמאל יוה בתאת' החכם המלך נהדת אדוים נאמנים יואם יראו העם את המלך מזלול בתורה ובמלמדיה יבאו כל העם להקל בה ותפול התורה .. וכסנחפט מדות שאול נתצא אותו חסר בכלן "אולם בראסונה שחול על אגב עד שאראל וירב בנחל על עסקי נחל שע מעמה קו על מטות יותה על נפע א׳ את יתורה וכו׳ יהיה אכזרי על עתו כי את נוב עיר הכהנים הכה לפי חרב יודוד בה בהשר שהיה מטה את מואב ומעבירם בתגרה ובחריני הברול וכשראה התלאך המשחית את אכבי חטאתי ואנכי הע העויתי ואלה הכאן מה עמו תהיכא ידך בי וכביע אביי בבימלא הטיב לדוד משכן נפטו בהריגת גלית יודוד בהפך מזוה במעת מותו ולבני ברזלי הולעדי תעמה חשדי בג׳ את הכתו על מאול ותעט אל המלל ירוד בחשר מהיה נדיב ל

לב ותחלק השלל אות הא לבם ברכה משלל אובינוי בד את שאול בי ידאתי את העם ואשמע בקולם יודוד לא היה ידא מעסות מספט את הכתו ניהי דוד עושה מספט וצדקה לכל עמו כה שהיה שאול משקר לשמואל ומכסה פשעו ודוד הנ סודה מיד יואת בבא אליו כתן הנביא כסכא אל בת שבעיבו שלא היה נשמע לשמואליועבר על דבריו במצוו הפרטיו מנצטונה ודוד היה כשתע לכתן הכביא ולגד החוזה ולשתואל בכל מה שנצטוה תפיהם יולפי הדברים הללו הוא תבואר מתבד זאת התדה הו אפמר שימיב זה הטעם הב אל הטעם הראמון עם כמיתופטו הכתובים נתצא דוד שלם בכל ה התרות הללו ושאול חשר בכלן ובעבור זה היונה שבה תאת השם שלא ישאר התלכות לשאול ושלא ישאר תתכוזרע הגוז לתלוכה ונש אבנר שר צבאו מתכדי שיתרוים התלבות קיוש יצה ביד דוד ודעו כדי שיהיה תשל ודוגתא לתלכים הב

הבאים אחריו כדי פלא ייצגא על הפם למרות עיני כבות שהתלכותי פלו היא

יב 



ההתכבלו במה שהטא לעולם לא תחרט ולא יתורה עליו וזה נקרא מכסה שמעיו מעליו את שלמה מכסה שמעיו לא ינליח שכסני החטא הוא כשארם תולה הטאו בדבר אחר את איום אם בסיתי כאד פשעי וגו וזה לפי שארם התנצל על קטא ואת האשה אשר כתו עמדי ונגילא הועיל לו התנצלות כלל לפי שהשכל כתן באדם להיות תמיד עיניו על דרכיו סלא יחטא יולוה נקרא המונג חוטא וצריך כפרה וכן צריך שלא יטעה אותו שום אדם יועל כן כאת לאדם כי שמעת לקיל אשתך וגג א"עפי שלא נצטוה שלא לשמוע לקול אשתו וזה ממה שיור ה שלא יועיל לאדם התנצלות לומ שלו גרם לי לחטוא שאין התכנלות על החטא אלא האונם הנתור שעלי אריול אנום רחתנא פטריה י ועוד נבאר ענין האונם בפרק הכא אחר זה׳ ואהבת התתון או הכבור הוא תעכב את התעובה וזה שאף אם יעוב בתעובה אם התעובה היא בסכת תועלת ממון או בעבור הכבוד אינה תטובה יוזה כי כטיקבל עליו טלא ישוב עוד לכסלה צריך שיהיה זה לאהבת הטס בלבד לא לאלתוה כלל יוכן היה דוד אות שתשובתו ראניה להתקבל לפי שלא היה בה דבר מוכע קבלתה׳ שאת חטאתי אוריעך נגו אמרו חטאתי אוריעך ירמוז על הכרת החטא ועוני לא כסיתי ירמוז שלא התנצל על החטא כלל י אמרתי או אודה עלי פשני ידמוז שהתשובה והודני היתה לאהבת השם בלבדולא בעבור הממוז והכבוד׳ ולפי שהיתה תשובת ת שאיל כשחטא בעתלק חסרה אלו הג'תכאים א"עפי שהודה הטאו לשתואל ב'פעתים ואת' הטאתי לא נתקבלה תשובתו כ כלל י וזה שבתחלה היה מכחש החטא ולא היה מכיר שחטא כי כשאמ לו שמואל ולמה לא שמעת בקול ה השיב אשר שמ פתעתי בקול ה'ואלך בדרך אשר שלחניה וגו וכשא"ל שתואל שהיה חוטא בהפצר ההוא יותר תתה שחטא בתרי הראשון עבתנ שהיה עקר החטא נא"ל כי חטאת קסם מרי נאון ותרפי העבר כלו שהתרי שהנא עקר הנא כתו הטאת קסם שהנא לאו בלבד וההפצר שהיה תפציר לנת לא הטאתי הוא כתו און ותרפים שהוא הטא עי והוא יותר קשה תהקסם שהוא עקר החטא מתוך דברים הללו הודה שאול שחטא ואת חטאתי אבל התנצל על החטא בדברי שקר ואת לו יראוצ את העם ו נגו ולפי לא אבה שתואל למוב עתו כשאת לו ומוב עתי והשתחויתי לה והשיב לו לא אשוב כי תאסת את דבר ה׳ וישוב מתואל ללכת לפי שהודאת חטאתו לא היתה הודאה כלל שהיה תתנצל בדברי שקר וכשהודה שאול אה"כ שחטא ואת ח חטאתי סתש הסכיש שמואל לשוב עמו אבל לפי שגלה שאול דעתו שתשובתו זו היתה בעבור הכבוד כמו שאת ועתה כ כבדני נא וגי ולא לאחבת השם לא נתקבלה תשובתו י ונאמר לשמואל מיד שימשח את דוד למלך ולזה לא כמכו בכלל שני תלכות שאול השנים שתלך מסם ואילך תדע שהרי שתי שנים או יתר היה דוד בורח תלפני שאול שהכתו אות שהיה בסדה פלסתים שנה וד'חדשים תלבד זתן רב שהיה מסתתר בארץ ישר' במדבר זיף ובמצודה ובכרתל עם רועי נבל נהכתו את בן שנה שאול בתלכו ושתי שנים תלך על ישראל ויבחר לו שאול שלשת אלפים ונו ושי שאחר שנה שנתשח ל לתלך בחר לנהג אלפים והתחיל לעמות התלחתות ואות שמלך אה"כ על ישראל ב שנים ולא יותר ואי אפש לו שיעשה כל התלחמות שהזכיר הכתוב וילחם סביב בתחב ובבני עיתון ובתלכי בובא ובסלקתי ונו בשני שנים בהינתו רודף א אחרי דוד אלא שמיום שנתמח דוד למלך לא נתנצ מלכות שאול אעפי שהיה מלך שכן תמצא באיש בשת שמלך על יש ישראל כל השני שמלך דוד בחברון על יהודה שחיו ז'שנים וא עפי כן לא נתנו לג אלא ב'שנים שעתד תלך בלא מלחת' כתו שכתו בן ת'שנה אים בשת בתלכו וב'שנים מלך ונג' פלאחר ב' שנים שחלך והתחילה התלחמה בן בית שאול ובין בית דוד והיו בית שאול הולבי ודלים ובית דוד מולבי וחזקים לא נמנו בכלל מני מלכותו וכן לשאול לא נמנה לו מלכו נאולם למה נעכם שאול שתוסר המלכות מתנו מפני חטאו ולא נעכש עוכש אחר כמו שכ אחר שכמשח דוד לתלך י שנענט דוד על ענין בת שבע ולא הנסרה התלבות מתנו הטעם בזה לפי דעתי התא סדור לא חטא במצוה פרטיית טנצ שנבטוה בה אחר שהוא תלך או במצוה פרטית טנבטוה בה בתורה מבר שהוא תלך אלא במצוה כוללת אותו עם כל ה האכמים כי אסור אשת אים או רציחה בוללת כל האכשים ולכן ראוי שיהיה ענסו סוה לעונם כלל האנשים אבל שאול חטא בתכום שרטית אלת מפי שמואל אחר שהיה מלך או מכד שהיה מלך שאת לו שמואל שבעת ימים תוחיל עד בואי א אליך ואת בכלך והכית את עתלק ולא תחתול עליו וגו ובעבו זה נענם בהסרת התלבות תזרעו ושיתות בלא עתו ועל כן כשעבר על דבריו והעלה עולה בגלגל קודם שיבא שמואל נאת לו ועתה מתלכתך לא תקום כלות שישסק המלכות תזרעו׳ אבל לא את׳לו שימות בחצי ימת וכשחטא בדבר עתלק נאת׳לו כי מאשת את דבר ה נימאשך מתלך · כלומ׳ שי מיתו׳ בלא עתו ולא יחשוב לו תלכו׳ תשם ואלך שהדבר הכתאם לא יקיתכו האדם ועל כן כשהעלה שאול את שתואל עי בעלת אנב אל מתואל על אשר לא שתעת בקול ה׳ ולא עשית חרון אפו בעתלק ונו ותח׳ אתה ובניך עתי רתו לו שבעבו׳ הית אלו מכות שרטיות אליו סיה מת בלא עתו והיתה התלכות נפסקת ממנו׳ ויורה על זה הטעם מה שייעד השם ל ליהוא מיתויים המלכות ביד זרעו עד דור רביעי בעבור מטמר המכוה הפרטית סנצטווה



אותה בפיו כי לא תבנה עוד ברב דבריים במב ואל תעמה ואב היאך אפשר שתשפיין תשובה כא למרק וללבן ההטא שנ בנעשה בעועל יוזה דבר בריך ביאר תוא זה בר אפשר שתועיל התמוכה לפעל התשובה וכאת שהעעולות האכושיות ש מעליהן ימובה האדם או יגונה הנה הן הפעולות הרבוניות הנעמות בבחירה יוזה בשיהיה העומה אותן יודע עשייתן מהוא עושה הפעולה ההיא ורוצה בעשייתה ובוחר בה על זולתה י ולזה יתכצלו המכורים על פעולתן שעושין בעת ה השכרות לות שעשאום בלא ידיעה וא עפי שיעשום ברצון ובבחירה וכן לא נאת שיגונה האדם על הפעולות הנעשות מלא ברצוכו אף אם כבשו מדעתו ומבחורתו כלות שהוא יודע בעת עשותו הפעולה שהיא ובוח' בעשייתה יותר משבול ואלם אחר שאין נעשית כרכוכו אלא מהכרת האונם לא ינוכה עליה א"כה העונש שמענישין אותו אם לא תעונה -הפעולה שימוכח החדש עליה אם היא טובה אויגונה אם היא רעה היא הפעולה שיודע האדש בעת עשייתה שעושה אותה ובוחר בה על זולתה ורובה בעשייתה והפעולות שלא יפול עליהן שם השבח או הגנות כלל הם פעולות האוכם ה הגמורי והן הפעולות שאין הפועל אותן יודע ולא רוצה בפועל ההוא ולא בוחר אותו על זולתו בארם המשליך אבן והו נהנציא חבירו ראשו וקבלה ומת שזה הפעל לא ידע הפועל בעשייתן ולא הוא בוחר אותו על זולחו ולא רוצה בו וזהו ה האונם הנמור שלא יפול עליו המבח והגנו׳ י ולזה לא תייבה תורה להורג באונם על דרך זה אלא להורג בטגנה שיש בו בד מעורב מן האונם והרבון י והפעולות המעורבות מן האונם והרצון שהן האמצעיות בין ב אלו המינים שוברכו ה הנא דבר קשה לידע אם ראני שיינתסו אל האונם או אל הרבון או אם יש תהם שראני שיינחסו אל האונם ומהן שראני שיי מייוחסו אל הרצון מהאדם העומה דבר מגונה מיראת אנטים בעלי זרוע כן יפגעו בו הנה יראה נוזה מסוג האונם ושחדבר ההוא נעמה בהכרח אלא שאם היה בכאן דבר ראוי למבול עליו כל בער וטורח טרם שישלה האדם ידו לעשותו הנה ראוי שיכנסו אלו הפעולות כמיעמו על זה הדרך בהוג הרצון ואם היו כל הפעולות מוה שאין ראוי לסבול בעדם טורח גרול ובער חזק הנה יכנסו אלו בסוג האונם אבל כשיעויין היטב וראה שהוא ראוי שיהיו בכאן פעולות ראוי לסבול בעדם כל בער שבעולם טרם שיעשה חותם ואלו יותר ראוי שתיוחם עשייתן אל הרבון משתיוחם אל האונם לפי שהר שהדבר שינשמו הארם ובנת שינשהו יבהרהו על אלתו יותר ראוי שתיוחם עשייתו אל הרצון משתיוחם אל האונם ולזה ינניה האד כשלא ישבול טורח גדו או בער מופלג טרש שישא ידו לגעת באביו או למרי במלכו ובאלקיו: ויש פעולו שאי ראני לאדם לסבו׳ בעדם בער גדול נטורה מושלג יועל כן כראה מהגבלת הפעולו הרצוניות הוא על זה הדרך שהדבר מיעמת האדש ובעת מיעמת יבחרת על אלתו ורובה בו ואא מכעמה הוא רובה בקיוות כלות מחוא חפץ ורובה מיהיה עמני הנה ראני שיינחם אל הרבון איעפי שים בתחלתנ קבת אנכם כמו מה שיקרה ליורדי הים פהם משליבים מחורתם בים בעת בוא רוח סערה תרומתות גליו כי איעשי שאין מום אדם מישלי סחורתו בים ודומה לאונם הנה מצד שיבחרו זה על בער וסכנת עבתם ראוי שייוחם אל הרבון לפי מאף אחרי שיבאו אל היבשה הם רוצים בפעל ההוא וחפצים ש מיהיה עמוי כן בעבור מזה היה סבה להצלת עצמים ועל כן ראוי מיהיו אלו הפעולות מסוג הרצון ולא מסוג האונס נאולם אם אחר מיצאו אל היבמה לא היו רוצין בזה אבל היו בוחרים והפנים בהפבו ראוי מייוחם אל האונם אחר מא מאינן רוצים בקיום הפעל ההוא י ואבל נראה מוואסר אין אדם מלא יבחר לעולם להמליך מהורתו לים כדי להנצל נפ כסשו מתות ראוי שניחם זה אל הרצון בשלוח אחרישהוא רוצה בקיותו לעולם יותה יתחייב שכל דבר שנעשה ברצון בעת עשייתו ואחר שכעשה השנעל ההוא איכו רוצה בקורת נשוא חשץ שלא היה עשוי אף אם בתואלתו כעשה ברכון או סיה בו רבון תה אין ראוי שיינחם אל הרצון אלא לאנט וטעות: ואולם אם אחר שכעשה הפועל ההוא רוצה ובוחר בפעל סתא נחפץ בו מישיה עמני כן איעפי שיהיה בתחלתו קצת אונם ראני שייוחם אל הרצון ניראה כן ממה שאייול במ בתסכ כדרים והלבת מותחין בתרטה ופי שם בגת מיתך דאת ליה לבך עלך וכדו תהיתי וזה מווה שיורה שהכל הולך א אתר קום מרכון י שאם הרצון קיים השבועם קיימת נאם אין הרצון קיים הרי השבועה כאלו היא בטעות ותקירין או אותה אעפי שנשות תחלה ברבון י ולפי זה הבעל תמובה במתתחרט וגותר בלבו שהוא רובה שהעבירה הנעשית על ידו לא סיתה נצסית ושאס תבא לידו פעם אחרית לא יעסה אותה זה יורה שהפעל הראשון נעשה בטעות ובלי ידיעה והשכל כית שאת ארסטו בשפר התדות שפעולות השכל לא יקבלו התרטה י וזה שאראל היכי דתי בעל תשובה כגון שבא לידו ד דבר עבירה ונצול היתנה תחני רב יהורה באנתו פרק באנתה אמה באותו תהו׳ כי כמיבא הפעל ההוא לירו בכל אוחם בתנאים ניכבום יברי לאהבת המם ולא ימוב לעמותו זה יורה מנתירט חרטה וגול בלבו שהפעל מעמה בראמון היה כ יב

2

בטעות וכלי דעת

Ì

מלו היא ולוה אין ראוי למלך בשר וד׳ לזלול בעובדי השם ושומרי תורתו שהוא מלך הכבו כמו שביארתי בס׳יו ממאמ׳ ב׳ ואת׳ הכתוב והוא תהעדא תלבין ותהקש תלבין ייונסוב לענין הפרק ונאת שכתו שלא נתקבלה תסובת שאול להיותה חסרה הגתנאים מזכרנו יכן בעבור זה נתקבלה תמובת דוד על בת שבע לפי שהיו בה הג תנאים שזכרנו ויתבאר זה מתה שהזכיר בתשובתו על עניין בתשבע יואת חנני אלקים כחסדך ילרמוז שהתשובה לא תקובל אלא על כד החסד כתו שוכרנו יואת כרוב רחמיך מחה פשעי כלות א עם שפשעי גדולים ורבים מחה אותם כרוב רחמיך שהם בלתי ב בעלי תכלית כדי שלא יהיה כתי לחטוא יותר גדול מכחך למחול יואת כי פשעי אני אדע לרמוז על התנאי הראשון יולות שלא היה החטיז נעלם ממכו יוחטאתי נגדי תמיד לרמוז שלא היה מתכצל על הטאו לומ שלא הטא שתמיד הוא חושב שח שחטא י ואת לך לבדך הטאתי לרתוז על התנאי הגשלא היתה תשובתו מפני הכבוד או הנאת תתון או פחד בני אדם שלא יענישוהו אלא תפני אהבת השם שהעברות היו בין אדם לתקום כלות בסתר שלא היו האנשים יודעין בהם אלא השם וכפל לות וחדע בעיניך עשיתי להתודות על ב תיני העבירות על העבירות שבין אדם לתקום ועל העבירו שבין האדם לחבירו :על העבירות שבין אדם לתקו אתלך לבדך חטאתי ועל העבירות שבין אדם לחבירו כמו לא תנגובו ולא תונו וכיוצא בהן את והרע בעיניך עשיתי וזה שא עפי שהן מזות שבין אדם לחבירו אחר שצוה בהם השם הנה ה הוא רע בעיני ה'תי שיעשה הפך מצותו ' ואת לתען תצדק ברברי שב אל תה שאת תחה פשעי והרב כבסני תעוני ונג' כלו בעבור שתצדק במה שאמר שאתה מקבל בתשובתם לשבים ומוחל וסולח לחטאתם מחה פשעי וכדי שתזכה במה מתששנט את האדם על חטאו אחר שהוא יכול לשוב בתשובה ואינו שב טהרני מחטאתי אחר שאני שב לפניך ויש אות ש מכדבריך ובשפטך שב לתה שניעל קין הלא אם תטיב שאת ואל שנשפט עליו : ולפי שהעברה היא אם במחשבה ואם ב דבור ואם במנשה או בכלן צריך שתהיה התשובה בשלשתן אם במחשבה החרטה יואם בדבור הוידוי יואם במעשה סלא יספיק עזיבת החטא בלבד אבל שיעשה התעשי השך העברות שעשה לפי היה דוד מתפלל על כלן על המחשבה את׳לב טחור ברא לי אלקים וגו׳ על הדבור ה׳שפתי תפתח׳וגו׳ועל המעשה את׳אלתדה פושעי׳ דרכיך וגו׳כלות׳שיעשה מעפים השך העבירה כדי שיראו האכשים ניקחו מום נילמה לשוב אל השם זכן ביאר הנביא שהתשובה ראויה שתהיה בעשית מעשים הפך העבירות אמ הכתו וירא אלקים את מעשיהם כי שבו מדרכם הרעה וביארו רול את שקם ואת ת תעניתם לא נאת אלא את תעשיהם י שאפי גדול גזל תריש ובנאו בבירה היה תקעקע כל סבירה יוכן את ישעיה יעזוב רשע דרכן וגי את יעזוב רשע דרכו על העבירה סהגיעה לפועל שיעשה מעשי הפך העבירה ויבחר לו דרך אחרת׳ אס חטא בתאכלות אסורות יתעכה ויזהר תלאכול למובע נפשו אפי הדברים התותרי כמו שאראל קדש עצמך במותר לך נאס העלים עיניו מן הצדקה יפור ממוכו לעניים נאס תורה לאנטים לנהוג בקלות ראם במכות ילתד אותם דרך יש ישרה לרקרק במצות ולשוב אל המס לפי סהמחטיא את הרבים אי אפסר לשוב בתשובה שלימה שבמה יוכל לתקן את א אשר עותו ממה מגרם לחטוא ולזה את אלמרה פושעים דרכוך וכן כל ביוצא בזה' ואם חטא במחשבה בלבד יטהר מחשבותי לפני יודע מחשבות וזהו ואים ארן מחשבותיו י ואת נישוב אלה נורחמית להורות שהתשובה צריך שתהיה ל לאהבת השם בלבד לא להנאת ממון ואחבת הכבוד ואמיואל אלקינוכי ירבה לסלוח לחזק לב השבים שלא יתיאשו מן התשובה בסבת רבוי העונות ססליחתו יותר מרובה מן העונות ועל כן ראוי לארם שידע וישכיל שאם לא יחוור בת בתמובה שהוא ראני לעונט אחר היות הרמות בידו למוב בתמובה ואיכו שב ניירא מהשם שיענימנו אם לא ישוב אחר הי היתויכול על זה׳ וושה כי עמך השליח למען תורא וזה כראה לכאור דבר זר שאיך יאמ׳ מבעבור שעמו השליח׳יורא׳ וה נהרי הדבר כראה להפך שאחר שידע האדם שהשם יתחול לו על כל עוכותיו לא יירא ולא יחוש תחטוא אלא שפי יתכאר על הדרך שבתבנו שלא יירא האדם יון הדבר ההכרתי כתו שלא יירא תהתות אחר שהיא הכרתי לאדם ואם היה העונש הכרחי לאדם על החטא באפם תקות מחילה לא היה האדם ירא מהשם אחר שהיה יודע שאי אפשר לו להכצל מהעונש לפי סאי אפשר לו שלא יחטא אבל עכשיו שהוא יודע שהשם תוחל וסולח לחטאים עי התשובה ואפש לו להנצל מהעונש הנה יירא מזה בחברת שאם ירבה לחטוא ולא יתן אל לבו למוב בתשובה לפניו לא יאבה ה'סלוח לו ובעבור זה יירא ה החוטא תלפני השם אחר היתון יודע שאין העונש הברחי אל החוטא ושאם ישוב אל השם בכל לבבו ובכל נפשו ובכל ת מאדו ירחתהו נירבה לשלוח כי עות השליחה

פרק בו׳ יקרה בענין התשובה ספק גדול לפי מה שהונה מעניינה והוא זה שאחר שנעשית העבירה בפעל מה תועיל בתשוב החרטה ובודוי וכי החורג את הנפש או המחלל את השבת וחור בתשובה בעית ובלבבו

במו שאמרכו התשוב כפש הנרצח אליו בוידני וחרטה או השבת המחולל אם ישוב נשמר בזה והרי זה דומה למי שסתר הבית בפועל וחוזר ובונה אותה

.

¥,

בחלב או הדם עצמו יובעבור זה הוא מאיול הרהורי עבירה קשים מעבירה יוח לפי מעונם העבירה היא זמנייה כמו מיבא ועונש כפירת העקר הוא נצחי כתו מאליול דינן של רשעים בגיהנם יב חדש כלו הרשעים העוברים על דת וא ואנט כופריט בעקד ישהכופרים בעקר כבר בארו שענשם נצחי כתו שאלאל אבל התיני והתסורים ושכפרו בחורה נשכפרו בתחיית המתים יורדין לציהנם ונדונין בה לדורי תרות יואחר שהאנשים הנתלטים מכפירת אחד מהעקרים הכוללים לפיזה הם מעט מזער לא כביר ולפיזה ראני מיהיו כדונים בעונש כצחי התחכם השי ברחמיו וברב חסריו ל לעשות חסד עם התיז האנושי לפחוח לו שערי השובה כדי שעל ידי ינצל מתכתורות היצר הרע תתיחת הנפש ארול י יצר שלאדם מתנבר עלת בכל יום של צופה רשע לצדיק ואלמלי הקבה עוזר אינו יכול לו שלה יעזבנו בידו הרי ביאר שני העזר שהקבה עוזר את האדם הוא ניצול מהמיתה שהיה מבקש להמיתו וכבר ביאר יחזקל שעל מיתו הנ הנפש ידבר את כי לא אחפוץ בתות התתכי אם בשובו ולשון בתות התתיורה שעל תי שכבר תת ידבר והל לא אחפוץ בתיתת נפס מי שמת כבר אבל כשימוב בחייו מדרכו ותחיה נפש המת שיראה שני התמובה לא ימות האיש המת אבל ת תחיה נפשו ותוכה לחיי העולם הבא ובזה יגיע האדם שהוא תעשה ידי השם אל תכלית שלמותו והשארותו הכחי אף א אס יחטא קטא שראני לחיות נדון בעדו בעונש נצחי יוזהו תאת ישעיה תדבר על בעל תשובה כי לא לעולם אריב ולא צכבח אקבוף דל א׳עם שמן הדין היה לי לריב ולקבוף לכבח ולדון את החוטא בעוכש כבחי לא אעשה כי רוח מלפני י יעטוף ונג׳ כלות שאף אם הרוח החיוני שיעטוף את הגוף הוא מלפני דל תניעי הגרמים השתיתיים שהם לפני׳ הנה הנשמות האכושיות אני עשיתי אותן וראוי לי לרחם צליהן ביותר אחר שהם מעשה ידי שלשון נשמה יאמ על הנפש ה האכושית ורוח על הכפש החיונית שבב"ח את הבתו כותן כשמה וגג׳ ואחר שהכשמות הן מעשה ידי ראוי לי להשתרל ש ובעבור זה אעפ טבעוז טיניע התיון האנושי אל התכלית התכוון ביצירתו ואבהו לא הייתי מכה אותו מכת אכזרי אבל כדי ליסרו שישוב בתשובה לפני שלא הייתי מכה אותו בכעו הכפהי

בתי העוכם הראוי לג כתי הטאיו אבל הסתר ואקצוף כלו הייתי מסתיר קצת מהעוכם והייתי קוצף מעט כדי ליסרו לשי שהיה הולך מוכב בדרך לבניאבל כמראיתי דרכת ששב בתשובה לפני רתאתי אותו הל קבלתי תשובתו א"עם שהיה שמוך למיתתו ילמי אנחנג בדרך כל הארץ ונאסף אל עמת כדי שילך מכופר לעולם הבא נשלמתי בזה נחומי לו ולאביליו לו במנתתי לו חלק לעולם הבא עלאביליו כי כמאין נשמו כריתות הם מתנהמים על מיתתו ילשון ניחומים לאביליו יורה מעל המת מדבר ואמ׳ עליו וארתאהו מקבלת התשובה היא הרפנאה אל הנכש לזכות לחיי העולם הבא ונתכון התכוון הכרחית המצא התמובה עם מציאות התורה להגיע המין האכושי אל התכלית התכוון ביצירתו שהוא התכלית המכוון מכלל המציאות המצא עלוה הוא מאריו לאביליו התעובה בי הינו בריאת אל התכלית התכוון ביצירתו שהוא התכלית המכוון

וראוי שנדבר עתה בשכר והעונש שהוא העקר הגימן העקרים הכוללים לדת האלהית והוא פרק כט' במהום התכלית התכווןבכל הדתות יחה שאעם שהעובד תאהבה לא יחוש לשכר ולעובש כלל מאין אנלו תכלית אחר אלת השלמת רצון האיתב בלבד ואייל אל תהיו בעברים וגו׳לא בעבור זה נאמ׳שלא יחיו מס מכר ועוכם חלילה אבל הכוונה לות שהעובד תאהבה לא יעבוד תאהבון השכר ויראת העוכם א"עם שיאתי שיש שם מכר לתאמינים נליראי השם וחושבי שמו שכל השכר ההוא כאין כגדו בבחינת השלמת רצון האהוב ההוא י והעבודה מהיא על זה התואר היא העבודה התביאה אל תכלית השכר נהעונש התבנון בכל הדתות י ובעבור היות הדת האלקית מתחלף לתכלית הדתות הכמוסיות כמו שביארכו במאמי הא שמכו אותו מן העקרי הכוללי לרת האלהית יוכאת שהשכר נהעונם לא יתלט העניי בו תחלוקה אם מיהיה שם מכר ועונש או לא יהיה ואם יהיה שם אם שיהיה כלו גשוני ובעולם הזה נאם מיהיה כלו רנחני ובעולם הבא ואם מיהיה שם שכר נאוני בעולם הזה ושכר רוחני בעולם הבא וניוצא דעות האכשים כחלקים בעכין האתכת הגמול והעוכם לד דעות כפי מספר החלקים שתגוור אותם החלוקה " שיש מי שיאמין מאין מס מכר ולא עונש לא גופיי ולא נפשיי יוש מי שיאתין שיש מס שכר גופיי ולא נפשיי יוש מי שיאמין הזכר גופיי ולא נששיי ויש שיאויון כפשיי ולא גופיי יוחשרש המחולק הזה תלוי בחלוק הדעות שבין האנשים במהות הכפש יהדעת הא הוא מיש תן האכשים תי שיאת שנפש האדם אין בה יתרון על נפש הבעלי חיים אלא כשהאדם יש בו ערמומי יותר בדול משאר בעלי חיים להתציא התלאכות והתחבולו התבטרכות אליו לתקון חיותו באוכן שלם כתו שיש לקצת בעלי היים יתרון על קצת בזה יובעבור זה יאויכו בעלי זה הדעת שאין שם שכר ולא עונש כלל לא גשתי ולא רוחני יויאמרו מהאנטים תמולחים ונעובים לתקדים כמאר בעלי חיים מאין הכוונה האלהית בם אלא לשתור התינים בלבד וזה ה הדעת כבר הכה על קרקת העילות ואת שלא תרמה נעש האדם לנעשות הבעלי חיים שהבעלי חיים ידיעותיהם חל חלקות והאוים ישיג כללי הדבריס

יב ד

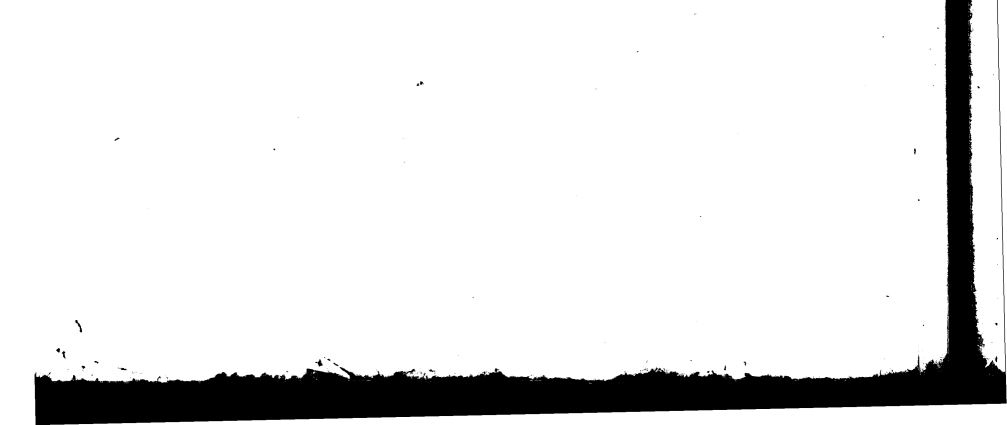
והסכל אחר מהוא מתוחרט עלת ואין ראוי סיענים האדם על עבירה כא כמו שאין ראוי שיצונה על הפעל טנעסה בטעו נכלי ידיעה וכן הפעל הטוב לא יטובה האדם עלת אלא א"כ נעסה ברצון ושאחר מנעסה ידצה בקימון כלי ידצה שיהיה עסוי ולא יתחרט עלת שאם יתחרט עלת הפסיד מכרו ולא תחסב לו לצרקה יוזה דבר ביארוהו הל בתם קרוסין על ח מה שנ ביחוקאל ובטוב צדיק מצרקתו ועשה עול במעלו אשר מעל יתות והקסו סס ולהוי כוחצה זכאי וכתחצה חייב מה שנ ביחוקאל ובטוב צדיק מצרקתו ועשה עול במעלו אשר מעל מוות והקסו סס ולהוי כוחצה זכאי וכתחצה חייב מה שנ ביחוקאל ובטוב צדיק מצרקתו ועשה עול במעלו השר מעלי מיות והקסו סס ולהוי כוחצה זכאי וכתחצה חייב לא רוצה בתוחא על הראסונות יהנה יראה שאפי הסועל הטוב אין ראוי סיטובח עליו אי יקובל עליו שכר אלא א ה א"ב רוצה בקיומו ואינו מתחרט עליו יאבל אס יתחרט עליו הרי הוא כאלו לא נעשה ואין לקבל עליו שכר יונתכי ליש העבירה בקיומו ואינו מתחרט עליו יאבל אס יתחרט עליו הרי הוא כאלו לא נעשה וידן ראוי לקבל עליו סכי ונתכאי לפי זה שהעבירה מתתחרט עליו יאבל אס יתחרט עליו הרי הוא כאלו לא נעשה הפוא ברצון גמור יוחאס הונח לרצונו הפטוט לא היה עושהו לפי מה שהרצון גוזר עתה י והראיה שבא דבר עבירה זו לידו פעם אחרת ונצול ה הונח לרצונו הפטוט לא היה עושהו לפי מה שהרצון גוזר עתה י והראיה שבא דבר עבירה זו לידו פעם אחרת ונצול ה בעיני השס וזו היא התשובה הגמורה י ומאות הברי הוא מתועיל התטובה לאה כעשות הארת בילו רמס בעיני השס וזו היא התשובה הגמורה זריות ומשנה בכינה הנא מתועיל התטובה לארס לעשות מי נכזל ה

ניאחבהו השם נדבה כתו שכת׳ לתעלה : האחבהו השם כתו שאתרט הנה החברת התביא אל התצא החסר הזה הוא

פרקכח

מתאמר כל פועל כוסף נחושק תתיד שיניע תפעולת התכלי התכוון בה נהיה התכלי התכוון ביצירה האכומי הינת הכפט כשארת אחר סמות כמו מקדם במאמ׳ ג׳וחיה האדם מעמה ידי הטם הנה הוא חבץ שיגיע אל תכליתו המכוון בו שהוא השארות הנפש - ולפי שינרו שלאדם מתגבה עליו בכל יום ומפתה אותו לחטוא כמו שכבר העיד על זה שלמה בהצר קהלת כי בשמזכי דברי יצר הרע ושתוייו תגיד איך הוא משתה ומסית את האד בששת חלקו מעט מעט עד שמוציא לתרבות רעה י שבתחילה אותילו לך אכול בשתחה לחמך וגו שאלו הן דברי יצר הרע לפי קשר הפסוקים שלמעלה והוא מדבר עם הבעל תטובה שהוא דואג תמיד על הטאיו ועל כן אומי לו לך אכול וגו׳כי כבר "רצה האלקים את מעשיך ואין לך חשיר בעולם שלא יתשתה לדברית הללו שאיכו כראה שיהיה בהש מכשול עון י וכשהארש כשמע לנ בזה יוסיף לות לו בכל עת יהת בנדיד לבנים כלות מיהיה תסולסל - ואחר שמתע לו נם בזה שאין בו עון אשר חטא יו יוסיף עוד לות לו ראה חיים עם האטה אמר אהבה ונו ואחר שהגיע אוקו לתדרגה זו להטמע אליו בדברים הללו אע א עפי שהן דברים התותרין לא ישקוט עד מתוסיף עלת ותביאו לכפור בעקר ולות לי דין ולית חשבון ואת לו כל אשר תמצא ידך לעמו בכחך עשה כי אין מעם וחשבו ורעת וחכת בשאול אשר אתה הולך שמה ומביא ראיה לדברית כשאות לו מבתי וראה תחת המווש כי לא לחלים התרוץ וגם לא לחכתים לחם ונו כי עת ופגע יקרה את כלם י ובדברים הללו וביוצא בהם מטה את האדם מהדרך היטרה ומוליכו בדרך רעה בטמראה את עצמו כרוצה בתועלת האדם ומקנא כ בעדת והוטש לכבודת כמו שעשה בתחלת היבודה לחוה שאת לה אף כי את אלקים לא תאכלת מכל עץ הגןי ואף במיא הזה לפי דעתי הוא למון חתה ובעם כלות׳ כעם גדול ים לי על תח מאת׳ לבם המם פלא תאכלו תכל עץ הגן אלא תעצים ידו ידועים שלא צוה אתכם זו לתועלתכם שההפך מועיל לכם יותר יובזה פתה אותה ועזבה ארחות יושר ללכת בדרכי ח חמך וכן בכל יום ניום יצרו של אדם מחשב להרע לו ולהשית אותו כמו שכבר העיד עלת הוא ית ואת כי יצר לב האד נגו ואת ריל עלובה עישה שהנחתום תעיד עליה שחיא רעה לפי אי אפש לאדש פלא יהשא בפעל אם תעט ואם הרבה החתוטא אי אעשר לו שלא יבשל בתחשבה להרהר כנגד אחד מעקרי הדת לפי שכל עובר עבירה בתויד לא יתיר עצמו ל לעשותה אם לא מצד הרהור רע שנכנם בלבו ואראל אין אדם עובר עבירה אלא אם כן נכנסה בו רוח שטות וזה שהוא אם שיכחים במחשבה מציאות האל ויחשוב שאין לעולם מכחינ ומפני זה מתיר עצמו לעשות העבירה כמאמ הכתוב את כבל בלבו אין אלקים וגו הנה כי שבת עמיית החטא היא היותו תומב בלבבו אין אלקים או שיחשוב מיש לעולם ת מתציא אבל יאת שאינו תשניח בפרטי בני אדם לתות לאיש בדרכת י וה גם כן סבה אל שיתיר עצתו לחטוא י את הכ הכתו על תה כאץ רמע אלקים יאו שיחשב שאף אם ים לעולם תכהיג ותשניח בפרטי התעשים אות בלבבו שתא לא ז צוה השיוה אר לא אפר התעפה הזה כאלו האת שיחשוב פלא אפר החלב והדשי או הנדה ותפני זה מהיר עצתו לאכול חלב או דם או לבעול נדה וביוצא בהם והרי הוא כתכחים מאין תורה תן המתים כתו שאראל בער חלק שהאות על פס פסוק או אפי תיבה אחת משה רבי משי עצמו אמרה שהוא בכלל האות אין תורה מן השמים נהוא מבואר כי בכל אחת מאלו אג כוונות הוא כופר בעקר מעקרי הדת האלקית הכוללים שהם אבנת לכל העקרים כווו סכתכי וזה בלי ספק יות רע נינתר קמה מאכילת החלב

מכחים ההשנחה יאמין שים לכפש האדם שלמות אחר המות בהפרדה מן הנוף ורבים מחכמי התור כמשכו אחר דבריו בוה ויש לדון אחר זה השעם שאף אם הדברים הללו הם תשובה על הדעת השני מת לא יתבאר מזה שיהיה שלמוה ל לאדם אחר התנתי וזה שאחר שהשלתות נהקיום אי אפשר שיהיה אלא לדבר השכלי כתו שאת נהכח השכלי שבאדם אי איכו אלא הכנה איך יבוייר השארותו שאין ההכנה דבר עומד בעצמו י ומה שיאת שהשכל הנקנה יתעצש במשכלוה ער שישוב הוא נהן דבר אחד בלתי מובן שאם הכח השכלי שבאדם הנא כח היולאכי אשר מטבעו שיפסר זולתי מזר ה ההשכלה איך תנתור ההשכלה בעצתה או איך יצוייר דבקותה בשכל הפועל שכל זה רחוק תשיושכל כתו שבה בתאת בכפר ב׳ ובעבור זה את קצו החכתי שהנפש עצם רוחני עותר בעצתו תוכן אל ההשכלה י ולזה לא יתכן בו ההפשר להיותו עכם עומד בעכמו אכל יקבל תעכוג כפי השנתו בהשכלה י וגם זה אינו ככון לפי שאף אם תהיה הנפש עזם ע עותד בעצמו אחר שהוא מוכן אל ההשכלה אם לא ישיג אל ההשכלה תהיה שלמות ההכנה לבטלה ולא ישיג א"ב שלמוה ה הנפש אחד מכי אלף ואנטי לא ישיגהו אדם כתו שכתכנו בפר ג'מתאת ג'האלקים אם לא נאת שטלמות זאה ההשכלה ה הנא השנת המושכלות הראשונות ודבר זה ישון בו הצדיה והרשע ולא עלה זה על לב שום ארם מעולם י ועל כז יראה ש מחדעת הנכון והנאות לתורה הוא שהנפש עצם רוחני מוכן אל ההשכלה לעבוד השם ולא אל ההשכלה בלבד יולזה כ בשישיב האדם אי זה השכל לעבוד השם מזד שישיב אי זו השנה או הכרה בשם בדולה או קטנה ישיב מיד מדרבה מה מת מתדרגות העולם הבא י וכן כתבא להאל בפר חלק על פסוק ורע יעבדכו אתרו איתתי תיכוקות זוכין לחיי העולם הבא משום ר תחיר חת תשיורעין לות אתן הה"ר פתחו שערים ויבא גוי צדיק שותר אתונים אל תקרי שותר אתונים אלא פאות אתטים׳ וזה תכואר כתו שכתבכו שאלתות הנפש הוא תצד ההשבלה אל העבודה איזו שתהיה עד כשישיג הנער ההשכלה אל העבודה היותר קטנה שאפשר שהוא לות אתן יוכה למדרגה מה ממדרגו העולם הבא יוזה מסכים עם מה מכתבכו בפרק כט מהמאמ הג'שבעשיית מכוה אחת יזכה אדם לוודרגה מה ממדרגות העולם הבא׳ ויורה בכ על שה מהנפש עדם תחני עותר בעצתו מתה שאת אין העולם מתקיים אלא בהבל פיהם שלתינוקת של ביתרבן ואל אביי לרכא דידי ודירך מאי ואת לו אינו דומה חבל מאין בו חטא להבל שיש בו חטא ואם לא תהיה הנפש עצ עומד בעצמו היאך אפשר שיהיה יתרון לתינוקו של ביתרבן שלא הגיעו לתדרגת ההשכלה אלא מעט על אביי ורבא שהגיעו לתדרג׳ בדולה בלי ספק י אלא שהאתת הוא שתדרגה קטנה בעבודה לתי שלא נתלכלך בחטא תועיל יותר מתדרגה גדולה לתי שנתלכלך בחטא לפי שהנפש להיוחה עצם רוחני עומר בעצמו גודל מדרגתה היא כפי שעור נהיותה עם עכודתה בעשיית התצוות ולוה מה שהיה מדעת מצטער על שלא היה יכול ליכנם לארץ לעשות עבודת המצות בפועל לא להשנת התושכלות טבלי סנק כבר הגיע משה למדרגה שהיה ראוי שישיג בהשכלה אלא שהיה כוסף לקיים המצות כפועל שהיא סעבודה בחשכלה שהיא הנותנה שלתות וקת לנפש כתו שכת בפר ד תתא גובשתי הדעות הללו שבתחוח הנפש רצוני אם היא כח היולאני או עצם עותר בעצמו הוא שנחלה האל בערובין באתרם בשנים ומחצה נחלה בש ובה הללו אות׳ נוח לג לארם שלא נברא יותר משכבר׳ נהללו אותרי נוח לג לארם שנברא משלא נברא ונתנו ובתרו נוח לג לארם פלא נברא משנברא ועכשו שנברא יפשפש במעשיו ונראה שהאות נוח שנברא ישבור שנפש האדם כח היולאני בדעה מפילוסוף ועל כן יאת׳ שנוח לג שנברא לפי שכל מציאות טוב מההעדר ואפשר שיעלה לתדרגת הקיום עי ההשכלה ז וה נהאות שנוח לנשלא כברא יסבור שהנפש עצם רוחני קיים מצד עצמו - ולפי שעי הבריאה אפשר שיציעה ההפסד אנ ימינה העוכש העצו את כח לו שלא כברא כלות שלא כתצאת בגוף האיכושי וכן את שלתה וטוב תשכיהם את אשר עדן לא היה ז נאלו היה הכפש כח הינלאכי היאך יאת טוב משכיהם על הדבר הנעדר נאיך יהיה ההעדר טוב מהמציאו׳ הלא כל תביאות טוב נהבתנ׳ מעיד על זה באמרו וידא אלקים את כל אשר עשה והנה טוב תאד אלא שבלי ספק דעתו לות׳ ש מהנפש עצם רוחני ולא כח היולאני י ולפי שהו הדעת הנכון והמסכים לתורה הוא שנתכו וגמרו שנוח לו שלא נברא תתר תשנברא ועל כן את שנריך לפשפש בתעשיו כדי שלא תשסד הנשש א תענש : ומכאן יצא לחכמי הקבלה ד דעת הגלגול נזה כי לפי סהם ראו שהדעת הנכון כפי התורה הוא שאין הנפשכח הינאכי אלא עצם עותד בעצמו כתו פאמרכו דנו מזה שכמו שהעצם הרוחני יכנם בגוף האכושי בתחלת יצירתו כן אפש שהכפש שכבר שמשה בגיף האכושי תחול עוד לשכון בגיף אבל אין זה נכון שאסי גזרה החכתה העליונה להשכין העצט הרוחני שאין בטבעו להיות בעל בחירה כנוף האנושי כדי לשומו בעל בחירה לפי שזה מעלה גדולה אליו בלי ספק עד שבדבר הזה טעו המלאכי באדם בתו שאדיןל בבר בשברא הקיכה את האדם בקשת תלאכי השרת להשתחות אלת וכו וזה להיותו בעל בחירה יותר מהם באינם בעלי בחירם י חית הנכם שכבר שחשם כנוא סאכושי והייצה בעלת בהירה לחה תחזור עודאל



מאמרד

הדברים וישיג הדברים אחר העלתם תהתוש תה שאין כן בבעלי חיים ויבדיל בין העצם והירקרה ואלת זה תתה ש מירה על ההבדל הגדול שבין נפט האדם לנפש הבעלי חיים יוא אפטר מבלתי שיהיה לנפט הארם תכלי מיוחד מכין שאר הבעלי חיים כתו שבארנו בפ׳ב׳ תתאמ׳ג׳ ולזה אם לא יהיה לבעלי היים שום שלתות נפשי כבר יחוייב שייוצא זה באדם יוכן בעלי תורה חלקו על זה הדעת ואמרו שראני שיהיה לארם שכר ועונש אם בעולם הבא לנשט ואם בעולם הוה לגוף על כד ההשנחה האלהית כתו שבארכו זה בהשנח יוהדעת הב הוא דעת תי שיאתין שיש שכר ועונש אבל את שהוא גזתי ובעולם הזה וזה לפי שיש תהאכשים שיאתינו שכשם האדם יש לה יתרון על הבעלי חיים בשיש בה כח שכלי על ידו ידבק הרוח האלהי באדם להטביח בו כפי יתרת שכלו אבל לפי שאינו זה היתרת אלא הכנה בלבד יאתרו שהיא צריכ תנוי אל נושא וכשיפרד זה הדבוק אשר בין הנפש והנוף תעדר הנפש ובזה הדעת נוקשו ונלבדו כת מבעלי העיון שיאתרו שלא יצוייר שנם שלתות לנפש בזולת הגוף ונתשכו אחריהם כת צדוק וביתום שהם מאמינים בתורת משה ו ובהשנחה ויאמינו עם זה שהשכר והעונש הוא גשמי בלבד ובעולם הזה כמו שנזכר באבות דר נתן והכחישו השכר הר הרוחני אחר התות תכל וכל ויביאו ראיה לדבריהם מתה שלא נזכר לפי דעתם בתורת משת גתול נפשיי כלל אלא הצ הצלחות נשמיות יוכפל בזה הדעת להיותם חושבים היות כפש האדם מורכבת מכחות מתחלפית בכח ההונה והצמיחה נההרגיז וכח שכליינאחר שנראה שאר הכחות נפסדות בהפסד הדבוק שבין הנפש והגיף יאתרו שנס כן יעדר מתכה כח ההזכלה שהיה בה עם מה שהשבילה כבר ותשאר הנפש כעדרת כנפש הבעלי חיים יוכמות זה כן מות זה וכבר סתרו גרולי הפילוסושים זה הדעת ואת שאין הפעולות המתחלפות הנמשכות מן הפועל ממה שיחייב רבוי בעצמות הפועל כתו סנתבאר בז'ח ממאמ'ב' וגם אין העדר חית הג'ף ממה שיחייב העדר לנפט המשכלת כמו שלא יחוייב העדר ה הכח המגדל אחר הארבעים העדר סנפט שהנוף כלי על ידו יראו קצת פעולות הנפט ובהעדר הכלייעדרו אותן הם השינולות כלבד כהזנה והצמיחה והרגש אבל אין זה מחייב שיעדר עצמות הנכש שאין קום השכל תלוי בגיף כשאר הכחות הנשמיות אבל הוא בהפך שהשכל יתחוק אחר הארבעים בהחלש הכחות הנשמיות י והשכל לא ידמה לכחות ה הנשמיות שהוא ישיג את עצמו ואת כליו מה שאין כן בכחות הנשמיות וראיות אחריות חוקות שאי אפשר להכחישם הביאו בשלא תדתה נפש האדם לנפש הניח אלא שאין צורך להארי בזה ולהעיד על סתיר זה הדעת כת הלתבם ול בהקדתת מם אבות ששם כשש יאת על כשש האדם ועל כפס הבח בסתוף השם ואיעפי שנראה שימשכו תן האחת פעולות דומות למעולות הנתטכות מן האחרת אין זה תתה מיהיב שירתו עצתי הפועלים שחרי אור השמש נאור הנר יתרתו בשהם י ואורו ב' מקומות אפלים ולא יחוייב בעבור זה שיהיו הפועלים שוים שאור השמש מתמיד ואינו כבה ומאיר אף במקום שאין השמש זורחת והכר כבה ואינו מתמיד ואינו מאור אלא במקום שהניבוץ נושל י ואם כן אינו מחוייב שא עפי שת מתפסד נפט הבינלי חיים שתפסד ותנדר נפט האדם בהפרדה תן הגיף אחר שהם מודים שיש לה יתרון על נפטות ה הבעלי חיים יותה שהביאו ראיה לדבריהם כת צדוק וביתום תתה שלא נזכר בתורת תסה הגיעל הנששי אלא הגופיי איכו כן כמו שחשבו שלא ככת הגושיי אלא במקום שאין מקום לשכר הרוחניי והטכר הרוחני ככתב ברתיוז ל והדעת הטליטי הוא הפך הדעת הב והוא דעת קצת מיול שאות שכר תצות בהאי על לסבה שנוכיר אותה בע"ה: עלת ליכא נהביאו ראיה לזה תן המנחם את׳ הרי שאת׳ לו אביו עלה לבירה והבאלי גיזלים ועלה לבירה ושלח את האם ול ולקח את הבנים ובחזרתו נשל ומת היכן טובתו של זה והיכן אריכות ימית שלזה אלא למען ייטב לך לעולם שבלו טוב ו נהארכת ימים לעולם שכלו ארוך יואי אפשר להיות עולם שכלו טוב ועולם שכלו ארוך אלא העולם הבא אחר המותו והסבר הרוחני זוגם זה דעת כת מגדולי הפילוסופי וכת מכעלי התורה שנתשכו אתריהם שיאתרו שאין שום שלמות ל באדם מצד מה שהיא אדם אלא אחר המות כלכד כשיהיה המכל מופשט מהחמר מהדברי הגשמיים יוזה לפי שיתרוז הדברים השכליים זה על זה הוא כפי מדרגתם בהשכלה כלי סנק שמי ששכיל יתר תהיה מדרגתו יתר גדולה י ואדר פהאדם יש לו יתרון השכל על הב"ח ראוי שיהיה לו בעבור זה השלמות מדרגה תלויה בהפכלה בלבד שאם תהיה זה כ בדבר גשתי הבילל אותו ואת הב"ח יהיה שלמו ויתרון השכל שנתן בו יתר על הב"ח לנקמה ממנו ולא לשלמות מדרגה. מז שהב"ח להיותם כעדרי השכל והבנה לא יצטערו במחסבת היע המעותר לבא עליהם ולא יצטערו בהיותם משערי מסופס למות כאד׳ ולא ירצימו בצער הבא עליהם טרם בואו ולא ידאגו על דבר והאדם ירצים בכל זה וידאגויצטער על הרע התעותד לבא עליו ויחיה בינון ואכחה עד טלפי תעלת המכל מים לארם על אלתו יצטער על הרע התעותר לבא עליו יובעבו זה יאמרו שאין ראוי שיהיה השלמות המושג מכד השכל דבר גשמי ומשתתו לבה אבל עכיין ומדרגה בדבר מיבדל תהם שהוא המכל לא בדבר גמתי כלל י זהו דעת הפילום: ף כזה מנם מהוא מכתים

•

יותר יוכן השנות הכחות החמריות מסתכות להיותן פרטיות והשנות השכל כליד מסתכות והן קיימות להיותן כוללות . ולוח מפטנג שחנותן הנפש הזאת שיש בה כח ההשכלה הנא יותר נכבד מן הנותן הכח החיוני בבעלי חיים ולאה יאמרו החבמים שחכפש החיונית באה מכח הגלגלים כי הגלגלים בתנגעותיהם יבינו החומר לקבל הצורות וכם. וכפשותיה יתנו הכורו התתחלפו אשר בצותה ובהי שאין תציאותן אלא בחות כפי הכנת החותר ולזה ישתנו השגו הב"ח נחיו פרטינת כפי השתנות ההכנות הפרטיות אבל הנפט התמכלת אשר באד היא באה מהתחלה טכלית הייתת מופשטת מהחומר בלתי משתנה יותר נכבדת מן ההתחלה שתתן הנפש החיונית יולא הית הטגותיה כלליות קיימות יוניוצא הנ הנביאו החסיד הסלם יפעל בחומר העולם הטפל כמו שיפעלו העכלים הנבדלי לפי שהתחלת נפטו היא משכל נבדל ויעיד על זה מה שנמצא בחורה במעשה בראשיה שייחם הכחו נהינה הנפש החינית אל התחלה חמריה בלבד ׳ אבל ביבירת הב"ח תוצא הארץ נפט חיה לתינה וביצירת הארם ייחם נתינת הנפט אל התחלה שכלית את ייצר ה'אלקים את האדם עפר מן האדמה ניפח באפיו נשמת חיים יוסיים ניחי האדם לנפש חיה להנרות שהכח החיוניאשר באדם כמ במשד מז קכח השכלי אשר נפח באפיו השם לא מהתחלה אחרה כאשר הוא בבא והנפש האנושי אשר בה כח ההשכלה באות משתי התחלות מתחלפות אם נמצא הכחות החיוניות אשר בב"ח נפפרות בהפרד הדבוק אשר בין הגיף ובינס ל להיותן באות מכח הגלגל שהוא בעל חומר ומכפשו שהיא כח בחומ לא יחוייב שתפסד נפש האדם אחר היותה באה מ מהתחלה אחרת שכלית מופשטת מחומר שאין בה אפשרות ההפסד כלל כמו שיש בבעל חומר׳ ולזה אף אש כראה כח הצמיחה וההזנה וההרגא אשר באדם וזולתם מהכחות נעדרות במות לא היה זה אלא לפי שנעדר הדבוק בין הנפש ו נחנוף מהיה כלי לפעול על ידו אלו הפעולות. ואבל כאמ'כי אחר שראינו כח ההשכלה מתקיימת בשני עצמה כמלאכים באלת הכחות האתרות וראינו כח הצמיחה וכח החיות נפסדות בפני עצמן בצומח ובבה שפטנו שהאדם שנראה בנ בחות חתריות וכח שכלי מאף אם יעדרו הכחות החתריות להעדר הכלי לא יבסד הכח השכלי בהפסד הכח החיוני כתו פלא יפסד הכח החיוני בהפסד כח הצמיחה מהוא הכח המודל מן הב"ח כי כח החיו הכנה והצעה אל הכח השכלי כמו מכח התנדל הבנה והצעה אל הכח החיוני י נאחר שנתצא השכל בתלאכים תתקיים בפני עצתו בזולת חותר גנתצא ה חכח השכלי אשר באדם יש לו פעל מיוחד בפט עצמו בהשגת העצמיות הנפרדות והדברים המופשטי מחומר שפטנו בעבור זה מהשכל הזה אחר מיש לן התלות בדבר קיים לא יפשד בהפשד הגוף והעדר הכחות החמרינת אבל כשיפרד מן הנוף יתרבק בדבר הקיים מחמניל ובמה מנסמע אל השם לעסות רצונו כי בזה יסוב במדרגת המלאכים שעקר ש מלמותם האא מצד היותם נממעים אל המם לעמות רצונו במו מנתבאר בפר'ה מן המאמ'הגווהו התכלית האנומי וה נחנא עיר הסבר או הגמול המיועד בתורות אל האכשים אחר המות כשתפרד הנפש מן הגוף זהו הדרך הנכון בהבנת נהדעת השני הנא דעת מי שיאמין בי עם היות שיש לצדייום הדעת הזה שהנא רעת הלמבס ול נהנתשנים אחריו : גמורים שכר גשוני בעולם הזה אחר שהצדיקים ההם הם מעטים ורוב הנדיקים אינם מקבלים שכר גשוני בעולם ה סוה ראוי מישולם בעולם הבא מכר אל הגוף עם הנפם ביחר י וזה יהיה אחר תחיית המתים שאו יתקיימו הניף והנפש אוד בלי אבילה יושתיה כתו טנתקיים תמה ע"ה ארבעים יום וארבעי לילה בלי אכילה ושתיה בנוף ונפש יויאת שדת ה הנקרא בדברי רול עולם הבא כסיאמרי על הצדיקים שהם מומנים לחיי העולם הבא יואמינו עם זה שלא תמות ה הנפט האנוטית בתות הנוף אבל תיד אחר התותים תדרגה נקראת ג'ע שנפטו הנדיקים גנוות טם עד שיקותו לתחיית המתנים ניוכו לחוי העולם הבא אחר תחיית המתנים יוזהו שאראל במם שמחות על השבג שאת לו לר ישמעאל כשנגזר ע עלי שיארג והיה בוכה רלמה אתה בוכה לשעה קלה אתה נתון בגע בחלקן שלצריקים ואמרי ג'כ במם'נדה על רבה בר מילא פנסט קודם רבה בר רב הונא מעט ואת רבה בר רב הונא עליו לשעה קלה הקרימני לג"ע זהו רעת הלמבן ול ודעות הדימה ול וכת מהאתרונים שנמשכו אחר דעתם זכר כלם לברכה י ודרך הבנת זה הדעת לפי מה שמבאתי ל לאחר מנדולי תלמידי ההמבן זל הוא טהם יאמרו כי השתלשלות היצירות בעלי שכל הוא על שלש מררגות האשכל פמוט מתקיים בלא גיף והוא השלם - ואחריו שכל בעל גוף קיים תויד והם הגלגלים - ואחריהם שכל בעל גוף נפסד מהוא האדם והוא החסר שבמדרגות השכלים ומה שנמצא אחריו בעלי חיים שהם בעלי גוף ונפש נפסדים ואחריהם הכומח שהם בעלי גוף נפסד ובלתי בעלי נפס חיה כלם הם לצורך האדם יוא עפי שהאד נברא אחרון זהו לשלמותו לפי שהתחתונים כלם בשבילו וביצידתו כשלות וכלם כלולין בו ד׳ יסודות והכח הצומח והחיות ומסף על כלן ש מכל ועל כן הוא מושל בכלן י בא אחרון להשלים פעולתו י ולמשול עליהן לפי שיש בו שכל שיש בו השארות י ואלם מכריך הנא לנוף לפלתותו ועל זה כאת שנפפות הבדייןם גנוות תחת כסא הכבור או בג"ב ולמון גנוז אינו אלא על דבר חסר נהגא כעטן שאמרט שהן בריכיז

\*

### כאמר ד'

צור אל הגיף ובמה תוכן הטפה הזרעיית לקבל הנפט מכבר המשה בגיף יותר מלקבל הנפט שלא שמשה בגיף ולא הי היתה בעלת בחירה והיותר רחוק מזה שיאמרו שנפטות האנשים מתגלגלות בגישות הב"ח והשם יודע: והדעת הד הוא דעת מישיאמין שהשב' ממנו גשמי ובעולם הזה וממנו רוחני ובעולם הבא אחר המו׳ וזהו דעת תורתנו הקרשה שיעדה יעודים גשמיים פרטיים לגדיקים כמו לאבות ואלתם ויעדה יעודים רוחניים לנפט לבדה אם עונש או שכר טיעדה יעודים גשמיים פרטיים לגדיקים כמו לאבות ואלתם ויעדה יעודים רוחניים לנפט לבדה אם עונש או שכר כמו טנבאר בע"ה יוהו דעת רול במקומות רבים יוביחוד במה שנמצא בספרי אמרו למצן ירבו ימיכם בעולם הזה נימי בניכם לימות המשיח כימי השמים על הארץ לעולם הבא ישיראה מפורש שבשכר המצוות ייעד הכתו שכר בע בעולם הזה ובעולם הבא זהו כל דעת האנשים בשכר והעונס ודעת תורתנו בי

פרק ל בשכר הרוחני שאמרכו שיגיע לאדם אחר המות כחלקו בו חכמי ישראל האחרונים לשתי דעות י הד הדעת האחד הוא דעת מי שיאמין שאף אם יש לצדיקים הגמורי בעולם הזה שבר טוב כפי מעשיהם כמו שהיה לאבו ת"ת עקר השכר הוא רוחני ולנפש בלבד בעולם הבא דל העול שהוא בא לאד אחר המות מיד שתפרד הכפש מן הגוף שאין בו לא אכילה ולא שתיה ולא שום תעכוג ושמוש תתעכוגי הגוף ושמושיו אראל מרגלא בפומיה ד דרב העולם הבא אין בו לא אכילה ולא שתיה ולא שכאה ולא קכאה ולא תחרות אלא בדיקי יושבים ועטרותיה בראשיהן נכהכין מזיו שכיכה כלות כי כתר שם טוב מעשיהם הטובים היא העומדת על ראשיהם מלמעלה וכה ישינו ליהכות מז מזיו שכינה ויאמין עם זה שעם היות עקר השכר הזה לכפש בלבד עוד יש שכר אחר גשמי לעולם הזה לימו המשיח וזה בתחיית המתי׳ שיחיו אז הצדיקי הגמורי אם כדי לפרסם נסי השם ואמונתו בעולם ואם כדי שישינו קצת העכון גשמי אז כימים שנצטערו בהם או יותר כפי מה שתגזור חכמת השם ׳ או כדי שיקנו שלמות יותר מאשר קנו בתחלה כאשר לא יכלו להשיג בחייהם המדרגה שהיתה ראניה אליחם לפי יושר לבם מפני המעיקים מחוץ ועול הגלוה. אבל מ"מ ימותו אחר שיחיו וישובו לעפרן ויוכו או הכשמות ההן במה שהשיני בחייהן השניי ההן להתענו במדרגה יותר גדולה בעולם הבא ממה שהיו בה קידם התחייה זהו דעת הלמבם זל וגדולי החכמים האחרונים שנמשכו אחר דעתו זל : נהדעה. הזה כשיעויין היטב נתצאהו ראוי ומחוייב מצד הטכל ומסכים אל מה טנמצא בחורה וזה כי לפי בפעולות הפס הס. שלמות בתכלית השלמות חנייב שימצא כל מה שאפש המצאו לפי מה שתשפטהו החלוקה ואחר שאנחנו נמצא הנמצאי הגשמיים מהם קיימים באיש כגלגלים והכוכבים כמו שהעיד החוש על זה והנביא מסכים לזה גם כן את שאו מרום עיכיבם וראו מי ברא אלה נאת אים לא כעדר י ומהם קיימים במין כמו המולידים בדומה ומהם בלתי קיימים באים נלא במין כב"ח הכולדים מן העפוש הנה הנא מן ההכרח שימכא החלק האחר הכשאר מן החלוקה והנא שימצאו כמצאי קיימים במין מצד וקיימים באיש מצד נוהג מין האדם שהנא קיים במין כשאר הב"ח מצד הגיף והכחות החמריות א אשר בו נהנא קיים באיש כתלאכים מזד הנפש המדברת נהכח השכלי אשר בו נאל שני וניני הקיום רמו בעל ספר יצירה באומרו כרת לו ברית בן עשר אצבעות ידת ובין עשר אצבעות רגליו במילת הלשון ובתילת המעור י וקיום התין הר הרמוז במלת המצור ירוע וקיום האים הרמוז במלת הלפון לל בנפש המדבר וזה לפי שאי אפשר לדבר הכצורי לכרות ברית עם הדבר ההנה ונפסד אלא מצד הקיום סבו י ובאור זה על זה הדרך וזה כי הכחות הנמצאו במורכבות השפלות אינפי אאיכן מנטגות בחוט קניי אכלכו מציאותן מצד הפעולות המושגית בחוט כי מהפעולות יודעו הכחות וכאם ראיכו הצמח מתנועע לכל השאות וידענו כי לא יפסיק לזה כח טבעי בלבד לפי שהתנועה הטבעי לא תהיה כי אם מהאמנע אל המקיף או מן המקיף אל האמכע או סביב אל האמצע וזה מתכועע לכל הפאות שפטכו שיש בוז המין התחלה אחרי תיתחייב ממכו זאת התכוצה ואותה ההתחלה קראנוה כפש הצומחת יוכן כאשר ראינו החי שיש בו ההתחלה הזאת פהיא כפש הצומחת ומוסף על זה שהנא מרגים ומתכועע ברצון מה שאין כן בכח הטבע והנפש הצומחת שפטנו בשים בזה המין התחלה אחרת משכו ממנה אלה הפעולו בלו פועל הבמיחה ופעל ההרניז קראנוה נפט חיונית יוכן באשר ראינו היזרש יש בו ההתחלה הזאת וכוסף גם הוא שהוא תשכיל כוללי הדברים ויודע מהותם ותבדיל בין העצם והמקרה וכ וכיוצא בזה ממה שלא יסשיק לזה כח צומח ולא בח חיוני שפטנו שיש בו התחלה אחרת יותר נכבדת קראנוה הנפש הא האכושית או הכפש התשכלתי ומאשר ראינו נפש האדם יתכא לה הפעל הנכבד הזה שהוא ההשכלה והיא מתחלפת ב בהטנה הואת להטנת הכחות הגמתיות כי הכחות הגמתיות כמיחוקי השנותיהם תפסד ההטנחה ההיא כהטנת הא ל האור החוק ששיא תששיד הראות נתמכע מחשנת אשי האור החלוש וכן הקול החוק והכח השכלי בהשך כי יתחוק עם הש הטגת הדברים העמוקים ניוסיף זוהר להשיג ינתר



אומרים לקינם סברתם רחוקים מאד משינשכלו ואם קבלה הם מן הנביאים ראוי שנקבל אותה ואם באנו לדין עלי עליהם יש תשובה בלי ספק שאשת הנייז להערכת שלא שליים האומים איייים איייים לא שניים מאות היייים לא שניים מ כפר שלאות אוליות אלא אייינד שניים אואייים שלא סעיעים וענפים שמום עורים להעבי שלא אייי :

מאמר ד'

פרק לא היסוד מעליו בנו בעלי זה הדעת השני טירת בספיהם לות שהעולם הבא הוא מדרגת השכר שלא יגו יגיע אדם אליה אלא אחר תחיית המתים הנא מה שמצאו במשנ פר חלק נאלו שאין להם חלה לעולם הבא האות אין תחיית התתים תן התורה נאת עליה בגת תנא הוא כפר בתחיית התתים לפיכ לא יחיה לו חלק בתחיית המתנים ודנו מכאן שהעולם הבא שהוא עקר השכר שעלי אראל כל ישראל יש להם חלק לעולם הבא לא יהיה אלא אחר תחיית המתי ולווכים לתחיית המתים י וא אינה ראים שיש לבעל הרין לחלוק ולומכי תחיית המתים במקום הזה ירמוז לשבר הנפט נתחייתה בעולם הנטמנת הבא מיד אחר המנת ניקראו את זה תחיית המתים לחלוק על הצדוקים נהכותיי הכופרים בהשארות הנפש ואומרי שהנפש תמות במות הגוף יוכן יראה זה מפשט הלשון שהוזכר שם בגמ אמ׳ר אלעזר בר׳ יוסי בדבר הזה זיושתי שפרי כותנים כלות׳ הראיהי להם שפפריהן מזוייפים שהיו אות׳ אין תחיית התתים תן התורה אתרתי להם זייפתם תורתכם ולא העליתם בידכם כלנם שאתם אות שאין תחיית התתים תן התורה הרי אות הכרת ת תכרת הנפע ההיא עונה בה י הכרת תכרת בעולם הזה עונה בה לעולם הבא י א"ל אביי לרב פפא ולית' ליה תרוויהג מחברת תכרת דברה תורה כלמון בני אדם שיראה מזה כי כוונתו היתה להראות להם מן התורה שיש לנשש מציאו אחר המות לא זולת זה אבל אין זה ככון לפי שהוא הפך האמוכה המקובלת באומה בתחיית המתים שהכופר בה הוא מט מטיל חסרון ביכולת השי נהיא, מן האמוכות שראני להאמינם כל בעל תורת משה כמו שכת בפר כג' מן המאמ׳ הראשון ועל כן אני אות׳ בי מה שנוכר בתשנת כל ישראל יש להם חלק לעולם הבא הוא כנוי לשכר הבא לנפש בכלל אחר המות הן התררנה הבאה לו לאדם אחר תחיית התתים הן התררנה הבאה לו מיר אהר המות׳ ניורה על זה מה שאת חסידי או אנמות העולם ישלהם חלק לעולם הבא יואם לא היה העולם הבא אלא מררגה הבאה אחר תחיית המתים איך יאמרו מחסידי אומנת העולם זוכין לה הרי המדרנה ההיא אינה מנשגת אלא לגדיקים גמורים כלבד כמו שאמ גבורת נשמים לבדיקים ולרשעים היי החתי כלה כי אור של שהעולם הבא במקום הזה נאת׳ על המדרגה הבאה לו לאדם אחר המות לאחר עבור שנים עשר חדש שתודכך הנפש מן ההרגלים החמריים י והמדרגה הבאה לו לאדם מיד אחר המות תוך שנים עשר חדש היא הנקראת בלשון לזל בע שעליה את שכלל האומה זוכין אליה ונכנשין בה מיר בש בשעת מיתינן את במסכת תמורה את רב יהודה את שמואל בשעה שכפטר משה רבי לבע את לו ליהושע שאל ממני כל סמקוח שיש לד וכו׳ שיראה שהשכר או המדרנה שוכה אליה משה מיד אחר פטירתו היתה בע׳ וכן את בכר רכא כתכמכם תשיבן יועזר נראם מטתו של יורקים איש צרדה פורחת באויר את לשעה קלה הקדימני זה לבע והמדרגה הא היא חסרה תוך יב חדש ולאחר יב חדש יעלה למדרגה ממדרגות העולם הבא והיא מדרגת שלמות וכבוד ׳ אמ במס מבת פר המואל כפשותיהן שלצדיקים גנוזות תחת כסא הכבוד של וחיתה נפש אדוני צרורה בצרור החיים את ה' אלקיך וכן בתדרם שיר השירים תוכו רצוף אהבה תכנות ירושלם אלו נפשות הצדיקים שהם נתונות צמו במרום׳ ובמדרש תלים פירמו פא המדרגה משיגין אנתה מיד בשנת מיתה וקודם תחיית המתים אמרו יעלא חסידים בכבוד׳ באי זה כבוד בכבוד שהק"בה עושה לצדיקים בשעה מנפטרין מן העולם והן מקלסין להק"בה ששם אותם בצרור החיים שנ ההתה כפט אדוני צרורה בצרור החיים יוכן את בתם חגינה ערבות שבו צדק ותשפט גנזי חיים וגנזי שלום וגנזי בר ברכה ונשמותיהן שלצדיקים וגו נשם אופנים ושרשים וחיות הקדש ומלאכי השרת וכסא הכבוד ומלך אל חי וקיים רם וכמא שובן עליהם הרי שביארו בפי שמדרגת נפשותיהן שלצדירוים אחר שנפטרו מהגוף והודם תחיית המתים היא בת בתדרגת תלאכי השרת ופשט הכתו שאות ונתתי לך מהלכים בין העומדים האלה יורה על זה : והמדרגה הייא תקרא בראש משנת פרק חלק העולם הבא לפי שהיא באה לאדם אחר המות ועליה את כל ישראל יש להם חלק לעולם הבא ואולם יש בלשון העולם הבא מדרנה אחרת תקרא נם כן העולם הבא סתם נהיא באה לאדם אחר תחיית המתים יו ועלה הוא שאת כגת על המשנה האומרת ואלו שאין להם חלק לעולם הבא ענא הוא כפר בתחיית המתים לפי לאי יהיה לג חלק בתחיית המתים שיראה משם שהעולם הבא היא מדרגת שכר באה אחר תחיית המתים המקובל באומה ל לאתן שהקיבה תחייה בתחיית התתים יוכן גם כן יראה זה תתה שאת בכתות ליום הדין וכו בדיקים גתורין ככתבים ונחתתיםלאלתר לחיי העולם הבא שזה יורה היות העולם הבא מדרגה באה לאדם אחר יום הדין הגדול שהוא אחר תח תחיית המתים לפי המקובל באומה י וכן גם כן יראה זה ממה שאמ ארץ החיים ארץ שמתיה חיים תחלה לעולם הבא י אם כן בדיקים שבתובה לארן כגנן משה ואחרן היאך חיין ובאין לעולם הבא

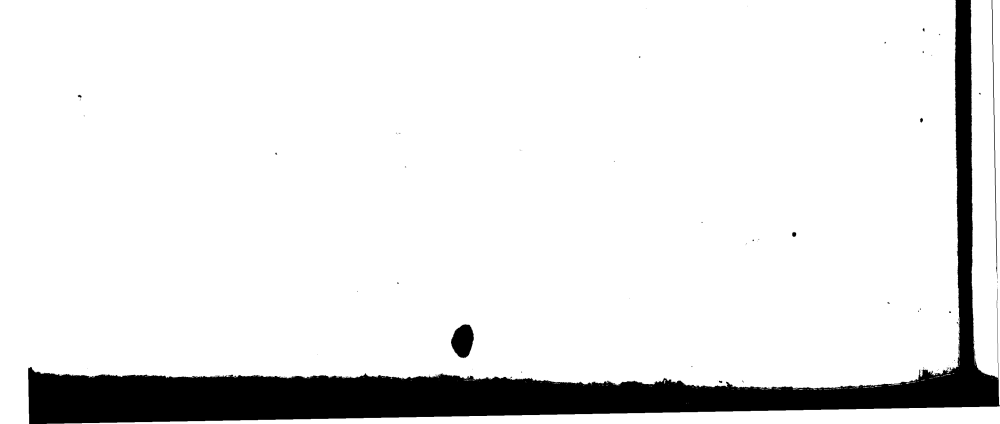
כאמר ד

בריכין נוף מאין מלתותן באלת גוף יואלם יהיה בסומו נוף נכבד קיים ׳ זהו דעתם במכל האדם לפי מה מכתב הד׳ אהרן הלוי זל בעי הלכות ברכות בעי ברכת הלבנה וכמהוקשה להם אחר מאין קינם לשכל אלא בנוא והנוף הזה אכו ד רואים נפסר כבהמות ושב אל העפר היאך יתקיים המכל הזה לקבול הסכר אחר מאין קיומו אלא בנוף לפי דבריהם את הר אחרן זל כי כמיגיע זהן תחיית התחים יחדש הקכה לכל אחד מהבדיקים נוף אחר כ אותו מזל לנמרי שהיה לכל אחד ואחד מהם תחלה שוה בשוה ויעות ויאכלו וישתו ויולידו ויעשה כל אבר ואבר סבגוף כל אחד מהם פעולת הר הראניה לג ניקבל כל מה מראני לג ניאון בראני לג ניעמה כל מה מראני לג בלא מנט מנכע בין מבענים בין מבתוץ וכן והית כל האכשים שיהית אחר אותו זרון ועל כן יהיה כל גוף וגוף מהם בתכלית בריאותו שאפשר לו להשיג כשי מזנג ובת נבתכלית השלמות שאפשר לו להשיג וכן כל אחד ואחד לפי מדרגתו ראשון ראשון כאשר יושגזה השלמות שאבשר לו ל להסיג חרי זה לחפצו ולדעתו יעלה לענין אלקתי וענין זה שעתיד חותר גוםן שהוא חותר ד'יסודות להשתנות ולקבל ת תכונה אחרת ניחיה חומר גוםן כעניין יסוד פשוט קיים קל התכועה בחיר במראה כמעשה לבנת הספיר נעלם הראמ בענין אליהו תוכן לקבל זוהר אלקים ואור שני תלך חיים כתעשה הלבנה שהוא גוף תקבל אורה ועל כן את בברכת הלבנה עטרת תפארת לעמושי בטן דל לבדיקים שהם עתידים להתחדש כמותה דל אחר תחיית המתי שישתנה נופס ניקבל תכונה אחרת ינים מהם בריבין לענין מה כי בריבין לאכול מאבל מיוחד וזה ענין ששט עץ החיים אשר האוכל מפרותיו נכון גופו לקבל תכונה זאת ואכל והי לעולם יוזה נריון בתעשה בראשית והוא ענין תואית המתים שהכוונה באדם שיחיה לעולם בנוף לפי שאין שלמות האדם בזולת גוף אלא בגוף כענין הגלגלים ונמשל אליהם בהיר כווהר ה הרקיע וככוכבים לעולם ועד יואלו היה שלמות האדם בזולת גוף כמצא שהוא שכל נבדל ושלם יותר מן הגלגלי שהם בעלי גוף יוזה דבר מאי אפשר שהשתלשלות היצירות הנבבד נכבד ראשון והקל קל אחרון כתו שכתבנו ראשונה יוכיון שאין שלתות האדם באלת גוף אי אפשר שלא יבא האדם לשלתות זה כעין כוונת יצירתו תתחלה ועל שנוי תכונתם וין והלות תנועתם כאת שחק"בה עושה להם כנפים כל זה כת הלאה זל : נהכך ונאה כונה הרוקניו יש בזה הדעת לפי הדרך הא ראשונה טוה הדעת כוטה לדעת האותרים שהנפט כח היולאני ועל כן צריכה תתיד אל גיף שת מנית שאחר שהם יאמרו שאח קינם לנפש האנושי בזולת גוף איך תווניים הנפש אחר היונת מיד בנ: סתתקיים בנ כשתערד מן הנוף והם יאמרת שקומה הוא קיום חסר בגע שאין בו תענוגשלם לנעש והשנת מדרגה כלל יוכשהוקשה להם למה לא יזרכך הגיף מיד אחר המות וימתנה מטבע הנפשר לטבע הידום כמו מאמרו שיהיה אחר כן :יאמרו כי עוד צריד שיחת אחר שימוחו כדי שיוכו למדינה ההשארות י וזה דבר רחול מאר שלא יושג ההשארות אלא עד שיחיו היו המתים ועל ביוצא בזה יעול המשל התורצל בלמון ארתי ערביך ערבא צריך כי צריך מיוכו האנשים לתוזיה ראשונה נאחר כך שיוכו להשארות . ואם בזורן התוזיה יאכלו האכשים ניולידו כונו סכתבו הם ניהיו בבלי בחירה כבר אפשר שי סיטובו לחטוא ובתה יהיו בטוחים שיעלו לאותה מדרגה ילרעת האות מראל שתחיית המתים לצדירום גמוריים בלבד לא יהיה לכלל האכמים שהיו ומיהיו עד תחיית המתים תי מתוכה כפשו לתדרגת ההשארות ולא למום תדרגה מתדרגל העולם הבא אלא הצדיקים הניתרים בלבד יונם בצדיקים הנתורים מחכו לתחים לא יחיה בהם תי מחכה לשום תד מררגה עד אותה שעה יהאכים לתחיה איך אפשר שיתקייתו הגיפות ההם שהם מדיסודות וטבעם להיות נפסדים וא נאך ישתנה טבע הגופית החם לטבע היויום ותי יתן ואדע בתו פקבלו בעלי זה הדעת מאפטר מישתנה החותר ההוה הנפסד מטבעו אל טבע הקיים כחומר הגלגלים למה לא יקבלו מתמתנה נפט הארם א"עם סיהיה כח הילאכי כפי דע דעתם אחר שיש בה הכנה לקבל שלמות המושכלות ממדרגת החסתון אל מדרגת השלמות עד שישיה אפש לה להתיוי בעצמה בשכל הנכדל וזה דבר כאות אל המושכל ויותר נבון וקרוב אל הדעת משישתנה החומר מטבעו אל טבע אחר נלא יבטרכו לפי זה לות שלא יהיה עקר ההשארות עד אחר תחיית התקים יועוד כי זה הולה על דעת ריל שאותרים כי ה הכפאת הן כתבאו טרס התבאן בגיף האיכושי כתו שאת בבר עם התלך התלאכתו ישבו שם עם תלך תלכי התלכים הק"בה ימבו נפטותיה של בדיין שבחם נתלך וברא את העולם יואינו אם כן כח היולאני אבל נבראו ביום ראטון כמו מאמרו ורוח אלקים מרחפת זה רוחו של אדם הראשון יוכן בת הלמבן ול בתשובה שהנפטות נבראו עם האור הראשו לדעת ריל ואיכו אם כן כח היולאני ועודכי הם יביא ראיה לדבריהם תאליהו והוא תבואר כי ענין אליהו היה דבר כ נסיי ואין כלל האכשי בתדרונתו שאשי משה לא זכה לכם הגדול האא ועוד כי אליהו לא טעם טינם תיינה לפי התיקובל מענייכו ולא הוברך לכם תחיית התתים ילפי הדעת הזה לא יזכה אדם לתדרגה זו אלא אחר שיתות וישוב לחיות באשר בתחלה יוחתיויה החיא שאמרו למוצים אינה מובנת כלל כי איך אפשר שחדמן בתנוצת הגלגל לכל הצדיקים שהיו בז באמנים מתחלפים מצד מיזיה מול כל אחד מהם במול הראמון בסעה אחת לכלם כאחד יואף אם יהיה כדבריהם ת היה וצורה חדשה לא המווה הממוה י סוא דבר הדברום כלל טראלו זה מדוה

## כאמר ד

שחוע בחומר הנה הוא מצטער במות בער נפלא לא להיותו נעתק מן המציאות אל ההעדר כמו שיהשבו האומרי שאי מכיאות לשכל האכושי בזולת הנוף . אבל לפי שהועתק תן התורגל וקשה על האדם עד שיודרג ויורגל מעט מעט במה שלא הורגל ובעבו זה ארזל על נפשו הצדיהי כל יב חדש נשמה עולה ויורדת כלות לפי שיקשה עליה להעקק מן הרברי הנופיים שהורגלה בהם וא" עפי שאחר שנפרדה מן הנוף לא תצטרך להסתכל בנוף ולא בהרגשו לקבל השפע הרוחני מהיתה מוכנת לקבלו בהיותה בחיי והיה הגוף וכחותיו מטרידי ומונעים אותה מלהדבק דבוק שלם וכשיסור טרדת הגו נהכחות הנשמיות במות יסולק המסך ויוסר המוכע ויהיה הדבקות מתמיד י ואולם תכטער במות ויקטה עליה אחר המ המות להפרד מן הנוף והדברים הנשמיים אשר היתה משתמשת מהם לפי שהורגלה בהם בתחלתה בהיותה צריכה אל ההרגשות והכחות הגשתיות כדי שיגיעו באמצעותם הדומיונים המורגשי ותפשיט הנפש חלקיותם שהוא דבר נפסד ו ותשאיר כללותם שחוא דבר קיים כי לא תשאיר תראובן ושמעון רק החיות והדבור הכולל לא החלקי וכן מכל הדברים תפשיט חלקינתם נתשאיר כללותם יולא יציע זה הכללות בנפט אלא באתבעות מה שהרגישו הכחות הגשמיים מהדבר החלקיי׳ נהרי הארם דומה לבית שיש בו חמשה שערים יכנסו דרך אותן השערי אל הבית כל הממונו והקנייני והמזוני הבריכין לבעל הבית ויתקבצו כלם בבית אחד ואחר יתחלקו מן הבית ההוא כל הקניינים והמזונות אל החדרים ויניחו בכל חדר הראני לו : ואחר שנתמלאו כל החדרים מכל הממונות והקניינים כל אחד כפי מדרגתו לא יצטרכו אל השערי להביא אל סבית דבר ולא לקיים בתוכן הטובות והקניינים אבל סתימת השערים יותר טוב אל הבית כדי שיהיה נשמר הטוב ההוא בחדרים יוכן האדם ישלו ה'חוטים אשר יושגו כל ההרגשות באמצעותם ואחר שיכנסו כלם אל החוש המ התשותף יתחלקו כל הדברים התורנשים בחדרים כפי תה שראני ניקח הכח התדתה תן הדברים ההם מה שראני ה לו ניקח הכח השכלי תן הדברים כללותם ועצמותם ויפשיט חלקיתתם ויבדיל המקרי מן העצמים ואחר שינוע בנפש סכללות הזה מן הדברים לא תצטרך אל החושים וההרגשות כמו שלא יצטרך הבית אל השערים אחר המלא החדרי כל טוב וכתו שסתיתת השערים יותר טוב לשתור התתונות כן עזיבת הכחות הנשתיות יותר טוב אל הנפש לפי שההרגשות לנפש הם במדרגת המכודה או השפינה והבהמה המוליבים את האדם אל המקום המכוון כי אחר שיגיע אל המקום ה ההוא אין לו בורך בספיכה או בבהמה ניהיו עליו לטורח גדול ולמשא ככד י ואינפי שבתחלה לא היה יכול להגיע אל מ מחוז חפבו זולתה כן ההרגאו והכחות הגאמיות אחר שהושנו בהן המושכלו לא יבטרכו הן לקיים אותו היוושכל בנפש ואבל הדבר הוא בהסך כי יטרידו ויתכעו מהשיג אותו על השלמות ומלהתמיד הדבקות בו לפי שהשכל הפועל שכל פשוט כקי כבדל מחומר והנפש לא תשיב הדבקו על האמת בהיותה משתבכ בחות׳ ועכו יקשה עלי להעתיח מן המורגל ותצטער במותכי כל אדם יצטער להפרד מן המורגל לו אחול כל יתי עני רעים ואפי מבתות ויתים טובים וכדשמואל דאת שתואל שני וסת תחלת חולי מעים כלות שקשה על העני להעתק תתה שהורגל בו א'עפי שיעתק אל תענוג יותר ברול י וכן יקשה על הנפט עויבת הדברים הגופיים עד שתורגל בזה יב חדש י ולזה ארול כל יב חדש נשתה עולה ויורד לאחר יב קרם נשמה עולה ואינה יורדת׳ ועל כן המשכיל בהיותי משער בטוב המגיע אחר המות לא יבטער מהמות א אבל יכסוף אליה להיותו יודע כי הנוף וכהותיו הטרירים הכפש מהשנתה ומהיותה בנועם מחמיד נישפוט כי הצטער ה האדם על המות היא כהבטער הולד מצאתו מרחם אמו בעבור שאינו יכול לשער הטוב המגיע אליה בלידה י ואולם מה שנתצא לבדיקים בתשה רבינו ואלתו יבטערו על התות הנה הוא לפי שהם יודעים ששעור תדרגת הנפש בעולם הכא הנא כפי יוצרון עבודת בעולם הזה והיו רוצין לקטי שלמות יותר בעולם הזה בחיי כדי שיוכו למדרגה היותר גדול בעולם הכא להיותם משערי גודל מדרגת השכר והתעטוג ההוא לא שיצטערו על היותם חושבי שהם כעתה מחמציא אל ההעדר לפי מאין מציאות לנפט באלת הנוף כמו שיחשבו הפתאים חלילה

ברק לג נותה שראני שנבאר עתה הוא אך יבוייר הגעת השכר או העונש בעולם הבא לשי שתי הדעות שבת שכתבנו יונאת כי תי שיאת שעה השכר בעולם הבא הוא לגיף ולנפש ביחד הנה אחר שהוא יאתין שהנפש האיננשית אין משכנה ומציאותה אלא בגיף ויהיה הגוף כלי אל הנפש לתת לה מציאות לעשות רצון בוראה הנה מתספטי האל הישרים הוא שישלם אל הגוף שכר עמלו וטרחת שטרח בעבורת השם עם הנפש ביחד יוהנה שכרו בש מתספטי האל הישרים הוא שישלם אל הגוף שכר עמלו וטרחת שטרח בעבורת השם עם הנסש ביחד יוהנה שכרו בש מתספטי האל הישרים הנא שישלם אל הגוף שכר עמלו וטרחת שטרח בעבורת השם עם הנפש ביחד יוהנה שכרו בש מתספטי האל הישרים הנא שישלם אל הגוף שכר עמלו וטרחת שטרח בעבורת השם עם הנפש ביחד יוהנה שכרו בש המתספטי האדם השלם קיים בגוף ונפש אחר תחיית המתים ואמרו שוה היה הנשיכך השם חומר הגוף כחומר הגלגוי את הכוכבים ויתקיים הגוף עם הנפש קום נכתי כהתקיים הכוכבים שהם חיים משכילים בגוף ונפשי ואם השכר ה את הכוכבים ויתקיים הגוף עם הנפש קום כנתי כהתקיים הכוכבים שהם חיים משכילים בגוף ונפשי ואם השכר ה חוא על זה הדרך כמו שיאמרו בעלי זה הדעת כבר יושכל שיהיה העונש נכחי גם כן על זם הדרך בשיחדש השם בגוף תואר חזק לקבל ולסבול ענשי גיהנם כמו שאמ אינו ברומו על גיהנם ארץ עימתה כמו אות למות ולא סדרים ותופע במנו אופל יאת שהוא כצל המות נלא כמות עזה כדי משאר ברשעים כח לקבל העונש יואם הגוף עלים כמות עזמי



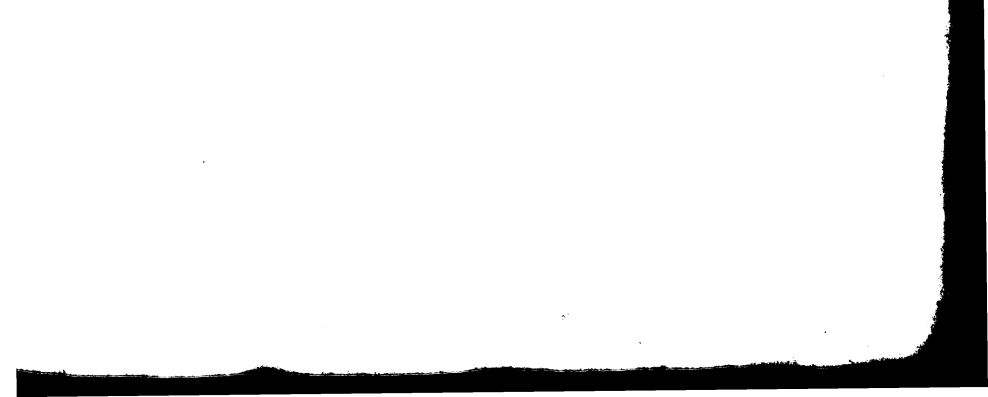
הבא מלמר שבשעת תחיית המתים הקבה עושה להם מחילות תחת הקרקע וכו הדי שמפה ואהרן צריכין לחיו בתחיית המתים כדי שיזכו לעולם הבא י וזה יורה כי מדינת בע שמשה ואהרן כתוכין בו משעת שטירתן עד עתה אינה כמדיב חיי העולם הבא אחר תודיית המתים אבל אותן חיי העולם הבא היא מדרגה גרולה יתר מגע ועליונה על כל המדרגו מלא יוכו אליה אלא הצריקים הנתורי שיוכו לחיות בתחיית התוצי כתו שאת תחיית התוצים לצריקי נתורים בלבד י ועל כן התוקקנו לומר כי העולם הבא שם נאת בכללות ויחוד נאת בכלל על כל מדרגה ממדרגות שכר הנפשות אחר המות ניאת ביחוד על התדרגה היותר גדולה שאפשר שתושג לנפש הצדיק הגתו שהיא תדרגה באה אחר תחיית התתים ואותה מדרגה ביחוד תקרא חיי העולם הבא ועל כן יאמרוכל ישראל יש להם חלק לעולם הבא כלות כי בעולם הנשמות ה הבא לאדם אחר המות ישיג כל אחד ואחד מישראל בן מדרגה מה לפי מעשוי וכן חסידי אומות העולם יש להם חלה ומ ומדרנה מה בעולם הכא אבל המדרנה הגדולה האמרינה שהיא חיי העולם הבא לא אכה אליה כל אדם אלא הצדיקים הגרורים ולאחר תחיית התתים כי אותן צריקים טגלני נידוע לפניו ית שמה שלא יבלו לקיים את התורה כלה לא היה מש מפני רוע בחירתם אלא או יופני עול הגלות ומעיקים אשר מחוץ או מפני סבה אחרת כמשה ואהרן שלא יכלו לקיים את התורה כלה הל תכות התלותת בארץ לפי שלא נכנסו לארץ ואלו יוכו לתחייה ואו יקייתו כל התכות התלויות בארץ וה נהמכות פלא יכלו לקיים בחיים הראשונים ומתוך כך יזכו למדרגה הגדולה האחרונה שהיא חיי העולם הבא ומצאתי ם סמך לדברי אלה מתה פנתצא בתדרש ר׳נחוניה בן הקנא ישב ר׳ברכיה ודרש תאי הא דאתרי הע׳ה ולא ידעינן מאי ק קאתרי העיה מתרגמיני עלת׳ דאתי נתאי עלת׳ דאתי תלת׳ שקדם מנברא העולם עלה בתחשבה לברוא אור ונברא אור בדול שאין כל בריה יכולה לשלנט בו נכה הק"בה שאין יכולת לסבלה לקח שביעיתו ומס להס בתקותו והשאר גנשו לע לעתיד לבא ואת אם אכו בזה השביעית וישתרוה אתן להם זה לעולם האחרת ושינו דכתי העולם חבא שכבר בא ת מקודם ששת יתי בראשית ההיד מה רב טובך אשר בפנת ליראך פעלת לחוסי בך ע"כל התררש וכח עליו הרתבן ין בשער הגתול זה לשונו פירוש העולם הבא שכבר בא וזכר לשון תרג שלו שקורין אותו היל עלת׳ דאתי ללתר שהוא ממשמש ובא ובאר שזה הע"ה הוא אור והוא האור שעלה במחשבה ונברא קודם העול הזה לומ שהוא ההשנה האחרונה מאד משיג ומתעלה בה עד כאן לשוטן שם וזה מפור כמו שכתבנן שהעול הכא הוא ממשמש ובא תמיד כלות לכל אדם אחרי מנתו נקודם התודיה ועליו נקרא עלמ׳ דאתי י וגם יש מדרגה אחרונה שאדם מתעלה בה נקראת ג'כ עולם הבאי ועל כן נראה פר זמנים חלוקים זה מזה הם לקבול המכר ליש ישוש איד העולם הבא אווי המות אם קודם תחיית המתנים ואם אחר תחיית המתים נימות המשיח ותודית המתנים ושכר כל אחד מתחלף לאחר ניש מי שיוכה לקבל שכרו ב בכלן כצריקים הגיוורי׳ ויש מי סיוכה לקבל שכר בעולם הזה בלבד והם הרשעים שתשלמין להם שכר מיעוט המעשי טובי שבירם בעולם הזה כדי להענישם בעולם הבא ויש בדיקים שלא יזכו לקבול שכר בעולם הזה ניזכו לחיי העולם הבא מיד אחר המות בלבד ולא לתחיית המתים י ניש שחכו גם לתחיית המתי יניש שחכו לימות המשיח ג'ב יומה שכוכר בתשלת יוצר שלטבת ד' לשונות מתחלפים לקבול השבר יראה שהם ד' מיני שבר על הדרך שבתבנו שאמיאין ערוך לך נאין זולתך אפם בלתך ותי דותה לך יופירמו תיר אלו הד למוכות על הד זתכי החלוקים לד תיכי השכרי נאת אין ערוך לך ה אלקינו בעולם הזה אין אלינך מלכנו לחיי העולם הבאי ואלוהב זמנים הכוללי לקכול המכרי וא חכ פירטו מבחר סטכר טבינולם הזה שהוביר ראשונה ואת אפש כלתך גואלנו ליתות התשיח ואחר כך תבאר השכר שבעולם הכא אחר המות שהוא בתחיית המתים והוכיד אחר העולם הזה העולם הבא לפי פהוא בא תיד אחר התית לכל אחד ואחד קודם ימות המשיח ותחיית המתינים . וזה מסכי יתור לדעת האמבם זל שאם כדברי האמבן זל היה לו להוכיר בע אחר העולם הזה. שהיא המדרנה הבאה אחר העולם הזה ולא חיי העולם הכא שהיא האחרונה שבמדרנו׳ לפי דבריו י אבל אחר שלא הזכיר ג'ע כלל יריאה שלשון עולם הבא בולל כל המרדגוע הכאוע לאדם אחר המניע והוכיר חיי העולם הבא שהיא הכ

הכבחרות שבכלן : כל שנוי ההנה על האדם המשכה אנתו מן הדבד המורגל לו מבער אותו אף אם יהיה השנוי ההוא

פרקלב

ט בעי אלת ולטובתו כפלא יסשיק לפער הטוב ההוא יבי הכער בצאתו תרחם אתו הוא יצא תן ה הכח אל הפועל ולתציאות יותר ככבד ויותר השוב מן הראמון לראות את האור ולהשיג התוחשים בחושים ולקטית ה המישכלות בפכל וא עפי כן הוא בוכה לפי שאין בי כח לשער בטוב ההוא יכן כשיגדל וישסקו תוטו מזון החלב יבכה א"עפי שיעתק לקבלת תזונות יותר טובים ויותר חדים ויתר כאותים ותועילים לתזגו ויצטער לשי שהוא משתנה תעה מהורגל וכן האדם שהתומיד לשבת בחשך זמן רב ויצא פתאום לאור יקשה עלת ויצטע באור עד שיודיג ויורגל בו תעט מהורגל וכן האדם שהתומיד לשבת בחשך זמן רב ויצא פתאום לאור יקשה עלת ויצטע באור עד שיודיג ויורגל בו מעט מעט וכן בינה המות אף אם ישתנה האדם לתציאות יותר כבבד ויותר מעלה ולווהר בלתי מפסיק שאי אפשר לשכל

האדם למערת בהינת מקוב



מתוא דבר רוחני פשוט לא יושג דמיוכו באמצעות הכחות הגשמיות ומה שהשיגו הנביאים ממנו אינורק שהוא תענות ההראה רוחנית כלבד לא זלת זה ולזה כנו אותו רזל ביין המשומר בענביו כמו שאמר מאי עין לא ראתה אלקי זולת אר"יהושע בן לוי זה יין המשומר בענביו משש ימי בראשית: וביאור זה כי כמו שהאכל הענבים הוא מתנגגבאכילתן ואם לא ואה יין מימיג לא יוכל לשער שיצא מהענבים דבר יותר ערב ומענג ומועיל יותר מהן ומי שיאמ לו שישיג בעבודת הגפן תענוג יותר נפלא מאכילת הענבים דבר יותר ערב ומענג ומועיל יותר מהן ומי שיאמ לו שישיג שהיין היוצא מהענכים יותר משבח ויותר ערב ויותר מועיל מן הענביש שהיה כן אבל כפי שקוח מן היין יכיר וידע מהיין היוצא מהענכים יותר משבח ויותר ערב ויותר מועיל מן הענביש שהיה כן אבל כפי שקוח מן היין יכיר וידע חהיין היוצא מהענכים יותר משבח ויותר ערב ויותר מועיל מן הענביש שתיה הכן אבל כפי שקוח מן היין יכיר וידע הענבים רכן הנפט לא תוכל לשער שבעשיית המצוות משיג התענוג הרוחני המוטג עד פתפרד מן הגוף ואו תכיר הענבים רכן הנפט לא תוכל לשער שבעשיית המצוות משיג היענוג הרוחני המוטג עד פתפרד מן הגוף ואו תכיר ותרע איך התענוגה הוא יושג בעשיית המצוות כמו שיושג היין בעבודת הכרס ובוח כנוס בתאראו התכוני המגעת מעשיית המצוות כיון כנו במנית המנוות כמו שיושג היין בעבודת הכרס ונוח כנוס בתאראו הענולם המאראת האביר מו שאין דמיון כין מנוג הענכים לתענה בענבים המוטגים בעבודת הכרס ולוח ניה מוא לתינוגי העולם הבא ונגעת כזרא גע שלמעלה להורות שהנפט לא תוכל לשנר תענוג הדבר הרוחני שלמעלה בהיותה בעולם הבא ועל כן

רענין הצער והעונש לנפט הוא כי כאשר היה האדם כחייו רודף אחר התאוות והדברי הנשמיים ותפרד נפשו מעשות רצון השם ותרגיל מעשיה כפי טבע הגוף שהוא הפך טבעה הנה היא כשתפרד מן הגוף תכםיף לאותן הדברים מהרגילה ותטה אליהן והיא אין לה כלים לישיגם ומצד טבעה תטה להדבק בצורות העליונות הכבדלים מחומר ותשתוקח אליהן והיא אין לה התחלות ולמו והרגל בעבודת השם כי אי אפש להשיג התענוג הזוא מי שלא התיל נפשי בכך והכין עצמו לזה כמו שארגל אין הקדוש ברו הוא נותן חכמה אלא למי שיש בו חכמה של יהב ההריל והמיון ועל כן תהיה הנשש מתתוקת לני הצדרין כאחר צד המעלה וצר המשה האחד מצה טבעה והאחי מצד ההרגל והמנהו

ואין לה כלים במה מתשיב כד המטה ולא הכנה במה שתשיב כד המעלה וכזה יש לה צער מכאיב יותר מכל כער שבינולם ומכל מיכי פרוק חבור יותר משריפת אש ויותר מצער הקור והקרח הנורא ויותר מהכאות סכינים וחדבות ומנשיכת נחשים ועקדבים כי כמו שיכטער האדם מאד כשיכוה כאש ואין הבער החוא לבוף אלא לנפש ולא מכד שישלוט בה האש כי אין האש שולש בדב רוחני אבל מאשר הפח החיוני הוא כח בבוף ושוכן בו בהיות חלקיו מדוכקי קצתם בקצתם וכאשר תרביש הנשש פירוד חלקי הבוף קצתם מקדמה עי האש או הקור או עי החרב או זולת זה ממיני הפינוס החבו ותרביש בצער הכח החיוני שהוא מצטע בהפרד חלקי הבוף שהן משכן לו ודואב על הפסדו אחר שקיומי מלוי בדבוק חלקיו תכטער אז הנפ על בער הכח החיוני שהוא משכן לה ותראב על פרוק חבורה ממנו כז הנפ אחר

שנערדה מהגוף בהיותה נמשכת לכ הדדים החפרים שאמרכו צד המעלה מצד טבעה וצד המטה מצד ההרגל תצטער צער מו פלגבאלו חלקיה נפרדים קצתם מקצת ואעפי שאין לה חלקים כאמ כך על צד נתינת ההבנה הציורי לומ שיש לה שתי תשווקת הפכיות ואין בה יכולת להמשך אל אחת מהן בלבד וזה שאו"גל במסכ שבת פר השואל תגיא ד אליעזר אומ נפשותיהן של דריקי גגוזות תחת כסא הפבוד של והיתה נפש אדוני צרורה בצרור החיי את ה אלדי ושל ד אליעזר אומ נפשותיהן של דריקי גגוזות תחת כסא הפבוד של והיתה נפש אדוני צרורה בצרור החיי את ה אלדי ושל רשעי מלאך אחר עומד בסוף העולם ומלאך אחר בסוכו ומקלעין אותה מזה לה של ואת נפש אויביך יקלענה בתוך כף הקלע וזה לרמוז על שתי התזוקו ההפכיו שיש לה ושל דריקי שאין להם מטוקה אל דר המטינדבה מיל מה שהו כף הקלע נזה לרמוז על שתי התזוקו ההפכיו שיש לה ושל דריקי שאין להם מטוקה אל דר המטינדבה מיד אל מה שהו בטבע שהוא לשבת תחת כסא הכבו וכמו שהתענוג הוא למעלה מכל התנוגי שאפש שידומו כמו שאמרנו למעל כן הטבעי הוא יותר גדול מכל צער שאפש שידומה וכבר התבאר בפרק זי מהמאת הכי הינפט אנסי באומי לו אנעל כן חאינה גשם כבר יגבילה הצד כדי שתקבל בער כמו שינט גדומה דרים הפרים זיו מהמאת הביני הנות כמון מאיר לו אני הרגל מר יכולין גוף ונות גדול מכל בער שאפשים שידומה וכבר התבאר בפרק זי מהמאת הביני הכונות הבניה הניולו אנמו לר יכולין גוף ונות גדול מכל בער שאפשי שידומה וכבר התבאר בפרח זי מהמאת הביכי הנפט אנמי א אנילו אנטוניו לר יכולין גוף הנטמה לפטור עצמן מו הדין גוף אומי בערחת באוירי אל לו אמטול לך מטל למה הדבידומה למלך כו וכו אף הקבה מביה את הנטמה זורקה כגוף ודן אותם כאחר שליקרא אל השמים מעל וחל הארץ לדין עמו

וט אודיארט אובל זי הנסמה יואל הארץ לרין עימוזה הגוף ופו׳ הכראה לי בזה שכוונתם למר כי אל השמיש מצל זי הנסמה יו אל הארץ לרין עימוזה הגוף ופו׳ הכראה לי בזה שכוונתם למר כי אף על פי שהכשמה דבר שאינה נתפשת במקום השם יגבילה במקום ציר ועונש על מעשיה ורמקו ההוא נקרא גיהנס וקראוהוג ף ל מ'כי כמו סהגף יגביל מקום לנפש כי אינפישאינה בתקום אחר שאינה חוץ לגיף היא מוגבלת בגף בהכרח כן מקו׳ניהנם שנקראג ה יגביל הנפש כי אינפישאינה בתקום אחר שאינה חוץ לגיף היא מוגבלת בגף בהכרח כן מקו׳ניהנם שנקראג ה יגביל הנום לנפש כי אינפישאינה הסתכל מאמרס זה שלא אמרוהו אלא על העונט הבער שלא יצוייר שיגיע עינש לנפש אלא בהיותה מיגבלת במק סי אבל לא אמרוהו על השכר והתצניג הרוחני בי זה כבר יצ ייר שתשינהו הנפש באולת הגבלת מקום ואורי זה היה מק ס הטעות לאותן שאמרו טצריך שיודכנו הגושית לקביל השכר ושאין שכד לנפש בזולת הגבלת מקום נוארי זה היה מק ס הטעות לאותן שאמרו טצריך שיודכנו הגושית לקביל השכר ושאין שכד לנפש בזולת הגוף שחשבו כי כמו שנוכר הגבלת מקום לרין שתא העונט כן צריך הגבלת מק ס לקבול השכר ושאין שכד לנפש בזולת הגוף שחשבו כי כמו שנוכר ה

## הגבלת מקום לקבול העונש : ואינו כן בשכר כתו שבארכו : י ג

### כאמר ד

. سنگ

ואלם אם השכר הנא לנפס ולא לגוף כלל כדעת האתכם זל בריך ביאור איך יצוייר הגעת העונם לנפס הנבדלת מח תחותר נוז אתנש תבן עש ביתר השכר וציורו הוא על זה הדרך כי הנפש בהפרדה תן הנוף אחר התו תחיה תשתוקות וכוספת למה שחוא בטבעה מבד ההשכלה אשר בה לעבוד השם ותטה גם כן למה שהרגילה בהיותה בגוף ועל כן הארם אשר כל מעשיו לשנם שמים ולעבוד הכורא בעשיית תצותיו וכוונתו לעשות רצונו באשר מצאה ידו בהיותו בח בחיים הנה אותה כוונה בעצמה לא תפרד מן הנפש אחר המות ולא תעווב אותה עד שתדבק בשכלים הנבדלים חע העובדים השם על דמיון אותה כוונה בעצמה אלא פהכוונה ההיא היא במדרגה יתר גדולה מהראשונה עד שכמעט היא בלחי בערכת אלים א"עם שהםי ממין אחד יחהו שדמה שלמה יחם שתי אלו הכווכות האחת אל האחרת ליחם אור כו בוכב כונה התאור קודם עלות השחר אל אור השתש את ואורח צדייוים כאור כונה הולך ואור עד ככון היום לל כי כתוש שכוכב כונה כשסנא בתרחק הרחו אבקרי הנא עולה קודם הבקר נהנא תאיר את הלילה ולא חנו תלהאיר תתיר כל הבקר עד שיתחוק אור המתם ניהיה היום על נכונו וזית הולך ואור עד נכון היום כן דרך הצדיקים וכוונתם בעבורת הבורא בחייחם הוא דרך נכון תשים לפניהם חשך לאור כאור כונה התאיר את הלילה ולא ישור תלהאיר לפניהם עד יום המות פתניח אותם באור גדול רוחני דומה אל האור הנקרא נכון היו שהוא בלתי נערך עם האור הראשון כלל א עם ששניה אמין אחר כמו שאור כונה בלתי כערך עם אור השמש הפועל ככון היום א"עם ששניהם ממין האור ולכן הנפש בשתפרד מן הניף אם היתה חכמה ומשכלת הדברים הנבדלים מהחומר והענינים סאלחיים על אמתינם תתענג תנכוג נפלא בראותה שישכייתו חדעות אשר השכילה עם העניינים האלחיים בעצמם כי החשכלם שתשכיל הנפש בע בעודה בחיים ענינה כמו ענין החלום יוכמו שתענוג החלום מיגע ומלאה את האדם אם לא ישכים עמו המציאות: ו נאם ישכים המציאות עמהם חה בהיותן אמתיות תתענג חנפט תענוג נפלא כמו שכאשר יחלום הרעב וחנה אוכל או הבתא נהכה שותיה והקיץ וריוקה נפשו יבטער בער בדול וכאשר יקיץ וימצא לפנית מעין ננים וישתה ושלחן ערוך ועליו כל מיני מגדים ואכל ושבע ודשן יתענג תענוג נפלא בחינתו אוכל ושות בפעל עד שאין ערך לתענוג האכילה וחשתי בחלום שהוא בדתיון לבד עם התענוג התוא בפעל כן תתענו הנפש בחשיגה בפעל בעולם הרוחני מה שהשכילה זהשיגה אותו בעולם הזה הדומה אל הפגת החלום עד"מנאת על דיך הדמיון וההבנה הניורית שיחם השנת השכל ב בעולם הזה אל השגת הנפט בעולם מבא כיחם החלום אל היקיצה וליח מה שדמה הכתוב השגת שיבת ציון המושגת על פי הכביאים עם היותה אמתית שאין לפשק בה אל החלום ואמ׳ בשוב ה' את שיבת ביון הייכו כחולמים כלומר כדע וכריר שהיינו בהשנתנו הענין התוא על פי הנביאים כתלמים כי לא היה ערך למה שהשננו על פי הנביאים אל מה ש מנראה בפינל אלא ביחם החלום אל היקיצה ינלום בשנראה הדבר בפינל נשתח שוחה שלתה ואו יתלא שחוק פינוי

וזה ממה שיורה כי יחם השגת השכל אל הדבר ההנה בפעל כיחם החלום אל היקיצה יוכמו כן אם הייצה הנפש בהיותה בחיים כל כונתה לעבוד השם ולשתור הכותיו ולרדוף בדקה וחסד תתענג תענוג נפלא בעולם הנשתות בראותה כי התלאכים נהצורות קיותם ושלמותם הנא על זה הדרך בלבר הל מזר ההשמע וההכנע לעשות רצון השי כתו שבארכו בם הי תתאת ג׳ יוזה כאדם מסופר לנ שים תלך גדול בכרכי הים כורא תאד אנהב צדקה נחסד וכי לא לפנית חנף יבא נ ושיש לו כך וכך משריתים כלם עומדים ברום עולם ומתענגים בסשור מבחי מלכם ועושים רצונו באימה גדולה וכי סיף כל האנשים לעמוד לפני החלך ההוא ולתת לו חשבון מכל המעשים אשר יעשו יועל פי השמועה הזאת נתמלא לב האיש ההוא השומע ללכת בדרכי יומר ולעבוד עבודת החלך החוא וכשתדל לדעת המעשים אשר יעשה התלך ההוא נ נהדברים הנרצים אליו וטרח לעשות רבונו בכל מאתצי בח ולקז היתים כאשר הגיע זמנו ללכת אל המלך ולעכור לם לפניו ולהקביל פניו ישוח ויגיל וייצענג תעכוג כפלא בראותי את הור מלכות המלך ואת יקר תשארת גדולתו יובראותו מטרתית עומדים לפניו על הדרך שסופר לו י נהמלך ישמח ויגיל לקראתו אחר היותו יודע כי האיש ההוא עובד מאהבה על פי השתוע בלבד שזה בלי שפקדיאני לתנתול יותר גדול מיני שהיה מכיד ויודע את המלך קודם לכן יועל כן יקרבנו המלך אליו מבר היוחו אנהב ברקה והסד ומכד היושר האלהי כמו שביארכו בם טו ממאמ'ב' וא היא מדרגת המאמיני על פי השמועה והקבלה הן הצדיקים הנמשכים אחר הקבלה שעליהם אלול העולם הבא אין בו לא אבילה ולא שקיה אלא בדיקים יושבים ועטרותיחם בראשיהם ונהנין מזיו השבינה יועל כן אמרו בדיקים ולא אמרו חכמים לרמון על התאמינים במו שבחבחי יואמרו ונהניז מזיו השבינה לרמוז בי במו שאדם נהנה מניצוצי האור היוצאים מז השמש ה התוציאים ראוחו מן הבת אל הפעל כאמר יחיה זך הראות כן יהנה בעולם הרוחני כאמר יהיה זך התחשבות והכונות מקרכי האור השבלי התוגיעים אליו בפעל הכקרא זו השביכה יואין כח בבעל נשם לצייר אותו תעכוג ואפי הכביאים לא יכלו לביירו כיון מאדיול כל הנביאים כלם לא נתנבאו אלא לימות המשיח אבל לעולם הבא עין לא ראתה אלקים

אלתך רצו בזה בי לפי שהתענוגים שבימות התשיח יהיו לגוף ולנפש יחד אפשר שתשגו דמיוני ערבותם בעין לל בחושי אבל העולם הבא מחוא

מן הדבר האלהי שהיו משכן אלה וכסבת זה הוא שאכו משתטחי בנת ברה על קברי הבדיקים מצד הרשם שנשרי בעצמות ההם מן הרוח ההלדי שהיו משכן לו והם זיתר מוכנים מזולתם להמצא על ידם השפע האלדי כמו שהיה ה הענין במטה משח שעם ה ותו עץ יבש מצר שנמצא ביד משה בעת שחתחיל השפע הנבואיי לחול עליו היה מצטרף ת תמיר בעשיית האותות אמר השם למשה ואת המשה הזה תקח בידך וגו'ואמר אלישע לגחוי ושמת משענתי על פני הנער ועלזה הדרך הוא הענין בתחיית המתים כי גיף הצריק מצר הרועם שנשאר בו מן הרוח האלקי שהיה משכן לו יהיה מו מוכן בלי ספק אל שיקבל הרוח האלקי ההוא שנית יתר ממה שהיה בראשונה כאמ זל מאי דלא הוה הוי מאי דהוה לא כל שכן כלומר כי חדבר שלא היה דאני לקבל כח ינליון וק בלו פעם אחר כל שכן שראני שיקבלנו פעם שנית לפי שכבר נטאר בו איזה רומס והכנה לקבל פעם אחרת יותר בנקל מבראטונה והמקבל שיש בו הכנה לקבל איזה כח או שפע כ כאלו יש בו כח להכריח הנותן להשפיע עליו השפע א הכח ההואכמו שנרא שהאש שאין מררכו לירד למשה כאשר נסאר בנר אחר שכבה כח אם מעלה עשן כל שהוא אם יושם היר ההוא שכבה תחת נר אחר דולק יכריח העשן העולה את האש אזר בכר הדולק להוריד הלהב דיך העמן אל הנרפכבה וישוב להדלק כבראשונה ולזה הוא שדמה הכתיב כשמת האדם נר באמרו כר ה כשמת אדם כלו כי נשמת האדם היא כאור הנר הרולק שאף אחר שנסתלק מן הפתילה תשוב להדלה שני יותר בנקלה מבראשונה בסבת הרושם שנשאר בה מן האש כן אור הנפש אחר שיסתלק מן הגיף אפשר שישוב אל הגיף ו ויפול בנשנית בסבת החכנה שנשארה בו יותר בנהל ממה שחלהבו בתחלת היצירה חה יהיה כאשר תבזור החכמה הא האלקית ואכל לפי שוה הדבר רחוק מאד מדרך העבע יחסו אנשי כנשת הגדולה בתמבע ברכות זה הדבר אל גבורת ה השם ואתרו אתה גבור לעולם ה'תחיה מתים אתה כלומר אתה גבור ויכול על כל דבר שיצוייר מציאותו אצל השכל ואי נבירתך כנבור בשר וד' גבור' כשר וד' היא להמית את החייונבורת השם בהפך שהיא להחיות את המת טואכירו בברכא זו חסדינ של החבה ינם בריותיו בהיותם בחיים נאומר מכלכל חיים בחסד ואחר המות אמר מחיה מתים ברחמים רבים ואמר אחר כך סומך כופלים ורושא חולים ומתיר אשורים וכו לרמוז כי אין נבורת המקום כגבורת בש וד'כי גבורת בש וד׳ היא להשפיל האנשים ולהכיינים ונבור השם היא באפך כי סומך נופלים וכן גבורת בש ור׳ היא להכות וסצונ ולהחליא והזם ית׳ בהפך כי הוא רופא חולים וכן גבורת כו" הוא לענום נכסין ולאסורין וחטם ית׳ בהפך כי הוא מתיר אסוריסו וכן גבורת בו" היא להבטיח על שקר מדעתו כו מי הוא זה ערב אל לבו לנשת אליו לומר לו שיקיים אמוכתו והשם יתברד בחטך בי חוא מקיים אמונתו ולא לחיים בלבד שהם מבקשים מלפניו כמו שאמר המשורר זכור דבר לעבדך עלאשר יח וחלקני אכל גם לישני עפר שהם המינים שאין בהם כחלבקם מלפניו על עצמם יצא מקיים אמונתו להם להחיתם כמו מכתוב בסצר התורה אני אמית ואחיה ואזל יכול מיתה באחד ותחייה באחר תלמור לומר מחצתי ואני ארפא מה מחיצה היפואה באחד אף מיתה ותחיה באחד ועל היית ואת האמונה היותרמיוחדת מן האמונות המקיבלות באמה קבעוה מיד אחר ברכת אבות והובירו לשון רחמים רבים על תחיית המתים לפי שחיי האדם נחלקים לב חלה ם שני העלייה ושני ה העמידה ושני הירידה ובשלשה המוכים הללו הקיבה זן את האדם ומעמיד בחיים חייתו בחן ובחסד וברחמים ועל כן כ בוער אלו הג'למונות בברכת הזן מתהן להם משה'לישראל בנגד ג'ומנים הללו בי בשני העליה שהתמורה הנעשית מן ח המזון היא רבה ויותר מן ההתכה אין צריך חסר גדול להעמיד אדם בחיים אלא כי לפי שהתמורה אינה דומה מכל וכל ל צלחות השרפי ברין איזה עזר אלקיועל כן יספיק לזה חן האל ובשני העמידה שההתכה היא שוה אל התמורה א קרוב לה יצטרך עור יותר גדול והוא חסר האל להעמידו בהייסובשני הירידה שההתכה מרובה מאד מהתמורה הבאה מהמויז צריך האדם רחתים להעמידו בחיים אבל לאחד המות לא יספיק להחיות את האדם לא חן ולא חסד ולא רחמים אבל צריך רחמים רבי׳ולוה אמר מחיה מתים ברחמים רבים ודרך התחיה לפי מה שנהכא לרול שאמר שיש טל שעתיד הק בה להחיות בו את המתים נראה שהתחיה תהיה כשיוריד הקבה טל על הארץ יהיה כח הטל ההוא ככח טפת זרע הוכר לתת הצורה והעפר ההוא בשבת ההכנה אשר בו כזרע הנקבה לתת החומר וכבואת יחוקאל במתים שהחיה תחלוק על זה ה הדעת לפי המובן תפטע הכתובים ואולם יהיה על אי זה דרך שיהיהאם אותן המתים אחר שיחיו יאכלו וישתו ותלידו ו וימותו בדרך העולם כבר בארטו פהדב ר הוה נחלקו בו גדולי האחרונים כי הרמבס זל ורבים אשר אתו מחכמי ישראל אות׳ כי המתים אחר שיחיו ישתמשו בכל הינשותיהם החושיות כמנהג העולם ואחר ימותו וישובו לעפרן והראה והרמבן זל אות׳ שאחר התחיה וחיו המתים הזמן שאפשר להם לחיות כפי טבעם ואחר כך יודכך גופם כאליהו ויתקיימו בגיא וכשט ומן או והלאה לא ישתמו במורגשיהם ולא יאכלו ולא ישתו ולא ימתו אבל יתקייתו המיד בלא אכילה ושתיה וכן יראה שהוא דעת קצת יול שאמרו מתים שעתיד הקבה להחיות איכן חוזרין לעפרן וזה הדעת נסכן אף על פי שיראה זה כבר אפשר שתכא האמונה בו כי כבר יצוייר מציאיתו אצל השכל והעיד עליו הנסיון במשה שנתקיים ארבעים יום וא

וארבעי לילה בלי אכילה ושתיה אלא שמשה לא נתקוים תמיד בגיף כי מת כבא עתו והם יאמרו כי יתקיים תמיד וראיתם מאלייתר והתשובה לכל זה וכיוצא כו היא כמו שהשיב ו'יהושע בן הכינא לאכשיאלכשנדריא לכשיחיו נחכים להם ומה יג ב

ארק רדי

העונט הוה שאמרנו שהוא מניע אם לגיף ולנפט ביחד ואם לנפט בלבד יתחלף באנשים כפי חלוף מרינותיהם כי מי שים בידי מעשים טובים קצת ויש בידי קצת עבירות אי אפאר טיהיה נדון תמיד

בצ ער המופלג ההוא שאמרנו כי הזמן יספיק לשכח ההרגל והמנהג ולפי מה שאייול הזמן הזה הוא יב חדש ואחר יב ח חדט שהתמיד העונם ההנא זכו לתדונה מה כפי המעטים העובים אשר בידם נים שאחר יב חדש שנשתכח מהם הה ההרנל והתנהג עי הצער הה. א ואין בידם מעשים טובים כרישיוכו בהם לפום מריצה שישארו נעדרים אחר שאין כ בהם הכנה כלל לקבל השבר היגוא הרוחני חהו הכרת הנזכר בתירה על הנפט ועליהן הוא שארול לאחר יב חרט נוטן כלה נשמתן נשיפת ורוח מפורתן תחת כפות הצריקים ויש רשעים אחרים שרדונין בעונש נצחי כפי מעשיהם והם א תם שכפרו בתורה ובעקרים כמו שיבא בעה ואלו צריך הגכלת מקום אל הנפש להתמיר בו העוכש כמו שאמרט וים שאחר יכ חרש יוכו לתרינה גדולה שהרי את על שתואל הכביא שהיה בדיק גמור שכל יב חרש היתו נשתתו עולה וי זיורדית ואירו שבעבורזה הייתה יכולה בעלת אוב להעליתו לשי שהיהת ך יב חדש כמו שאמרה אלקים ראיתי עולים מן החרץ אבל לאחר יב חדש נשמה עולה ואינה ורדת חה ממה שיורה שאפי הצריקים הנתורים יקשה עליהם בתחלה להינתק מהדבריים החמריים שהורגלו בהם עד שיזרכט זמן מה והוכות ההוא מתמיד יב הדש כלומ' זיון מקיף בר' ת תקופות שהם כוללים כל החלופים שיקרו בזמן זה שהמלככבה מציצה ברבה בר נחמני בי שמוך למיתתו בהיותו כ בירה מפני הפרש פקיד המלך שהיה רוצה לתפשו רחה או שמע בחלום או במראה שהיו הנפשות אחר המות מתעשקות בדיני הנגעים שהורגלו בהם בחייהם עד ששמע אותן חלוקות באם בהרת קורמת לשער לבן וכו' ושאם הוא ספק מ מהיבתא דרקיעא אמרי נמא וקדשא בריך הוא אומר שהור ושמע שהיו אומרים מאן נוכח לנא רבה בד כחמני דבקי ב באהלות וכו שיוראה מכל אותי העניין שנוכר שם שהנפשו הן משתוקקת אחר המות להתעסק במה שהורגלו בו בהיותן בחיים אם שאשי כפשות הצדוקים הן מתעסק ת בדיני הנגעים הטהרות וחשמאות שהיו מתעסקית בהן נהיותן בחיים אבל התמוקה ההיא אמרו שתבלה ביב חדש וכבר הפלינו ריול בזה במקומות רבי עד שאמ על רבי הקדוש כל כי שמשי הוה אתי לביתא ומקרט להורות שאף אחר המות ישתיקת נפטות הצריקים לעש ת המכ ת שהורגלי בעשייתן בהיותו כ בחיים עד שרבינו הקרום היה כא לביתו בכל לילי שבת לקרש וזה הענין נמצא לקצת החשירים אבל לא יעבור יב חרש כתו שאמר לאחר יב חדש כשמה עולה ואינה יורדה ועניןאליהו שהוא עולה ויורד תמיד הן עוד היום לא נמכא כן לזו בולתו מן הנדיקים כמו שכת ב בספר הצהר בפרשה ויקהל אמרו שם ורוא אשכתנא בספרא ואדם ראמר באינון תולרות דעלתא ורוחא יהאד חות לעלתא בארעא ויתלבט בגופא יאליהו טמיהוכיהוא יסלקו שתלול גועיה ניסתאר בציערא ו הניפא דנהורא איחרא יזרמן ליה למי הוינו מלאכי וכד יחות יתלכם בההוא גופא ראשתאר בסערה ובההוא נופא יתחוי ל לתתא ובנופא אותרא יתחוי לעילא ודאי איהו רוא דמיעלה שמים וירד לא הוה כר נט דשליק לטמיה רוחא דיליה ונאית לבתר לתתיו בר מאליהו דהי איהו דסליה לעילא ונחית לתתא עיכל פס חהו סוד המלבום טנוכר ברברי חפמי הקכלה ולא אוכל לפרט יותר מוה :

האמי כה בתחיית המינים ראיה ומחויובת לפי קבלת האומה כמו מבארנו בפרק כג" מן המאמר הא in pro האף על פי שאין ההקש נתרכך אתר היות הרבר היה מציאותו מצוייר אצל השכל ראוי להיאמין אותי כ כמו שביארנו ושם בפרק כב יכש אחר שהע ד עליו הנסיון שהרי אליו החיה בן הברעית ואלישע בן הסוכמית כתו שמפרש בשסו ים וכל דבר מתניד עלה הנסיון ראוי להאמין או אם לא ינורהו ההקש כמו שמציאת אבן המנניטם תמשוך ה הברון אוא אמת בתור אף על פי שלא יגורא ההקם הואל והעיד עליו הנסיון אם כן ראוי להאתין שהקבה יחיה את ד הננת אה אחר שחורו לעפרן כי הרבר הוה מביאותו מבויור אבל השכל נדיך הבנת זה הענרן שיהיה תחיה ולא יבירה חדשה הוא לפי שאין סטק שהדבר שקבל איזה שפע או בח עליה פעם אחת אה על פי סנסתלק מתכו השפע או הוסר מתמ הכח ההוא הנה הדבר ההגא יותר מוכן אל שיקבל אמו פעם שניה ממה שהיה בראשונה כי העצים שנדלק פעם אחת וקבלו בורת הלט אף על פי שנכבו הנה הם יותר מוכנים לקבל צורת האש פעם שנית מאשר היו בריאשונה וכמו מי שקבל רוח כביאה פעם אחת ונשתלק ממכו כי הוא יותר מוכן בלי ספקאל שיקבלה פעם שנית ממה שהיה בראשונה י חה כי ה הדבר שקבל איזה שפי או כח עליון אף על פי שנסתלק ממט השפע או הכח ההוא כבר נשאר במקבל ההוא איזה ר רישם מן המצלה שהיה בשפע ההוא שקבל דאשונה ובעבור זה הוא שארול והשימ תי את מקדנכם אף כשהן שוממין הן בקרוטיהן ואמר תשיניטי קרושה כבכורן וזה בעבור הרושם שנטאר בהן מן הרבר האלקי טהיו משכן לו אי תשמים אלת נ זעל זה חדרך כאמר שהגיף סהיה מסכן לכפט מהיא כה עליון טאף על פי שתצא ממנו בעת המית סכבר נשאר כו איזה ר רום מוזכח האלק ההוא טקבל ראסונה וראיה לרבר האיט מהוא המת מנקבר בקבר אלימע שהיה כח בעצמית אלימע להחזיתו בשנגנו בו ואן ספק מנפט אליסע כבר הסינלקה מן הגוא מכל וכל כי כבר עבר עליו מנה שמת כמו שהעיד ה הכתוב נאף על פי כן כטנגע האים המה ההוא בעצמות אליטע קם ועמד על רגליו זה מצד רופס טנטאר בעצמות מן

שאם היה מדבר על עולם הבא אחרי המות איך ואמר כי אחר שיני חשיעמוד לגורל קץ הימים כי אין ענין לאיז הימי עולם הבא אבל כלי ספק ירמון על התהייה ההוה לצדיקים בזמן המשוה והינחייה הכוללת שצייים ליום הדין כח המצא בכתוב רמו אליה כי מה שאמר הכתוב וקבצתי את כל הגוים והוריתיאותם אל עמה יהושפט וכשפטתי עימם שם על עמי ונחלתי ישראל וגי אינו מדבר בתחית כלל לפי קשר הפרשה ותהמן על צד הקבלה בלבר וחו הדרך הי תי ככון סברריי בדברים הללו והאומר שכומן התחיה יעמדו הגופות בנועם מתחיד או בצער מתחיד בלי הכילה ושתיה

ושלא ימותו עוד אחר התחיה כדי שיקבלו שכר מתמיד או עוכש על מעשיה ושהתחילא תהיה לגל העולם ולא לרובם ולא לכלל האומה ולא לרובה אלא למעטי ממכה והם הבדיקים הגמורים הנה כמי שקבץ בין הסל ק והקיים ולא ידגיש בזה כי האומה ולא לרובה אלא למעטי ממכה והם הבדיקים הגמורים הנה כמי שקבץ בין הסל ק והקיים ולא ידגיש בזה כי האומר שהתחיה תהיה לקצע האנשים זולת קצע אין התחיה לשלם שכר אל הגוף אלא או לפרשם אמונתה השם בעולם מצד הנס הנסלא הנראה לעין או למת דרך אל הצדיק שיוכה לכועם ומדרגה אשר לא יבול לוכות הליה בראשונה מעני עול הגלות ויתר הטרדות גהמעיקים המוכעים את האדם מלהשיג השלמות שהפשר לוכפי טבעו

וחחר שנתבאר עניין השכר והעונש.שממנו רוחני ובעולם הבא אש לנפש לבדה ואם לגיף ולנפש פרה לו באחד ראוי שנחקור מעניינו אם חדין נותן שיהיו השכר והעונש ומניים או נצחיים וכחמר ביכפי השווי נהתמר החתתי ראוי שיהיה השכר והעוכש מתייחם וכערך אל הפעל שבעבוקו יקובל חשכר אי העונש ואח שהפעל ההוא זמכי ראת שיחיה השכר והעוכם ומכיי כפי הפועל הז זכיי אבלתי שנביט אל ערך מעובד או הנעבד כימי שהכה חת חסירו נסימה את עיכו או שבר את ידו ראוי שישמו את עיכו או ישברו את ידו וכן מי שצער את חבירו כשיעו שעה דאני שיהיה עכש לבעד אנתו בשעיד שעה ולא יותר כשי היושר והשוני האמתיותי שההכה את חבירו מעט ראני שיזיה מכרו מנט בשיעור ההכאה או התעכוג שקבל האחר ואם כן איפה במה אכה ילוד אשה לשכר כצחי ולכועם מתמיר צכפש לבדה א לכפש ולגוף כחחר בפיתה שיאתרו בעלי הדתות וכפי תה שבחרכו אנתכו 100 כאמר בשבר שאיני כערף על זה הדרך אבל כפי ערך מי שקעבורה אליו כמו שהוא כוהג הדין כן לפי הסכמת החנשים והינטר המדיני כי מדרך השכר והעונם הנמשך בין בני המדינה לשער השכר לפי ערך הנעבד לה כפי דרך העכודה כי מי אעובד שר גדול הכה שכתו תתר גדול מהעובד לאדם אחר והעובד התלך שכרן יותר גדול מאעובר אר אחד ולן כאטר תגדל מעלת הנעבד תגדל מעלת השכר ויתחייב מוה

מאס מדרגת הנשבר הוא כלתו בעלת תכלית שיהיה השכר ב בת ומאח הצר יעידו בעלי הדתות שכר ב'בת בעבודת טשט לפי סהוא ית כדית בתעלה ויתחייב לפי זהג'כ מיתיה עוכם פחרה פי השם בצלת על זה חדרך אלא כשיעוין זה סדרך הנוהג בין התכשים בענין השכר בהתחלפות התעלות כמצא שאין דאוי שיהיה כן בשכר עבודה השם וזה כי מעבודה הנעשת לתלך בו" ראון שיקובל עליה שכר יותר גדול מעל העבודה הנעשית לאדם אחר כפי מדיגת התועלת מתקובל וחתר מהתועל שיקבל התלך הוח ינתר כערך מהתועל שיקבל אדם אחר ראוי שיהיה השכר יותר גדו אבל השי אתר פאינו מקבל שום מועלת בעבוד כלל במאמ אליהו אם בדקת תה תיון לו או מה מידך יקה אין ראוי שיהיה השכרי נערך אל הנעבר אלא אל העבודה וכפי הטורה שמובל העובר בעבודה ההיא ואחר שהעבודה כעשת בזהן ראוי שיהי סמכר אוכי וכן העונם על זה הדרך ראוי שיהיה ביכ זמניי כמאמר אליהו אם הטאת מה תפעל בו ורבו פטעיך מה ת תנקה לו אלא מהאמר יעויין זה הדרך בעניין העונם כמצא מאינו כבון כי העונם ראויםיהיה כעדך כפי ערך מה בתורנאת רוחו וזה כי אף אם אין מגיע מהמרי אל השם שום הפעולות מכל מקום אחד שכוונת החוטא לעשות הפך מבית המס מהצון בלתי בעל תכלית בתעלה ולתרות עיני כבות ראוי שיחמב אל החוט לתרי עצום כפי כווכתו כי לכך הלקה התנהה לה טונג לתור להורות שעקר החטה הולך אתר כוונת החוטא לא בחר הפועל בעצתו בתו מי שהתר פי מלך גדול ועבר על מצותו שאע כ שלא הגיע מוה שום כוק למלך הוא חייב מיתה כי אחר שהיאה כווכתו ולולול בכבורו של מלך ראו שיהיה כענם כעי כווכתו לא כעי הפועל המגיע ממכו בלבד גליה ראוי שיהיה העונם המגיע לרשע נכתו כמו סהם" כצחי וכלתי בעל תבלית וכן ירחה שהוא דעת דול שים עונש נצחי מגיע אל הרסעים על פועל זמניי אמ במשבת הה על קצת הרפעים מיורדין לביהכם וכדונין בה לדורי דורו' מיראה מה שיש עוכש כצחי וכערך אל הכעבר ולא אל העובד ולוה יראה מאע ם שאין ראוי בשכר שיהיה נצחי וניצרך אל הכעבד לפי שרת הדין כמו שבארכו -

מסעוכם ראני מיהיה נצחי ונערך אל הכעבד כתי כווכת החוטא כמו שבארכו ויתחייב מה לחלק בין השכר והעוכש כי הסכר ראוי סיהיה מסקלם כתי התועלת המקובל בלבד ואחר שהעובד עצמו יודע שאין שום תועלת מגיע מה אל הכעבד ראוי סיהיה מכת זמניי כסי הסועל הומניי סעסה או כסי הטורח שסבל בלבד אבל העוכש ראוי מיזה נצחי בעי כוונת החוטא שיכוין למרות טי השם שהא נצמי ובלתי בעל תכלית ויראה שוה הדרך הוא אמתי ממה

סטי אנקלוס על ססוק ומטלס יג ג

ומה פראוי לעיין היא בעניין התחייה והוא אם התחייה תהיה כוללת לכל העולם כמו מקצת האומות אומרות או תהיה לכלל האומה או לקצתם כי דבר זה לא נמצא בכתובים רמו חוק וזה כי מה שנאמר לרכיאל ורבים מישיני אדמת עמר יקיבו אם הוא רמז לתחיית המתי יורה על שהתחייה לא תהיה לכלל העולם ולא לכל האומה וגם לא לרובם ולא למעטים מהסכי לשון ורבים אינו נאמר על רוב ישיני אדמת עפי אלא על מעטים כמו ורבים מעמי הארץ מתיחרים שאינו כ באמר על רוב עמי הארץ אלא עם מעטים מחם הם גיאו ה' או ואו מאהאו אלף על דרך משל כמו רבים יחלו פני נדיב וכן אריל גבורת נשמים לבדיהים ולרשעים תחיית המתים לבדיקים גמורים בלבד ואם נאמר שתחיות המתים תהיה לכלל העולם או לכלל האומה שיחיו כלה ויעמדו בדין ביום מיוער לדון את כל העולם והצדיהים ישאת בתענוג מתמיד וה והרסצים ישארת בחיים כצער מתמיד לא יהיה הכתוב אם כן מדבר על זמן התחיה אבל יובן על הדרך שאמרו קצת ה הפטמנים כי פסוק ורבים מישיני אדמת עפר יקיצו הוא רמן על התרממות האומה השפלה אם בימות החשמונים ואם בימות המשיח ויאמר סבומן ההוא תקיץ האמה ההיא השפלה א רבים מהנשארים ממנה שהם כישנים בארמת עפר ני ויעלו למעלה מתמרת לא תרד האומה מן המעלה ההיאלעולם אבל תשאר במעלה ושאר האומות ורשעיהם ישארו ת תמיד שפלות וככנעות תחתיה ווהו אמר אלה לחיי עולם ואלה לחרפות ולדראון עולם והביאו קצת האחרוכים ראיה לד לדברי התפרטים הללו כל התתים שהחיה יהוקאל שהיה במראה הנבואה כמו שאמר הכתוב היתה עלייד ה' ויוציאני ברוח ה'וגוכל הערטה ההיא משל לשפלות אומות ישראל בגלות בכל ושהיו במתי קכודים באפם תקוה וחורו בבית שני להיות בתעלה גדולה ביתי החשתונאי שנסתרסה עז ביתיהס ויכירו וידעו כי היתא האלקים כל העול ם תגלות בכל אתר קכתו מעיד על זה העצמות האלה כל בית ישראל המה הנה אומר יבשו עצמותינו אבדה תחותינו נגזרנו לנו ובסוא אמר הנה אני פותה את מברותיכם עמי והבאתי אתלט אל ארמת שראל וכל זה משל על עלותם מהגלות והתישבם בארז ומתור כך הכירו המס אמר הכתוב וידעתם כי אני ה בפתחי את קברותיכם והעלתי אתכם מקברותיכם עומר ונתתי רוחי בכם ו תחייתם והנחתי אתכם על ארמינכש וכן הוא משקנת הגמי בערק חלק ר'יהודה אומר באמת משל היה אף על עי שנחלקו ע עליי בגת ואמר אני מכני בניהם ואלו תפילין שהניח לי אבי אכא נחמא בעלמא קאמ דהא קיימא לן כל באמת הלכתא היא ולפי דברים הללו כי ורבים מיטני ארמת עפר יקיצו אינו מדכר על הזהיה אפשר שתיזיה התחיה כוללת אם לכלל העולם או לכלל האומה אלא שלא ימצא בכתוב רמו אליה׳ כי אמרו הקיצו ורננו שרכי עשר כמו מקים מעשר דל וכיוצא בי ויאמן תוית המתים על צר הקבלה בלבר כי אני אמית ואחיה מחצתי ואני ארפה פארול מה מחץ ורפואה באחר את מיתה ותחיה באחד איכו הבטחה על תחיית המתים אלא הנראה על היותו יכול לעמות כך ואמנם אם נאמר מתחיית סמ המתים היא כדי להטלים טכר נוב אל הגוף מנצטער בעבודת הטם וטוח הוא ראוי בחק מטפטי הטם והיוטר האלקי ל בשלה מכר טוב אל העובד עצמו ועונט אל הממרה עצמו ולא לזולתו אף על פי שאינה טענה לפי שהעונט יטולם אל ח העובר לא אל הכלי כי אין ראוי שישולם העונש אל החרב אלא אל ההורג מכל מהו'יתוייב של שהתיה לא תסיה באון המסיח לפי דעת האותר שאין בין העולם הזה ליתות התשיח אלא שעבוד מלכיות בלבד אלא ליחידים מנולות כמסה ואהרן ואלקב שיקומו או על דרך נם לפרסם אמונת המם בעולם ואולם עקר תחוית המתים תהיה ליום הדין ותחיה לכלל האותה או לרובה או לכלל העולם או לרובו כי בלם ראויים לשכר ועונם אלא שה הרעת רחוק תאר מסיושכל כי אם כ כאמר מחתהיהותהיה לגוף כדי לשלם לנשכר צערו ושתהיה בתעניג מתמיד בלי אבילה ושתיה לא ישתנה מיום אל אם בהשתנות נופותיכו היום תי יתן ואדיע אי זה נוף יקום לותן התחיה בי הגוף האנוטי משתנה תתיד תיום אל יום כפי ח המורגות היורדות עליו מחוץ וריוני טיקומו עם ראובן גוטות רבות מתחלפות כפי התחלפות עתותיו בצער כדי טיתענגר כלם ישכאמר שיקום ראובן בחומר ובמוג מתרמה אל המוג הקורם כדי שתיול נעשו בהומר ההוא עם המוג היאה ום ומיתענג החומר הדומה אל חמרו כמו שבתבנו למעלה בשם הראה זל אם כן היושר האלקי אשר אמרו שהוא המביא אל התייתה המתים כדי לשלם לו שבר עמלו כי אין ראוי שישולם שכר אל שמעון חלף העבודה מעבד ראוכן וכבר פירשמ במעבר התאמר שהביא לחמוב כי השכר והעונש יהיה לגיף גם כן כמו לנפש וביארנו שאין ענין השכר שוה אל ענין העונש כי טבע העונט יחייב המצא גוף או דבר מגביל הנפט כדי טינקבל הנפט עונטה בו מה סלא חוייב כן בסכר ובעבור זה הפכים הרתצם ול סננקר הגמול האלקי אל הארם יאא לכפט ולא לגוף ולוה מה טיראה טנקר התחיה לא מהיה לתת מכר אל הגוא אלא אם בדי שיקנה האיש ההוא שלמות יותד גדול מאשר קנה בתחלה כאשר היה המוכנו והמעיקים אשר מ מהוץ כתו חצר הגלות או העוני או אלתוה ולא בא העכוב מצר רוע בחירתו ומצר עצמו כלל ואם כדי להוריע עוצם יכולת המס ולפרשם בעולם אמומת האמת ולפי זה יתחייב מתהיה התחיה לבדיקים בלבד כמו מארול ומתהיה המחיה כ און המשיח במצא בכתוב שמך אליה ממה שבמצא שנא אמר לרכיאל ואתה לך לקץ ותנוח ותעמור לגורלך לקץ הימיז

באין אים אינו אינטא שנט שון איטא איזי שנא באין שלא איזי שואים באין איזי שיאין שאן אינא אינטא שואים איזיא שאיים נקץ סתם יאמ על קץ הגאולה ואמ ותנוח כלומי שימות קודם הקץ ואם כן ותעמוד לרמח על התחיה שיהיה באין האשיה לצדיקים גמורים ואם יואמ קץ על המיתה שהאא קץ כל בטר יהיה ותעמוד גם כן הבטחה על שיהיה ואא בתחיית המתיש

כי אם תשערהו בערך אל מעלתך יכלה האדם כהרף עין כי אלף שני בעיניך כיום אתמול כי יעבוד ואשמורה בלילה ז זרמתם שינה יחיו כלומר בשתשטוף כל העולם כזרם מים כמו שעשית לדור המבול הנה יהיו כלם בשינה לפניך ובבקר כ כחציר יחלושו לפניך כמו החציר שיצמח בבקר וחלף זמן גדולו כי לערב ימולל ויבש י ומזה ימשך לכו רע נדול כי כ כליכו באפך ובחמתך נבהלט לפי ששתה עוטותינו לנגרך כלומר לפי שאתה מעריך עוטותינו בערך אליך וזהו התרעומת וגם באתה משים עלומינו כלומר העוכו שהם נעלמים ממנו או שעשינו בימי עלומינו למאור פניך ירל נגד עיניך שלא תשכחש וייזשך מזה כי כל ימיכו פנו בעברתך לפי שאתה משער העוכש בצירוף אליך וכלינו שניכו כמו הגה רולו שניכו ש שהוא הזמן והיא מן הכמה המתדבק יכלה כמו הדבור שהוא מן הכמה המתפרד שאין חלקיו נדבקים קצתם בקצת וזה ל לרב השנויים העובויים עליכו מיום אל יום עד שאין הומן כמסך עלינו ככמה המתדבק אבל משתנה מיום אל יום ומ ומרגיג אל רגיג ככמה המתפרד והיה ראוי לך שתשער העונש בצירוף אל יתי חיינו שהם קצרי כי יתי שנותינו על הרובי יש בהם שבעים שנה ואם בגבורות יגיע לשמנים שנה ולא וותר כי אם ורהבו ויעלו ליותר 'מהם , הנה הם עמל ואון וא ואין ראוי שימכו בכלל החיים ומה שאכי רואה הוא כי זמן חיינו קצר מאד כי גו חיש וכעופה רוצה לומר כי הוא ככרת מהר וכאלו אימ מעופפים למהירות כלות שני חיינו כי ימינו הם כצל העוף העובר שאינו עומד כלל ארכצל נטוי לעת ערב שהשמש בא מהרה : ועל כן אני בעשב איבש וכל זה הוא מצד שאתי מעריך העונשים בערך אליך והיה לך להעריכם ב בערך אלינו שאנחנו בעלי תכלית שאם אתה בא להעריכ בערך אליך מי יוכל להעריך העונש ההוא הראוי אחר שאתה כ בכית י וזמו אמר מי יודע נוח אפיך רל שהוא בלתי בעל תכלית וכיראתך עברתך רל כיראה שראוי לירא ממך שהיא ב בלתי בעל תכלית כן היא העברה שאתה מתעבר עליכו בלתי בעלת תכליתולא ראוי להיות כן אבל היה ראוי כי למ למנות ימינו כן הודע כלומר היה ראוי שיהיה העונש לפי מניין ימינו כי תיבת למנות מהור בא במקום טם והודע מע מנניין ייסורין כמו ויודע בהם אתאנטי סוכות, כמו שכתב ר' רוד קמחי בספר הפרשים בערש ידע בשם אבן גאנח י ויהיה פירו'הפסוק כן יאלפי מניין ימינו שהם מעשים כן היה ראוי שיהיה העונש המגיע מאתך על העונות וכן לפי מניין יתיכו שהם מעטים נביא לבב חכמה ואחר שארך הגלות זמן גרול ורב שבענו בוז שובה ה'עד מתי והנחם על עבדיך ש שבעמ בבקר חסדך כלומר בזמן הבחרות בינכין שנדעה ונשמחה בכל ימימו י ואס לא יהיה כן בזמן הבחרו שמחנו כימ כימות עניתנו שנות ראינו רעה ואם תאמר שהבאים אמריכו יבאו ויידשו ארץ הנה יותר ראוי שנראה אנחנו חלקנולבטוב ההוא חיה אל עבדיך פעלך וימשך מוה הדרך על בניהם ויהי נועם ה'אלקינו עלינו ומעשה ידינו כלומר שנצליח ב בכל מעשוט בענין שיניע בהן הנעיתות שים בפעולות האלהיות כמו שבארנו בהקרמת הספר והמשיך אל העניין הזה י יושב בסתר עלירן כאלו הוא משיב אל זה השפק ואות כי אעפי שהגלות גמשך לכלל הא מה לפי שאין כלל האומה שלמי באופן ראוי שינאלו הנה כל אחד מן הצדיקים הוא מושנח להכצל מן הצרות השנחה פרטית : וחלק הצד קים לטלט או אר ארבע מדרגות הראשונה מדרגת יושב בשתר עליון ומתלוכן בצל שדי והיא מדרגת כלל המאמינים בתורה ומקיימי מ מצות בישראל והמררנה השנית הצריק הבוטח בסס ואומר כי אתה ה'מחסי עליון שמת מעוכך והשלישית מדרגת ה האוהב את העם וחוטק בו ועליו אחר כי בי חטק ואפלטהו אטגבהו ביידע שמי יקראני ואעניה וגו'י ואולי כי מאחרו כי ועליו אמר יקראני ואענהו וגו'והתחיל המשורר בתחלת דבריו ואמר אומר לה ידע שמי הוא מדרנה רביעוית : מחסי ומצורתי אלקי אבטח בו כי הוא יצילך מפח יקוש ונו כלומר אתה האיש היושב בסינר עליון ומתלוכן בצל שדי אל ת תפחד מהצרות כי אני אומר לך בעבור השם שהוא מחסי ומצורתי ושהוא אלקי אסר אבטח בו כי הוא יצילך מפח יקוט ו וגו ומבל הצרות המתרגשות לבא בעולם והשלים ענין בעלי המדיגה הואת עד ושלומת רשעים תראה וא חכ התחיל ב בבעלי המדרגה השנית והוא האומר כי אתה ה' מחסי וגו ואמר עליו לא תאונה אליך רעהיוגו עד תרמום כפיר ותנין כי אותר לה מחסי ותכודתי אלקי אבטח בו שאת משה בתחלה שב אלבעל התדרגה האת גכ ולכל שאר התדרגות ובתקו כי הוא יצילך מפח יקום שאמר בתחלה הוא מתחיל בכעל המררגה הואת לא תאונה אליך רצה וגיכלומר אתה האומכי ה' מחסי וגו אני אומרלך בעבור השם שהאא מחסי ומכורתי ושהאא אלקי אבטח בוכי לא תאונה אליך רעה נהוא יצילך מן המקרים השבעיי והבלתי טבעיים עד שעל שחל ופתן תדרוך תרמום כפיר ותנין : וכן אני אומר לך בעבו השם שהחושק כו יצילהו מכל רע שבעולם כאלו השםמדב ואומכי בי חשק ואפלטהו אשנבהו ואם יגיע למדתנה יותר גדולה והוא כי

# םאמר ד

ידע סמי אז יקראני ואעניא עמו אנכי בצרה אחלצאו ואכברהו פלומר סהיודע שמו הוא למעלה מכל מדרגות הצדיקים ידע סמי אז יקראני ואעניא עמו אנכי בצרה אחלצאו ואכברהו פלומר סהיודע שמו הוא למעלה מכל מדרגות הצדיקים וכלל דברי מרעה בזה המזמוד כי הצדיקים לפי מדרצותיהם הם מוסגחים להנצל מן הצרות מיני השגחות מתחלפות וי וכלל דברי מרעה בזה המזמוד כי הצדיקים לפי מדרצותיהם הם מוסגחים להנצל מן הצרות מיני השגחות מתחלפות וי ויראה לפי דדרי מרעה בי הצדיקים לפי מדרצותיהם הם מוסגחים להנצל מן הצרות מיני השגחות מתחלפות וי ויראה לפי דדרי מרעה בזה המזמוד כי הצדיקים לפי מדרצותיהם החתר ממה יגיעו סעונסים בערך אל השם הנעבר ושהיה ר ויראה לפי דרים מני מנין סנות מאיניה שהים מתרעם על המדה הזאת למה יגיעו סעונסים בערך אל השם הנעבר ושהיה ר ראוי שיגיעו לפי מנין סנות מאיניים שהם מעשים ולא יותר זה יורא כי העונטים המגיעים מהסם לפי שורת הדין אינן ראוי שיגיעו לפי מנין בערך אל הממרה והחוטא אבל בערך אל מי מחטא כנגדו והמדה את רוח יו ג ד

זתשלם לשונאיו אל פניו שזרגה ומפלם לפנאוהי טבון דאינון עבדין קרתוהי בחייהון לאובדיהן מתפתעו רבית אא פה" תפלם לש נאיו בחויהם פכר זמני על מעשיהם הטובים כדי שיענשו על העבירות שבירם באבדון נצחי 7ho היה הדיין כותן שהשכר יהיה כבחי וכערך אל הכעבד איך יקפח השם שכר כל בריה לשלם לו שכר אוניי מועט תחית שכר בצחי שהיה ראוי לשלם לוזכן אם היה ראוי לפי שורת הדין שהפוכש יהיה זמכיי ובעל תכלית איך היה האל ית מפות מ משפט לדון אז ידשעים בעונם נכחי וכמו שאדל שהמינין והמסורות יורדין לגיהנם ונדונין בה לדורי דורות תחת עוכש זמכיי הראוי להם ועל כן כראה שהאמית הוא על הדרך שבתכנו כי סורת הדין כותן שיהיה השכר זוכיי והעוכש ב בצחיוא כ חורה השאלה הראשונה בעיניה במה יוכה האדם לשכר נצחיי ולנוע מחמיד כמו שאמרנו וכמו שבעלי הדהו מעידים שכר נכחי כמו שמעידי עונש ניחי וקבלת ייול מסכמת בזה שאמיכי לעולם ירשו ארץ ירמוו על השכר הרוחני סהוא נצחי כמו שאמרו כל ישראל יש להם חלק לעולם הבא של ועמך כלם צריקים לעולםירשו ארץ וולה שנראה ציבות הוא כי אף אם פורת הדין מחיוב שיהיה השכר זמניי שנה השי להיותו רב חשר ומטה כלפי חשר הוא נותולש השכר לעושי רצונו נצחי וב בת כמו שהוא ית נצחיוב בת במעלה וחזו מה שנרמו לאברהם אבי במחוה כשאמ לי אל תירא אברם אנכי תנן לך שכרך הרבה מאר כי לפי שהיה אברה אבי חושב שהשכר היה זמניי כאו שטורת הדין כותנת נהיה ידה שנתתצטו זכיותיו או נתנכו בתה פהצליח בתלחתה הה תלכים לכך כאתר לו אל תירא אברם אכני מגז לר כלות אל תירא שנתנכי זביותר כיאני הוא התשלם לך השכר שיכלתי בבית ולכך יהיה שכרך הרבה מאד כלות בבית כי השכר יהיה כזן בעיך אלי לא בערך אליך נאל הפעל שהוא בבית ושיים העניין והאונין בה ויחשבה לו בדקה רל כי אברהם האמין בשם במה שיער לו שבר הרבה וחשב שוה אמנם הוא ברקה וחשר מאת הששובי שורת הריון לא היתיא מחייצת שיהיה השכר אלא זוני בעל תכלית אבל על צד הצדקה והחסד הוא בלתי בעל תכלית וחזו שכוכר בתורה בתשלום הסכר שותר הברית והחשר לאוהבת ולשית יי תצותיו לאלף דור וזה הלשון נאתר על ותן ב'בת כתו דבר צוא לאלף דור תרע שבתקום אחר גאת ועושה חשר לאלפים וני ואין שפק כי לשון לאלפים נאתר על ותן בבית והוכילת הסדכדי שיתכאר מוה שהשבר כוא כבחי על צד החשד יאולש העונש יהיה נצחי לפי שורת הדין במו שביצבמ פענין היה שאמיכו מהיות העוכש כערך אל הנעכד ולא אל העובד שיתוייב מה שיחיה נזמי יראמי פרק לו

שהדבר כן ממק שנמצא השי אומ למשהוש חיי לשניך מלאך וגל כי לא אעלה בקרבר ביעם קשה עורים אחת כן אכלך בדרך היי פחמי מישנם הכליון אם יעלה הוא ית בשמו הגדול בקרב ושאם יעלה יאולאך עול" אהי כבולין מהכליון ואעים שישיבל עוכם אחר כמו פאמיהכיעב הבה אכבי שלח מלאך לפניך גני השתר מפניי ושימר בקולו אל תמר בו כי לא ימא לפסעכס כי שמי בקיבו כי לא ישא לפסעכס אין הכונה לומר שניעט עונם ייודי נריה בהיותם מתרים שי התלאך מתה מיניעם בהיותם ממרי פי המם שדי את הכיוו כי לא אעלה בורבך שן אכלר בריך אבל הכונה לומר כי בהיותם תמריםי הפש עש מים חשם שים גם עונם גרול פמא עונט הכליון מ' מ היה בזה תועלת אחר כי הוא ים כו יכול לימא כמעם מה מאח כן ביללאך מאין כו יכולת לימא פמעם וע"כ את המס מיהיה איער נוב להם שתחיה הרתנתם על פי התלאך כי אעםי פלא ישא לטפעם לא יחיה הנוכש כל כך גרול בהיותם ממריפי המלא במו שיהיה בהיותם מתרים עי הקם אם יעלה בקרבם ויחי מוכהגים על עיו בלי מום אמצעו בי יגיעם יוזה חמש יוב הכלין יהדי שכאר כי עונם התתיה פי השם תקרבתל תעונם התתרה פי יתלה כתצא שהעונם האא בערך מן הדיו ש האדין אי אל היצוח אי אל הכובר לא אל העובד י וכן במצא מדעה מערעם על המדה האת במאמר קשילה למסא מהיה מתפלב לסם על בני הגלוק והיה מדבר תוכחות על אורך הגלו ולפי שהיה רוצה להערעם על המדה הואת התואל בת תכבל ואת"ה תינון אתה היית לכן בדור ודור כלות רבונו פלעולם אע עי פאני תתרעם על תידת דיכך על פאתה מ משער העונם בערך אליך ולא בערך אלינו מית אני מורה כי כל דרכך מספט ואיני יכול לריב עמך לא בבחינת יע עצמינו ולא בבקינת עצמי ולא בבחינת העונם בעצמו לא בבחינת עצמנו סאני מודה וחדע מחלחכו גמולי טובוקי סעשית לכו טובות גרולות צר תאר ולא היה לכו לחטוא לפניךי ואחר שאין ראוי לכו לחטוא לפניך אין לכו להזרעה א ממרת דיבך ולא בבחיכת עצמנו אחר מאכו במולי טובותיך כי אתה היית לכו מעון ומחסה ומסתור בכל דור ורור גם לא בבחינ'עצמך לפי שחתה נצחיובב'ת בי בטרש הריש יולהן ותחולל ארץ ותבל ומעולה ועד עולם אתה אל נצחי ובלקי בעל תכלית בתצלה י ועל כן ראוי פיעכם הממרה עי כבודך עונם גדול ועל כן אין אכן יכולין להתיעם ממרת דיכ בבחינת עצמך יוגם לא בבחינת העונם בעצמו כי וודע אני כי כל מה שאתה עושה והייסוריו שאתה מל החיש ומה שזשב אנום עד דכא אינה אלא לתכלית מוב כדי שישבו בני אדש בתשובה לפניך ווהו ותחמובו בני אדשי אבל מכל מקו אני מערעם ותצטער מן הרע הנמסך אלינו מוה הדרך ממה שאקה מעריך העולם בערך אייך שאתה בלשי

בעל קבלית וחיה לך למעריו בערך אל האדים החוטא סהוא בעל תבלית כי

תתן ותחיים ותהיה אמת ליעקב החסד שנתת לאברהם מהיות השכר נצחיי כמו שהיבונם הנצחיי ישוב זמניי על צה הח החסד כמו שבארנו וכן באר זה התשורר במזמור לדוד ברכי נפשי את ה'כי הינונש הנצחי ישוב מניי והשבר הזמניי ישוב נכחי על צד החשר על העוכש אמר לא לנצח יריב ולא לעולם יטור כלומי כמו שהיה ראוי אבל לא כחטאינו עשה לנו ולא בצוטתינו נתל עלימ = וביאר כיזה הוא על צר החסר כי כנשה שמים על הארץ נכר חסרו על יריאיו וזה כי בה ות האכר נצחיי על שעל ותניי הוא חשר גרול כגבוה שתים על הארץ כלות נכהות תעלה כתו ויגבה ה׳ בכאות בתשפט ול לפישחשמים הם נכחיים כמו שאמר רוד ויעמידם לעד לעולם נהארץ זמניית כפסדת וכן חוא חסר השכר רל לתת שכר בדחוי על פעל זמניי וכדי שיזכה אדם לשכר הזה היה מן ההכרת להרחיק ממכו את פשעינו מרחק גדול כרחוק מזרח מ ממעריולתתעונש ומניי בעולם הזה לבדיקי כדי שיוכו לשכר נצחיי בעולסהבה שהם היה מענים עונש נצחיי כמו שהדי כותן לא היה ארם שיוכה לשנר הנצחיי ועל זה אמר כרחם אב על בנים רחם ה'על יראיו לבאר כי זה היה רחמנות מה מהשם להענים את הצדיקים בעולם הזה עונש זמניי על מיעוט העבידות שבידם כדי שיזכו לשכר כצחיי בעולם הבא כ במו שהאב מוסר ומלקה את בנו דרך רחמנות להביאו לתכלית טוב ומעלה גדולה להטיב לו באחריתו ובאר סבת זה ה החשד ואמר כי שוא ידע יצרנו זכור כי עפר אנחנו כלומר כי אחר שהוא יודע שאנחנו מצד יצרנו מעיתרים לחטוא כי יצר נב הארש רע מנע.ריו אש לא היה ממשיך החשר הזה להעניש את הארש עונש זמניי תחה עונש נצחיי לא היה ארש נ כיצול מרינהשל גיהנה ונשו הצריקים שאי אפשר שלא ימטאו איזה חשא בעולם הזה וגם אם לא היה מחויר הש השכר הותניי נצחי על צד החסד לא היה אדם תשיב לנועם מתמיד וזה לפי שהאדם זמניי כי אנוש כחציר יתיו כציץ א הסדה כן יציץ כירוח עברה בו ואיכט וניתר ותה יעמה ממה ואברהם ומאר הצדיהים כדי מיזכי לשכר הנצחיי אחר מהם זמניים כי אי אפשר להם שיעשו אלא פועל זמניי אם לא שעל צד החשד יוכו לשכר ההוא חהו ששיים וחפד ה' מעולם ו ועד עולם על יראיו וגי כלותיאף אם אנוש כחציר יתיו ותעשיו ותכיים כי אי אפשר להם שיעשו אלא פעל זרכיי השכר א הוא נכחיי על צד החסד שהוא מעולם ועד עולם עליראיו - וכן בתחלת המומיר רמו ליוני מיכי היושד הללו ואור הם הסולת לכל עוניכי לרמו על חסר שוב העונש הנבחיי אמניי : הרושא לכל תחלואייכי לרמוז על חשר שוב השבר זמניי ב כבחיי וחור לבאר זה ואמר הגואל משחת חייבי שוה ודאי מדבר על הגאלה מעבשי גיהנם הנצחיים כי יון המית הג פיית השבעית אין שום ארם נצול הימכה : ואמר אח"כ המצטרבי חסד ורחמים כי מכד חסד שוב העונט הנצוחי אמניי היה א אפשר שיושבהשכר הרוחני הכלחי שהוא עשרת צבי לנפש ובשירת תפארה בראש כל בדיק ואמר שהשבת השכר הזה הוא חשר ורחמים נכסוף המומור ביאר כי שני מיכי החשד הללו נמשכים על אוהבי השם לשומרי מכוותיו בלבד ווהו אמר ו מושר ה מצולם ונדעולם על יראיו ובומר ולשמרי בריתו ולזוכרי שקיריו לעשותה וכל זה מצד שההשנחה האלדית מת מתפשטת בכל הנמצאים העליונים והתחתונים ועל כן אמר ה'בשמים הכין כסאו ומלכותו בכל משלה וזהג מה שרבינו ל

מאמר ד

לכחרו מעניין השכר והעונם \*

פרקלט

וראוי טכאתרל להתיר הספק אטר לא סרו הראטונים והאתרונים מלספק בו והוא למה לא נוכר כתורה היעוד הרוחני בפירום כתו סנוכרו היעודים הגאמיים ויש מישכתב בהתר זה כי לפי ש

שהגמל הרחמי היא דבר עמוק וקשה לסכליאטטי לביירו להשיגן והתורה נתנה להמון העם עם חכמיהם ראוי שתיעד ל להם הנמול הגועיי שהוא מושג ומצויי אצלם ואם היתה מיערת להם הגמיל הגעשיי אחר שאינו משטג בחוש ואין שכלם מסעיק לשער אותו ולציירו הי מכחיטים אותו והיה זה סבה אל נשילה התורה בכללה ובטולה ו משטג בחוש ואין שכלם מסעיק לשער אותו ולציירו הי מכחיטים אותו והיה זה סבה אל נשילה התורה בכללה ובטולה ו בשנבור זה תיעד להם היעודים הגשמיים כי כאשר יראו היעודים הגשמיים מקיימים יאמיני בלי סטק ביעוד הרוחני ב באי זה רמו שירמו בתורה זה אינו משעיק כלל כי בקי היעודים הגשמיים אין יראה ראיה על מה שלא כובר בתורה כלל לשי דבריהם ועוד שהרחות בתורה וה אינו מסעיק כלל כי בקי היעודים הגעפיים איך יראה ראיה על מה שלא כובר בתורה כלל לשי דבריהם ועוד שהרחות השמות ומצאית שכל כבדל מראמר דבר בלהי מושג בחוש ואף על פי כן לא נמנעה התורח לשי דבריהם ועוד שהרחות השמות ומצאית שכל כבדל מראמר דבר בלהי מושג בחוש ואף על פי כן לא נמנעה התורח מלכתוב בי לא ראיתם כל תמונה לא תעשה לך פשל וכל תמומה וכיוצא בזה כדי להרח ק הגטמות ותאריו מהברא ואף מלכתוב בי לא ראיתם כל תמונה לא תעשה לך פשל וכל ממורה וכיוצא בזה מי החד ק הגטמות ותאריו מהברא ואף בעשונו ולחכמים על דרך האינת ואם כן הוה לו לבתוב זה גם כן ומבן לכל אתר ואחד כפי מדרגעו והשגת ויו מכתו כמיון כ בי לכך לא נוכר בתורה בשירוש היותו לה היותו לא תישורה לא תיעד אלא הרביים הבאים דרך נס ואות א מומת כמי ה כי לכך לא נוכר בתורה בשירוש היומנית שלא כדרך שכעו וזנהגו של עי לם כמוצותו יאת ברכתי לכם בסנה הששית החישורים הגנאים הכוחה מלגות שלא כדרך מנה השבע לעמת התבייה הכלו הנצותי את ברכתי לכם בסנה הששית נסת את התכואה לטלט הצרים שלא כדרך מהג השבע לעמת התבויה בכל שני אנו שותי לג שנים וכן שמלית לא בלתי מעליך ורגלך לא בבקה זה ארבעים שנה ורוע שאשלו המתליה התלויה עליה מנו את ברכתי לכי וכן שלית לא כלתי מנה את הירולים לאלו בבקה זה ארבעים שנה ורוע שאשלו המתלה התלויה על המוניה א כלו ביו אנו אונית אלו בכבה אנו שני אלו אלית בלי הימו או איו אולי אולים ברכתי אנה אנויה אלו ארבעים איו אלא נויני אוניה אולית ביו אלית ניתי אלא

אחר פבארנו פהדין נותן שהעונשים המגיעין מהשם יהיו נצחיים כפי מה שבתבנו הן שיהיה השכוי mpia כצחיי על בד החסד כמו מבארנו או בלתי נצחיי כמו מהדין נותן הנה ים ל בענין העונט שאלה חזחה וקשה מאד והיא כי אחר שאין צדיק בארץ אשר יעשה שוב ולא יחטוא יתחייב לפי זה שיהיו כל האנשים נידונים בעונש ב בבת על איזה הטא מחטאו אומרו פי המס אעפי שיתולפו באיכוק העונש ואס כן איפה מי הוא זה ואיזה הוא שימ שימלט את כפשו מעינש נצחי לפי המרה הואת ואיך יוכה ילוד אשה לשכר הנפשיי הן שיהיה זמכיי או נצחיי וויתר קשה מ מוה מה שנמצא לרול שאמישהעונט הוא זמניי אמי דינן של רשעי בגיהנס זב חדש בשכר אמי שהוא נצחי כמו שה כיחו ומה שנראה לי בזה הוא בי כמו שבשכר אף אם הדן נותן שיהיה זמניי ישוב נצחי על צר זה מלעולסיירטו ארץ : החסד כמו שבארכו כן בעונש אעסי שחדין נותן להיות נכחיי ישוב זמני. על צד החסד וזהו שאמר הכתיב על העונש הז הזמניי המגיע מהשם על הרשעים שה א מניע על צד החסד אמר המשורר אחת דבר אלקים שתים זו שמעכו כי עוז ל לאלקים וכוילך ה'חסד כי אזה תטלם לאיט כמעשיהו יאמד כי ממה שנוכר בת דה שהטם אינו מנקה לרטעים אבל מ משלם יננשם אל חיקטשמינו שתים האחת כי נוח לאלקים לעשות משפט ברשנים ולתת לאיש כדרכיו כמו שאמר הכ הכתוב ועח תלך תשפט אהב ובזה התטפט בעצמו שהוא עושה ברטעים שמענו כי עם ה'החשר והו שסמיך לזה ולך ה' חסד כי אתה תשלם לאיש כתעשהו כלות' כי בתה שאתה משלם לרשע עונש זמניי כתעשה העבירה שעשה שיהיה זמניי כראה שאתה מתכהגעם האדם במדת חסר בזה כי מן הדין היה ראוי שיננש עונש נצחי על העבירות שבידו בערך אל הטכ שהמר את רוחו שהואב בת כמו שביאר ויאמר שבעונש שנראה שהוא מגיע אל הרשע בעולם הזה על עבית שבידו ממעכו שת כי עון לאלהי לעשות משפט בעיברי רצוכו ושהו מתנהג במדיהחם במשפט הזה אחר שהוא מעניש אותו עוכש זמניי כתעש׳ העביר שהיה זאני וזה ברי שינצל תעונש נצחי בעולם הבא ויא כי לך ה'חם' ירמוז אל הגמול הנפטיי הטוב שהו׳בא מאתו על צד החשד וזה אם מצד שהחד׳בלתי ראני אליו באמרו אם צדקת מה תתן לו ואם מצד שאף אם יהיה ר דאני לפכר היה ראוי טיהיה השכ זמניי כמו שהפעל הטוב היה זמניי נלא היה ראני לקבל שכר נזחיי אם לא על זר החשר כמו שאמרכו וזה העניין א עפי שה א אמתי בעצמו ומסכים למה שאמרכו שהשבי הזמניי ישוב נצחיי על צד החשד הנה איכו מעניין השסוק כילא נקשר עם אחת דבר אלקים שתים זו שמענו וגם לשן כי אתה תשלם לאיש כמעשהו יורה על שעל העונט ידבר כמו ומטלם עון לבות על חיק בניהם אחריהם וטלמתי עונם אל חיקם - וראני טתדע שהחטר הוה שא מאמרט מהעינט שהיה ראוי להיות נצחי ונערך אל הנעבד ושב זמניי ונערך אל העובד אינו דק לאיהביו ושימרי מצ מצוותו אמר הכתו כי אכבי ה'אל קנא פוקד עון אבות על בנים על שלשים ועל רבעים לשונאי ועושה חסד לאלפים לאוהביולשומרי מצותי ר"ל כי לשוכאיו הוא כ קר עון אבותעל בנים על שלשים ועל רבעים כדי שיבלו כליון חריז וא ואברון נצחי כמו שהדין נותן אבל לאוהביו ולטומרי מצותיו הוא עושה חסד שלא יפקוד העון בבת אחת אלא באלף ד דור כדי שלא יכלו כליון חרוץ אבל יגיע להם עינש מועט בומן ארוך כדי שיתקיימו קיום נצחי וכן ארול משל לארם ש פכוטה בחבירו אלף זו שיכא נפרע מתכי בבת אחת אהבו כפרע מתכו רוגט מועט לפי שאין כל אדם מגיע למדרגת האהבה הרא יה שהוכרנו במאמר השלישי באר הכתו'כי גם כלל ישראל השומרי המצוו' משיגי החס' הזה ולזה אמר ולשומרי מצוותי ומזה יתבאר כי לטונאי הטסוהכלתי טומרים מצותיו יהיה עונטם כצחי וזהו טארול כי המינים והאפיקורוסיז ו ושנער בתורחושנעת בתחיית היותים ושאר מה שמנו החכמים במשנה ובבריתא שהם הכופרים בעוזרים או בקצמים או בשרשים היוצאים מהם לפי שהם יוצאים מכלל ישראל ומכלל זרע אוהבי השם ושומרי מצוותיו ראוי שישארו במהש משוריב הדין מחייבת והיא שיהיה עכום נצחיי ועל כן אמרו בהן שהם יורדין לגיהנם וכרונין בה לדורי דורות: אבל המ המודים בעקרי התורה אלא שחשא בקצת עבירות ראוי שימשך אליהש החשר הנמשך לשומרי ברית השם ולורע אוהביו חה כי כיתו שהשבר ישוב רצחיי על צר החסד מניון לאברהם כתו שביארנו בפרק לו כן העונש ישוב זתניי על צר ההסר כתו שאמרנו = אה דבר ביאר אותו מינה חנביא עה אמר מי אל כמוך נושא עון ועובר על פשיג לשארית נחלתו לא הת החוית לעד אפי כי חפץ חשד הוא יאת כי השם איכו מעניש את האדש כפי חטאיו אבל הנא נושא עון ועובר על פשע על צד החפר ולא לכל האד' אלא לפארית כחלתו ואמ' לא החויה לעד אפי כלומכמו שהיה ראוי מן הדין להיות כך לפי שהוא מכואר סאיןאותינו לארש חשר עשה לך פלו הדייון שלא הרגר אלא אינ היה חייב מיתה : ואחר שהגביא אותינא החויק לעד אצע יראה שטורת הדין היתה מחייבת להחויק לעד אפי אם לא על צד החסד וזהו שסיים כי חכץ חסד הוא והמשיך

סאמרד

אל זה יסוב ידחתנו יכבוש עונותינו וני תתן אתת ליעקב חסד לאברהסוגי כלות אף אם יכבוש עונותינו וישתיר אותם א אר ישוב העונם הנצחי ותניי עוד אכחנו צריבין אסד אחר שהסכר הזתניי ישוב נצחיי וזהו החסד של לאברהש טברך ה הרבה תאד כתו שבארנו לתעלה ועל זה אתר תתן אמת ליעקב חסד לאברהם: כלותר

מארתה י הזה האב" הוא בהפך בי בעבויה ראוי להנעער ולהתאכל אתר תדאי על הות לפי פיותר ראוי להתאכ'על כן חלך מתת מעל אים אחר והדיזה דומה לאותי לחבידו אל תראג על אבידית טבעת שלך כי מרגלית טובה היתה בה אכל פי העסוק כך היא י אחר פאתם בנינד לפש ועם קדוש וכוגלה מכל העמים איןראי להתאכל על המת מתר מדאי כי זה זורה מאתה הנשבים שהמת ההוא בעדוי ואכדה קקותו לשיאתם מתאכלים עליו ככלי חרם סנשבר פאין לו תקנה ואימ כן אכל הוא ככלי כפף וכלי הב סנטכר מים לו תולה כי אוכר היבא ואין להצטער עלו יות אראי אלא כאלט המצטער על ערורת אותכו מתכו הולך ברוך רחוקה : ולוה סיש כי עם קדום אתה לה'אלקיך כלומ'אחד מאוא ית הדום ותשרתיו קדושים אאתם עם קדומכל דבר יקרב לדומיו ובליני שבי מימ משם אות האא ערבק עם המכלי הנברצים יבי קדושה היא והתלאכים קדושים משרתי עליון ועל כן ראי להתגודר עיי הות ולא להבטער עלי יתר מדאי י וזה יורה טים השארות לנפט אחר המותי וכן יש עוד להביא ראיה ממה שהוכיר ו ישה כמון פרשה האימ כסרצ' לחתוש התורה את שימו לבככם לכל הדברים האלה אשר אכשי מצוה אזכש היוש וגושי כיאדבר רק האא מכש בי הוא חיכם ובדבר הזה תאריבו ומים על הארמה וגו וחז כי כמו שכל ששר קיום דבר צריך שיחוי, " מצניימ פל שטר כם בטיטה אחרונה כך כתב מרעה בכאן דברים הללו לרמוז על ב'מיני השבר המושגים מצר התו ירה הפני החומני נה נהסבר הגשמיי על הרוחבי אות ביהוא חייכשי ועל הגשמי את ובדבר הזה תאריכו ימים על הא דתידי וכדי להעיעל ההבדל שבין השכר הרוחני והשכר הגשמי אמינגל שרוחני כי לא רבר רק הוא מכש בלומיאל תחשבו שיאא דבר אחר צ אלתכם אבל היא בעצמו חייבידל הנעש שהיא מהות החיות הנשאר אחר המות וזה לבאר שהשכל הנ 'קנא מצד התשכל בעבודת העם עבארנו בעיה מן המאמיהג ובעריכיט מזה המאמי הוא בעצמו החיות וקיום הכפט אחתי המות י ולשח מה זריז על זה בינו מכיארנו בעיכו תמני תעניין הדבר שיפת עליו הוא הוא = אבל על השכר הגשתי א מיובדבר הזה תחריכו ימים על היהדמים להורת בי הסבר הגממי המושג מצד קיום התורה והמצות איכו עקר השבר אלא רבר כמסך לקום התורה יוכן כי בגלל הדבר הזה יברכך ה'אלקיך המוזכר על הצדקה אונו עקר השכי כתו מנתבאר ביכע מוז המאת הגיבן יש להביא ראיה מן הבתובים אמ׳ דוד במאמור אליך ה'נפשי אשא בשדבר על גמול האים הפרשי היר את במש את נני זה האים ורא היתרכו בדרך יבור לל שתרה אותו הדרך שראני לביותי כדי שישוב הרובלריב האכנסי נזוא ש מנפטו בעוב קלין וויכו הנטארים ייראו איא אוש היונה הנפט בעדריב בתות הגוא איך יאול ביום לין כפאו בטוב כ כסורעו יורם ארץ אכל יוויה מים טוב תיוחד שתלין בו הנסם אחר היוויג וו ראיה ביורה באאן עליה בתנגם י וכן איוד שלווה בתות אלם דשל תאבד תוות לרמוז על אברן הנפט הרשע ועל הצדיון את וחושה בינתו בדי ה מה יורה טוש המה לנפם הצרית אחר המות: וכז ים להביא ראיה מהנביאים מרברי ושציה שאמי על בעל השוצה שמת דרכוו ראמי נהישאת הזכחה ואשלם כחומים לו ולאביליי כי אח׳ בהכיר ולאביליו יירה שעל המת הייי מדבר ואמי עליו כי לעי בריאה דרבת רפא אתו בסנחת בדרך כל הארץ בצמיין משלם ניתומים לו נלא בילת יו מיחומים לו ולאכלת ולא רפואה אם קפשר הנעש ותלך לאבדון אבל הדיהומים לו הש כשיתן לו ההשארות הנפשיי ולאבליו בשידעו כלש שלא כאבדה הפות המות אכל ההיה לו המאורות רוחמי ווה הווה שיורה שההשארו הנטאיהיה ידיי ב ומקוכל אכלש מצר התורם והה מעד הכבוא לכעל היומוכה שייםאתו הטם מעונותיו בדרך שיםילם לו בשכר תי אבתו התאירו הנפשי כרי שיתש אוא ביחותים לו ולאבליווכן בטבואת ובריתיצר המלא ליהומע בן יהוצרק הכהן הי גדולאם בדרכי תלך ונו'וניתיו לך מחלבי בין העותדי האלה שוא קיוש לכפש על הדרך שטירשט בער ה מהמאמ הג' הדברי הרבה כאלא הייכו יכולי להבי מדברי הנכ אי אלא בואז מבתבנו ים בו להעיד על מיני הראו שאכט להביוא מוזהשמותים על השכר הרוחצי ונתבאר

חדברינו פלאכוסי בתער הסכר האמיי הגשמיי כמו שחשבו ויציאלא הריח כי הפרטי והגשמי מכלי שרק אלא כבר ביארכובי הכחות היתחלפילא יבואו אלא מהתחלות מינחלפו ילה כאשר מכלא מתורה והיא גב כבר ביארכובי הכחות הותחלפילא יבואו אלא מהתחלות מינחלפו ילה כאשר הפגמ סים באדם כח בניח כמי הוג אר מכמצא בו כח מורף נכא מאכל שהן שתי כתות מתחלות מינחלפו ילה כאשר הפגמ סים באדם כח בניח כמי הוג אר מכמצא בו כח מורף נכא מאכל שהן שתי כתות מתחלות מינחלפו לא מהתחלות היותולה החורה בניח כמי הוג אר מכמצא בו כח מורף נכא מאכל שהן שתי כתות מתחלית מינחליה האחרת וולת המתחלת הכותי בניח כמי הוג אר מכמצא בו כח מורף נכא מאכל שהן מתי כתות מתחלמי ניתו המצוע המתחלת הכותי מינחלפו על היה כח ביא לי מכו מתרק לכיח ביו כרל מהמי דענו מהכו אמר בו יוכדל מהם יבא יות משובה באחרת וולת המתחלת הכותי משו בניח ביו מוג אר מכמצא בו כח מורף נכא מאכל שהן מתי כתות מתחלשית והמצור מהורת וולת המתחלת הכותי מעטני מהכח מתאכל יכא לו מהתחל אחרת מהו מדמו יוכן מאמר ראינו שהכיז אמר בו יוכדל החורש מן הביח ים לג שנעל מיוחר בטני מצמו כלי מתות להורת מהומי וכן מה הענו ראינו שהכיז אמר בו יוכדל האופה מו הנועי מ שנעל מיוחר בטני מצמו כלי מתור מהותי ההמתו יוז בחמנה העניני העותי מהיו לא היבור בו מכל הרמו מו מושר מ שמש מיוחר בטני מתוף הכותי הכוות הגמותיו וה בחשבת העל מיני באלי מער בו מנו לא מנה יובור ובעבו אומותים באורים מנו מיוח דבר בלוי כוסר משטנו מוה אכח ים לו מיום בעלו בצל שנוף לא ימסר בחפמי הגוף יובעבו אורים מנוי מידם מורא כלי כתור לא ממרדות הוומר מהו עליו בעל שנוף לא האדש מותי לכל עוף המוים מנו

TONE

שוט ובות ואצן אציר טוב ניצ לא תאכל מוגע כי ביום אכלך המכו מוץ העראר לו כי קום אנות

של עולם וכן הוא אומר למען הודיעך כי לא על הלחם לבדו יחיה היאדם כי על כל מוצא פי ה'יחיה האדם וכיוצא בד בדברים הללו אכל השארות הנפש כהוא דבר מוכרח מצר כבע הנפש אין צריך שתיעד אותו התורה אחר שהוא דבר ש טבעי לנפש וגם זה דבר חלוש כי אין ההשארות יותר טבעי לנפש מהבחירה לאדם שאתר תורה ראה נתתי לפניך היום א את החיים ואת הטוב וגומר ובקרת בחיים ואהר שאין ההשארות דבר מפורסם ונודע למה לא תידיעכו התורה כמו שה שהודיעה הבחירה או חדוש העולם וכיוצא בו מהדעות והאמונות הבר מפורסם ונודע למה לא תידיעכו התורה כמו שה שהודיעה הבחירה או חדוש העולם וכיוצא בו מהדעות והאמונות המתיות שבאו בתורה ועוד כי לפי דעת האומרים ש השהריעה הבחירה הו חדום העולם וכיוצא בו מהדעות והאמונות המתיות שבאו בתורה ועוד כי לפי דעת האומרים ש השכר הרנחני הוא לגיף ולנפש כאחר אין זה דבר טבעי לגוף להתקיים תמיד והיה ראוי שתאמר התורה בפירוש וראוי שנאמר בזה דבר יותר מספיק והיותר קשה בכל זה הוא כי אחר שלא תוכיר היועידים ההחניים אהם עקר השכר ל

למה תוכיר הייעודים הגשמיים שאינו עקר השכר

כאשר עייננו ביעורים הגשמיים שנזכרו בתורה אחד לאחד נמצא שאי א פשרשיבואו במקום ה ההוא ייעודים רוחניים כי הייעודים שנזכרו בתורה נמצאם כלם כוללים לכלל האומה וזה אם ב

בייעודים שבפרשת אם בחקותי הדבר בהם מבואר שכלם כאמרו בלשון רבים וכלם עניינים כוללים לאומה בכללה ואא אותם שבפרשת כי תבא שנאמרו בלשון יחיד לא נאמרי רק על כלל האומה וראיה לזה שנאמר בסוף הקללות ההן יולך ה אותך ואת מלכך אשר תקים עליך וגומר ישא ה עליך גוימרחוק מקצה הארץ וגמר ואלו מבואר מענינם שהעפי שהן בלטח וחיד שנאמרו על פלל האומה וכן ההצלחות הגשמיות שכוכרו בתורה בפרשת והיה עקב תשמעון על כלל האומה כ כאמרו והוא מבואר כי הייעודים הכוללים לכלל האומה לא יתכן שיהיו נפשיים שאף אם תהיה האומה בכללה צדקת ור וראניה לחיי העולם הבאאי אפשר שנאמר שהרשע אשר בה יוכה לחיי העולם הבא למען חמשים הצדיקים אשר בקרבה כיזה יהיה משפט מעוקל שיהיה הרשע הגמור אשר באומה זוכה לעולם הכא ויהיה כצדיק כרשע ועל כז הוא מבואר ש שהייעודים הכוצנים לאומה בכללה ראוי שיהיו נשמיים בהכרח וזה כי באשר המדינה או האומה רובה בריקים תמלט ה המדינה או האומה ההיא מן הגלות או מן חרעב או מן הדבר ובכלל מן העונשים הכוללים לפי שהטובות או הרעות הכ הכנורות על האומות או המדינות הן כנורות לפי רובן כי אם רוב המדינה צדיקים כנורים לטובה ואם רובה רשעים כנ נגורים לרעה וזהו שתרול שהעולם נדון תחר רובו ולפעמים תנצל המרינה או האומה אף אם לא יהיו רובן צריקים למ למנון חמשים הבדיוקים אשר בקרבה או פחות מהם כשהיו ראויין להגין עליהם מן הייבורין ולפי זה הדרך אם יתאמת כי כלל ייעודי התורה הנשמיים איכן נאמרים על היחיר רק על כלל האומה אין תעיסה עליכו כלל מדוע זכרה התורה ה היינודים הנשמיים כי לא זכרה אותם אלא במקום מאי אפתר לזכור היינודים הרוחניים וזהו בייעודים הכוללים ל לחומה בכללה שאי אפשר להיות רוחניים כמו שבארנו אבל השבר הפרטי לכל אחד ואחר לא הזכירה אותו התורה אלא במקומות מעטים כמו בשלוח הקן למען יישב לך והארכת ימים וכבר ארול למען ייטב לך לעולם שכלו טוב והארכת י ימים לעולם שכלו ארוך וכן מה שנמצא בצרקה כי בגלל הדבריהוה יברכך ה'אלקיך אינו מן ההכרח שיהיה זה עקר ה השכר אלא שיברכהו השם מוסף על השכר העקרי ואולם עקר השכר האישיי הפרטי לכל איש ואיש בפני עצמו לא כוכר בתורה בפי לא הרוחני ולא הנשמיי אלא ברמז ובמקומות מעטים והאחד מהם מה שנוכר בפרשת אחרי מות שאמר הכ הכתוב כמעטה ארץ מצרים אשר ישבתם כה לא תעשו וגו ובחוקותיהם לא תלט חה בליספק אעפי שהוא אוהיה לכלל האומה גם הוא אוהיה ליחיד שלא ילך בחוקות הנוי ונאמר שם בסוף הפרמה ושמרתם את חקותי ואת משפטי אשר יעשה אותם האדם וחי בהם יוזה בלי שפק ידבר על השבר הרוחני הפרטי לכל אחד ואחד על זה הדרך כי הוא היה מזהירם ש שישמרו חקיו ומשפטיו א"עע שיהיה בהם טורח יותר מכשמירת חקי ארץ מצרים וחקי ארץ כנען ואנעם שחקי ארץ מ מזרים וחקיארץ כנען היו מצליחין כללי האומות ההן מכל ממום לא היה מגיע בהן אל היחיד עקר שלמוקו שהוא הח החיים הנצחיים לנפט כמו שינינ במשפטי השם וזהו שאמר ושמרתם את חקותי ואת משפטי וגו כלומר שמרו אותם אף א אם יש טורח בשמידתסכי יש להסיתרון ומעלה על זולתס כי החוקים הללו הם מוצילים אל היחיד גם כן להכיאולח לחיי העולם הבא ו והא אמרו אטר ועשה אותם האדם וחי בהם מה שאיז כן בטאר אחי האומות ההן : וכן תרגם אנקלו וחי בהם ותוי בהון לחיי עלמא וממקומו הוא מוכרח שעל חיי הנפט ידבר כי איך יאמר אטר יעשה אותם האדם וחי בהש כלומר פבפמירת החקים והמטפטים אשר בתורה יחיה האדם יותר מבשמירת חקי שאר האומות והרי זה דבר נגלה הכ הכוב כי לא יקוה שומר התורה חיום גשמיים ינתר ארוכים מאלתו אבל אין ספק שעל חיי הנסש ידבר ולא על חיי הגיף ועל כן תרגמו אוכקלום ווחיבהון לחיי עלמי וזי ראיה נכונה לכל בעל שכל ומודה על האמת וכן ים ראיה אחרת בסי ראה שאמילהם משה לישראל בנים אתם לה אלדיבם לא תתנורדו ולא תשמו קרחה בין עיניבם למת כי עם קרוש אתה לה׳ אלקיך וכנותה לפי הכראה דבר מתמיה כי איך יאמר לא תתנדדו על מת כיעם קדוש אתה לה׳ אלקיך וכך בחר ה׳ל ליזיות לו לעם סגולה מכל העתים אשר על פני האדמה

פרקמ

### םאמר ד

כאמר ואנטך לגוי גדול להבטיח על הורע ואברבכה הבטחה על הממון ואגדלה שמך הבטחה על השם אה להורות כי עובד השם חינו משועבד כלל למניאג הטבע ולא יויקוא המויקים הטבעיים אבל על שחל ופינן ודרוך ירמום כפיר ותנין וזה הדרך שנמצא בתורת אברהם הוא בעצמו הדרך שררך בו חשם בתורת משה וזה בעשיית האותית והמופתי המפורבמים לכל כדי שיתברר לחסכי עובד השם ושומר מצותיו איננו משועבד לדברים הטבעיים אבל כל הדברים הטבעיים מ מם עברים אליו ואחר שנמצא ברברים הטבעיים שאין אחר מהם שלא ימשך אליו תועלת ותכלית מה ונמצא תועלות כמשכים למעשים ופעולות מה אין ההקש גיור שימשכו התיעלות ההן מן המצשים ההם כל שכן מראוי שימשכו למצות ה התורה תועלות ואעםי שאין ההקט גוור המשכם מן המעשים ההם שכן נמצא לרול אכידו פעולות ומעשים משכו מהם תיעלות אין ההקט גוור טימטך זה מהם כמו מה טנוכר במסכת טבת בסוף במה אשה מי טיט לו ענם בגתנו מביא ענם מאותו המין ומניח לו על הדקדו ואומר הכי חד חד נחית בלע בלע נחית חד חד ודברים אחרים רבים שנוכרו שם מוק המין וכן כובר במסכת שנהדרין עני)רבי אליעזר הגדול שאמר אמרתי דבר ונתמלא בל השדה קשואים אמרתי דבר ו ננתקבצו כלם למקום אחד שיראה שבעשיית מעולות אין ההקש גוזר אותן או אפילו בהוכרת תיבות ידועות בלבד בזולת מעשה ימסך מהם פעל מה שאין ההקש גור שימשך כך ואף אנו נאמר ששערה החכמה העליונה מעשים ופעולות הן ה הנח מבות התורה שיהיה נקשר בהם ונמשך מהם תועלת הגמול והעונש הנפשיי אף אם לא נרע איך יתחיי זה מהם כמו שלאיכורע טעם המשך התועלות ההם לפעולות ההם או לת בות הכזכרות בפי חכמי הקבלה וזולתם שאין ההקם בחר כך וכן הנמולים והעונשים המיועדים בתורה ימשכו למעשה המכוות והעבירות הנעשות בכוונה ויקשרו בהם ויתחייבו מהם כהתחייב הדבר מסבותיו תרע שהרי נבוכד נצר רשע גמור היה ונגורה ינליו גורה שתטרף דעתוויהיה נטרד מבין בני א אדם לדור עם החיות ונתאחר אותה גזרה שנים עשר חדש בשבר מצות הלדקה עד שארול בפרק ח מבבא בתרא למה כ כענט דניאל מפני שהשיאו עצה לנבוכד כצר שכילהן אלכא מלכי ישפר עלך וחטאך בצרק פרוקועותך במיחן עניין וני הרי מפורם שהצרקה תוניל לבטל הגורה ושהשכר הזה נקשר בה ונמשך ממנה אף על פי שלא היה המקבל ראוי לו ולוה לא היה ר'אמי רוצה לקבל צדקה מהגוים וכן בעניין העונשים איזל משחרם בית המקודש אעפי שבטלו ר'מיהות בית דין ד' מיתות לא בטלו מי סנתידיים סקילה או מפל מן הגבא חיה דודסתו מי שנתחייב חנק א טובע בנהראו מת בסרוקני נעל זה הדרך הוא בשאר מצות התורה ואף על פי שלא יגוור ההקש זה ראוי שנאמין שיהיה כן אחר שהעיד הנסיון היות ה הטבע משועבר וככנע לצריקיסולחסירים ולשומרי מצות התורהוזה ישור גרול לתירה ולוה תמצא במרה בשהשליך מרעיה העץ אל המים וימתקו המים שאותו העץ היה הרחפני שהוא עץ מר מאד לפימה שבאה הקבלה בו ואין מדרכו להמתיק המיסואמר הנתוב טם שם לו חק ומשפט ושם נשהנוחפי הנכון בנסיון הזה הוא מה שפי בו הרן ול שהוא שב אל החק ו והמשפטורל שהא שם אל הצם חק ומשפט שם כאמרם זל שבתודינין במרה אפקור ושם נסהורצ כי שם נסה משה את החק ואת המשפט הוה לפני העם כסהראה להם איך היה הטבע נכנע ומסועבר לשומרי מצות השם עד שהמים המרים כמתקו בעץ המר ולוה סמך אליו ויהמר אם שמוע תשמיבקל היאלקי והישר בעיניו תעש והיאונת למצותיו ושמרת כל ח חקיו כל המחלה אשר שמתי במצרי לא אשי עליך כי אני ה' רופאך י יאמר כי השומע לקול השם ועושה הדברים הישרים והכרצים לפניו ושותרי מצותיו וחקיו לא די מאיא נצול מהחולאים המקריים ואותם שהם בסימת משים בגון חליי מצרים אלא אפי מן אחליים הטבעיים ההנים על האדם מצר מוגו בשנוי פרקי השנה יהיה רוכא מהם י חה כי החליים שני מ מינים האחר החליי הטבעיים והם סבאים על הארם משנוי הפרקי וכפי מונו כאלו תאמר שהדמיי יהלה באביב והאדמת בקיץ והתיןהאתר החליים הבאים על האדם מצד מכויים יקות באור כחליים הדבריים ווולתש מהם באים במנוי ה הותנים מטבעם ותביאים חליים על האדם אם על צד המקרה ואם על צד העונש מהשי והחליים הללו אינם באים על האדם מצד טבעו אלא מחוץ ובשימת משים כחליי מצרים ועליאלו אמר כל המחלה אשר שמתי במצרים לא אשים עליך ועל המיז הראמן מן החליים הבאים על הארם מצר טבעו אמר כי אכי ה'רופאך וכן ייער משה במשנה תורה פרט'וחיה עקב והסיד ה מתך כל חולי וכל מדוק מצרי הרעי אשר ידעת לא ישימס בך יאמר כי בשמיעת משפטי התורה ושמירתס ועשייתם יהיה הארם מכוצל משני מינים אלו החליים אם מהחליים שהם מצד טבצו פל אדם וההו והסור ה ממך כל חולי ו ואם מיאוליים שהם בשימת משים וזהו וכל מדוה מצרי הרעים לא ישימם כך : וכל זה להורות ששומר התורה האה מכוצל מן הפנינים והתקרייםהן טבעיי אבלתי טבעיילפי מהא למעלה הן הדברים הטבעיי כתו מהעיד על זה הנסיון בתרה ביגן מפירשנו וכי מס כמה שב אל חק ומשפט כי אי אפשר שישוב אל העם מנמו את השכ שלא מציכו להם נשיון בזה א אלא מצעתו למשה לאמר מה נשתה ולא יכעם העם עליחם בשישאלו הדברים ההכרחיי להם גם אי אפשר שישוב אל השם פנסה את העם כי אין בנסיון הוה תועלת נמשך כתו בשאר תיני הנסיון פשירטע כזה התאתי ולזה אתרנו בי ושם נסיג

פר אל החק לומר בי הראה להם כנסיון איך מומר התורה לא היה משועבר לרברים הטבעיים וזו היתה כוונת השם בהורדת המן שהיה מיד אחר מרה כמו שעירש להם משה במשנה תורה כי אמר אחר ויענך וירעיבך ויאכילך את המן ו וגו למען הוריעך כי לא על הלחם לברו יחיה

הכפש יהיה בולה שתעשה רצון השם ומיתתה בשתעבור על רבריני ומאשר חדתות האלהיות הראשונות כתו תורת ארש תורת כח הית מנסכל אצלם הגמול הזה הרוחני שאמרכו שהוא קיום הנפע בפני עצמה במצות השם והיה מועג אצלם מצר מה שכתבאר אצלם ומה שהישג לאדם ומה שנילו מפי השש שידעו וקבלו זה מפי אדם עצמו לפיכד היו מעידים הפשר השכר הה הרוחני לממרה עי השם ועובר על דבריו כהרון החומ לעברו אם תעבו על מצותי אקח כל אשר לך סהבנת התאת הוה בלי ספק איא שאש לא יעבור פישאר ביהו אשר לו ויהו מה שיעד השם לאדם גל עברו על מצותיו כי ביום אכלך תומנו מות תמות והמישה הכפולה הואת כלי ספק היא עונם לגוף בפני עצמו ולנפש בפני עצמם לגוף בפני עצמו כי קודם סאכל מכץ הדעת היה הכח הטבעי אשר בו מספיה לעשות תמורת מה שנתך בשוה ולא היתיו ההתכחבוברת על תתורה המזהן הבא על הנוף תחוץ והיה אפשר לפי זה שיתקיים הגוף תתיד על זה הדרך ואח שאכל מעיז הדעת הותה שהתכה נוברת על התמורה כמו שהוא היום והוא בהכרתש מות כמו שנתבאר בראשון מהקאנון והו שאמר הכתוכ כי ביום אכלך ממכו מות תמות שכאמר על הגוא כלימר ביביום ההוא תגבר ההתבה על התמורה והוא בהכרא שימות ובעבור שמטבע עץ החמים היה להחליף הכח כדי שיוכל הכח הטבעי לעטות התמורה טוה על ההתלה או יותר אתר הכתוב ועתה פן ישלח ידו ולקח גם מעץ החיים ואבל כלו יתהן מה שעוות באכילת עץ הדע וחי לעולם וא דרך הבנת אלו הפסוקים כפי הפשט והבכת פסט מיתה הנוף באכילת עץ הדעת וכן עוכם הכסט היה שת פסד ו ותמות ווו היא המיתה הנכפלת בכתוב לרמוז על מיתה הגוף ומיתה הכפש ואחר שעוכע העובר על מצות השם הוא איתת הלפם הנה שכר המקיים תצות השם הוא קיומה בלי שנם ומכל זה יראה בי קיום הנפט היה ירוע ומושבל אבל אדי ונחי ומותרי תורתם וכן בעלי דינגו מודים כי העונט המיועד לאדם היה לנפט חלא שהם אות'שהוא לנפט בלבד נחכחכו כחמר שהיה בו עוכש לבוף ג'כ במו שיורה פשט הבתובים וכל עוד שלא נתקן עוכם הנוף אין ראיה על ממון ע מוכם הנפט אלא באמירת מצות שמש ומ ה אחר שלדברי בלנו העונם המיחד לנפט הוא בוולת הגוף הגמול ג'ב אניב לנפם כאלת הגווי וזה הדרך בעברע דרכה כו התורה כשיעדה העונפוה לנסם בתברה על מצות המה נחעם מהדברי הכאסרים הם מווכית כאותים לגוף ואין בחסיכוק כלל מחדי אמרם תורה בי כל אוכל חמץ ונברתה הנכש ונג'וכן בחלב את תורה ביכל אובל חלב ונכרתה הנפם האוכלת מעמיה והוא דבר ידוע מאין אבילת החמץ בפסח והחלב בכל זמן םם משתי התות שיכרת האוכל ביתי עלומירכי החום מכחישוה אבל בלי שפק הכרת הוקיהוא עוגם לכפט החוטא ואף אשכו יש כדיתות בתודה מענמס מגיע לודע סהוטה ג'כ כהמר ול כדת הגה נורעו ככרתין אין זה הדון בכל הכריתות כי לה יחיה דיין ישר כי ויאוכן בחיותו אן שאנים שנה אם יאכל בוית חלב שימותו בניויבל גרעו בלא עתם ולא יגיע תום תונט אל החוטא כי ימות בן סמכים שכה אלא שמוה יתבארסים עונם בכר מגיע לנסם הקוטא בחברת נאחר שהעונם הנוכר בתורק משה בכריתות הוא מיועד בהכרה לנפע באל הגוף זה יורה שהנפט שלא מהנו׳לם קברת ויהיה הפכר אב תציע לכסם בוולת הגוף ווה הדרך המוכן מן הכרת הכוכר בתורה בתקומות מתחלפים הוה בעצמו הדרך המקובל ת תאדט ומנחומשם ועבר וולאש מן היחידים באברהם יצחק ועקב ועל בן מאם אברהם אבעו. חותנחת בכו יחידו וכל ההכלחות הגמוריות טוחת האועדות לולרטת את ארץ כמען ומירם ורעו את פער אויבה וביבלחות ישרא לך ורע. נ והלד למחוט את בנו יחידו בהיתו יודע'טי בקיום מצות העם תתקיים הנעם קיום גצחי ותפואר בבועם מתייד ! נכי בעבדו את עי השם היא לא תכלת ותהיה בכרתת מן הכועם המוא מתז העצו בבית אחית ובכי היותהים הנמתי אם הששיר הטוב ההוא הכצחי שהוא קיים הנכם אלא שבוה ישלומיבי לפישיה אברהה עובר הקם אאהבה גתורה לא חומש למכר כלל אלא להמליש רבון אותכו עתוא המם אכל וליו המענם בכללם מאתרנו אוא מונה אתמית מברם כל

בעל מכל להיות מרי הכפט וקיומה אחר המותמוכן בהכרח מז העומי להיות שר הנות מרים הממעוד. למה לא הרחיכה בג התורה הביאור וטמכה בוה על מהטיובן מז הרד שוכם כברת.

וחוריה המיועה המיועהת אל הכעט הנה הטעם בזה כי כותן העורה הטוע אלי חליייםכעם ברך שהרועא המכיחן אושע לרעאות חליי הגנעות וכמו שהרועא המוכהק מזוע לרעאות שבת שחולי הגאצא ולא יחוע לאעאה פאר המקדים הכמסטים כי ברעאת הסבה תמשך הרעואה לכולם כן רועא הכעשות יחות לרשאת הבת המלי הגאצא המא מכואר מאק דרך מניאות למכר ולעאם הכטשייאלא עם מציאת ההסבהה ולשי שהקומונים כל ירע אדם מכואר מאק דרך מניאות למכר ולעאם הכטשייאלא עם מציאת ההסברהם ולשי שהקומונים כל ירע אדם מכואר האק דרך מנות כגון שם עבד ואברהם וולתם כלם התעוכרת שרש מחקומונים כל ירע אדם כח זולתי היחידים סגולות כגון שם עבד ואברהם וולתם כלם התעוכים ומכושי שהקומונים כל גבי לא היו חומשין לאמו היעודה בעמר שחים מעמכל וידע אצלם נתעורת אדם מחאבל ביו מרחושי אותו ולא היו מאמים לא היו חומשין לאמו היעודה בעמר שחים מעמכל וידע אצלם נתעורת אדם מחאבל ביו מרחושי אותו ולא היו מאמים כו אחר שלא היה מושג בחוץ בעבוד זאת בתר הסם היודע מעלומות לב דרך אחרת מוא ליעוד לארום נמומצי ביורת אברי בו אחר שלא היה מושג בחוץ בעבוד זאת ביור המס היודע מעלומות לב דרך אחרת מומדים ואכנו מאמים בו אחר שלא היה מושג בחוץ בעבוד זאת ביור הסוד מעומי מנותי ליוב דרך אחרת מומלי היכו מומנים ירכו במויי גועיי בומי שההה כנו לארכו הווד ליור הות המס היודע העלומות לב דרך אחרת מומי לימים המוכנות דברי למנה הסב הטבע הרמה ביתו שלה כורות הומי לומות הנומות הב דרך אחרת מיצור הוותו היוכנו מחועבוי לונגה הטבע האמס בנוה את היה המות הממתו את המס לבך כאור וארכי בהיות את המותי לה גרונות להכמיח על הרע ואבריניות

'HON'

ההשמונים וכן ועתיק יותין יתיב פי אותו על מתתיה כהן בלול פהיה ראש להסמונים והיה זהן מאד ומלכו כל בניו אודיו זהביא רא ה לזה הפי מדברי רו לשאמר כי יום נקם כלבי לבא לפתא לא גלי פומא לתאן גלי שיראה מדבריהם שאפי התלאכים אינם יורעיזקד ז אולה כי לא גליא השם להם וברברי התלאך אל דניאל יראה מהיה התלאך יורע הקץ אלא ש פרניאל לא היה מבין אותו ולפי דברת צר כין אמלומר כי הד'חנת שראה דניאל אינן הד'חיות שכתבו כל המפרטים אבל הראשונה דמו למלכות בבל י והסנית למלכות מדי והג׳ למלכות פרש ומדי והד'מלכות היונים כבל אלו היו בזמן כיה ש שיני זעל כן נאמר בחיה השנית ולסטר חד הקימת ותלת עלעין בפומה בין מניה לפי שדריום המדי בכבש בכל והחריבה לא משל אלא על מדי ובבל ומלכות אשור שהיה תחת יד כבוכד נצר שכבש כיכוה וחלך על אשו אבל לא משל דריום על פרס ועל המלכיו' המשועבדים לפרש ונטמלך כודש הפרשי חתנו שהיה מלך פרס וודש מדריום מלכותו מדי התחילה אמשל החייה השלישית שהיה מתשלתה כוללת הכל כות שאמר כל ממלכות הארץ נתן לי אלקי השמים ועל החיה השלישית נאמר ול ולהנפין די עוף ארבעעל גבה וארבע ראפין לחיותא רמן למלכים המולכים על פרם ומדי ביחד שהיו ד' כמו שאמר ה הכתו עוד שלשה מלכים עומדים לפרם והרביעייעשיר עושר גדול מכל ובחוקתו ובעשרו יעיר הכל את מלכות יון יאח האחר זה התחילה מלבות יון שהיא החיה הרביעית וזורה על זה העיקי לשון הבתיב שאמר ארין בבית ל בבא צל חיותא ד רביעתא דהוה שניא מן כלהון דחילא ותקיפא וג׳ ופרש על זה ממשל הי.כים שהתחילה מאלכסנדרים מוקדון שנאת עליו נהצפיר השעיר מלך יון והקרן הגרולה אשר בין עיניו והוא המלך הראשון וכל מה שכתב אתר כן הוא פירוב ממשלת ההיה הרביעית בזמן בית שני עד אנטיוכס : ואלה המפרשים יאמרו ביעקר האמונה במשיח הא עלפי הקבלה ושאין בתירה ולא בדברי הגביאי כב אח תורה בהכרח על ביאת המסיח כי כלם יתפרטו לפי מקומם על ענין שעבר כי לא יסור שבט מיהורה אפשר שיתפרט כי לא ישור מיהורה גדולת השבט והמעלה כי יהורה יעלה בתחלה במלחמות תמיד ער ש חרב ש שילה כי יבא שילה כמו יבא האמש ושהר : וזה לפי שאחר חרכן שילה שנמשח שאול למלך שרה הממשלה ההיא מיהורה פלא היה עולה בתחלה למלחמה או יהיה פי'כי יבא פילה עד סיבא בנו וירמה אל דוד כמו ובשילייתה ויהיה פי'לא יסוד שבט מיהודה כמו לא יקרב כמו סורה ארני סורה אלי ויאמר כי לא תקרב הממטלה להיות מייארה השכע והמחוקה ער ש מיבא דוד כי אליו יתקבנוכל הטבטים כי ולי יקהת עתים כמו עמים הר יקראו שתרכם אונקלי טבטיא דיפראל ואטטר מייזטר טי אחר מסכי למה שעביכמו שפיר׳ הראבע ז׳ ל וכן יאמרו כי גילי מאר בת ציו הריעי בת ירושלם הנה מלכך יבא לך כריק נוסע הוא עני ורוכב על חמור נאמר על זרובבל פני עליו אקרוך זרובבל כן שאלתיאל צבדי ושמתי בחותם כי בך בחרתי ונבואות כאלה הרבה הנאמרו בזכריה הענין הוכיח מנאמרו עליו י וכן מה שאמר מלאכי וישב מצרף ומשהר כסף ועתר את כני לוי וזקק אותם כוהב וככסף והיו לה מנישי מנחה בצרקה יערבה לה מנחת יהודה ובו הכל נאמר על עזרא שוקק כל המשפח תושהר את הכהנים והכדיל אותם ואת ישראל מבנות הנכר וכן יפרשו כל הנבואות על זה הסדר על העבר ויאמרו כי עיקר האמונה בביאת המשיח היא על עי הקכלה כי אנקלום הגר שהיה מקובל משמעיה ואבטליין מהיו בותן בית שני פי לא ישיר שבט מיהודה על המשיח וכן הקבלה הנמשכה ביד נו עד היום ואי אפש להכחיט הקבלה מאם באנו להכחים הקבלה אף עקדי האנוניה כוכל להכחים ולפרם הבת בי על דרך אחרז אלא שעיקר הכל הוא הקבלהי כאמר שאם אין הן הכתובים הכרח אין הן הקבלה לברה הכרח שיש לא מר שיאמר כי אם בזמן אנהלום

עדיין לא בא אפשר היה שיבא אחר כך עד שאי דו עם ענני שמי אל אוכו עני וחכב על ח חמור ולפי זה אפשר לבעל הדין לחלוק ולוור שבא אחר זמן אנקלוס ובשבת העוטות לא נת זיימו כל השיבות ימיעדות לבא על ידו וחשבו ההואים שאינו משיח אלא שהאמת הוא שים בתירה ובדברי הנביאים כתוכים מיכיחין בהכו ח על צ צמחת ישראל ומעלתם שלא נתקיימו לעולם לא כלם ולא מקצתם חה כמו מה שכאל בתירה דרך כוכב מיניקב וקם שבש מישראל ומעלתם שלא נתקיימו לעולם לא כלם ולא מקצתם חה כמו מה שכאל בתירה דרך כוכב מיניק היום שבי איישראל ומעלתם שלא נתקיימו לעולם לא כלם ולא מקצתם חה כמו מה שכאל בתירה דרך כוכב מיניקב וקם שבש אתי בהכרח כי לא משל דרד בכל בני שתיונה לו מרא עלא עלד לעולם שיחי מואב זה דר מוריקר כל בכי שה זה מלך המשיח י חח אמת בהכרח כי לא משל דרד בכל בני שתיונה לא מוקד מאיד מואב זה דר מוריקר כל בכי שה זה מלך המשיח י חח בישעיה נאותי כי מי נח ואת לי אשר נשכעתי מעבוד מי נח שר על הארץ כן נשבעתי ובי והדי אנו בגלות היים אם ערין לא נתרי בישעיה נאותי הימה בהצרח ועוד ביסעיה נאמר כי כאשר השמים החרשים והארץ החדשה אשר אכי עושה עליי נדין לא נתקיימה בהצרח ועוד ביסעיה נאמר כי כאד השמים החדשים והארץ החדשה אשר אכי עושה של מניי נדין לא נתקיימה בהצרח ועוד ביסעיה נאמר כי כאשר השמים המרשים והארץ הורשה אטר אני עושה לו גימלה ני ברא גדין לא נתקיימה בהצרח ועוד ביסעיה נאמר כי כאשר השמים החדשים והארץ החדשה אשר אכי עושה שלוחים לפני נדין לא נתקיימה בהצרח ועוד ביסעיה נאמר כי כאשר השמים החרשים והארץ החדשה אשר אכי עושה שלוחים לפני נהיון כם לה זיה ביש אומות כמו פלשתי ובני עוז עלק ואלתם שאף אם כשאר ורעם בעלים לא טשאר שים האומה הייא ביאין קברים שנחרבה ביה פעמים כמו שנתלק ולא עלח וזואכ ויש אחמות וכתישבה נקראו כל הכאים לגיר ש מצרים וא על של היחוצר מצרים כי נותר אמרים כיו שנה עלי הולא ניש אימות ומואר ער כל הכא באים לא נית שיחא אירעם כ על הכו האנים מורב היבים ובאותי ביא מובו אימים ביש אומות היה היות ביה מישאר מי מי אלו באימים אינים שיח במוא כמו קצרים שנחרבה ביה פעמים כנו שניח שלא מורע ולא נכא איתות ביסן בנישיר מו לגים לגיר ש מציים וא של מי מאונת כומר כי כי כיות בי כאו בני מית ביא מימים היש מים היותים לא ביא מס ולא נשירים אים

Mar Mar Land Control of Control o

.

### סאמר ד'

לברת יחיה האדם כי על כל מצא פי היאיה האדם שיראה שירידת המן וכל הנסים שנעמו בו היו להראות את יבראל ו ולאודיעם כי שומר התירה הוא למעלה מן הרברים השבעים ושהאל יתברך יכול להחיות איז האדם ולתם יזולת לחם י ואחד שהתכאר בכל האותות והמופתים שנעמות במדבר שחשי משנה השבע לעומי רצונו ומטניח עליהם בכל ענייניהם כל שכן שיתכאר אצלם הגמול הנפטיי שהוא הדבר העקרי הנמשך מן ההשנח כמו שהיה מקובל במים מן הדתו הקורמות כל שכן שיתכאר אצלם הגמול הנפטיי שהוא הדבר העקרי הנמשך מן ההשנח כמו שהיה מקובל במים אן הדתו הקורמות כל שכן שיתכאר אצלם הגמול הנפטיי שהוא הדבר העקרי הנמשך מן ההשנח כמו שהיה מקובל במים אן הדתו הקורמות לכל האומה על יד האבית היה כדי שיוכלו האנשים להשיג המצלחה הנפטית בהיות האומה בשלו הובהסקט כי בחותם ג לכל האומה על יד האבית היה כדי שיוכלו האנשים להשיג המצלחה הנפטית בהיות האומה בשלוהובהסקט כי בחותם ג גולים בארץ לא להם אי אפשר לעבוד השם כראר כדי שתוטג הצלחת הנפט ואושנה מספקת לפי הברי הרמבס זל ש מאמר כי עקר הנמול בעולם הכא הוא לנפט בלכד ואולם לפי דעת הרמ בן זל שאומר כי הנה לנות ולנוף ביחד

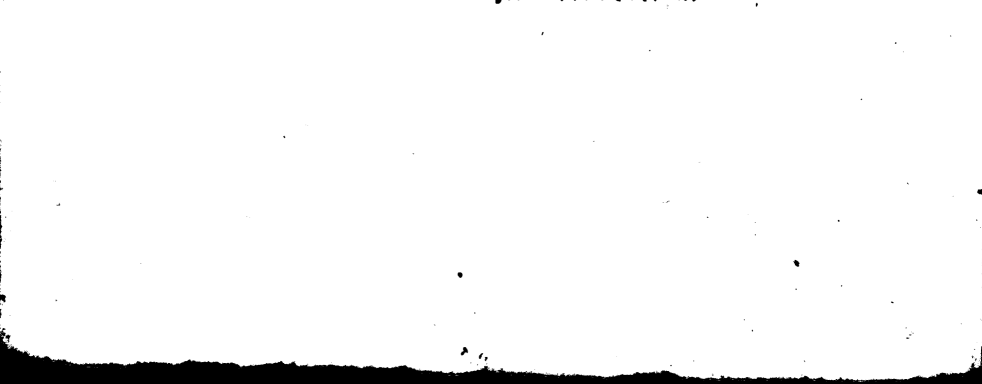
לגף ולנפט ביחד ואחר תחית המתים וזהמה שרצינו לבחר בזה הררוש והאל יצילנו מטניאה האמנה בביאת המשיח מחוייבת על כל בעל תורת מסה כמו שביארכו בפרק כנ מהמאמר האינות כי לפי שבא בתורה מפורש החיוב להאמין ברברי הנכיא שנא׳ אלת תשמעון והנביאים נבאו בביאת

התביח הזא מבואר שכל מי שאינו מאמין בביאת התשיא הוא כיפר ברברי הנביאים ועובר על מבות עשה אבל מכ מקום איז האמנת ביאת המשיח עקר סתבעל התורה בכללה אם לא יאמינהו האדם כי האמנת השבר מחוויבת על כלל בעל ת רה אלקית והכיפר בו כופר בעקר ואולם תי שיאתין השכר שהאי לנשתות בלבד ובעולם הבא או גיאתי ולתחיית המתים אף אם לא יאוין במכר העולם הזה אינט כופר בעקר אחר מהוא מאמין עקר הפכר והעונם בכלל אף על פי ש פיחלוק באחר ממיני השכר תדע שהרי יש מהל אמר שכר מזות בהאי עלמא ליכא ויאמינו שעמר השכר הוא בעולם א הבא אמריו למנון ייטב לך לעולם שכלג טוב ולמען יאריכון ימיך לעולם שכלו ארוך ועל כן נאמר שאין האמנת ביאת א המשיח עיד שהמכחיש ביאתו יחרא כופר בעקר אבל היא אמונה אמתית יהוייב כל בעל תורת מפה להאמינה ואולם לזכור הנבואת הפרטות המורות על ביאת אין א כגונת המאמר ויארך הספור בהם לפי שהמפרטים עם מהם מורים ב בביאתו הנה הם חולקים בנבואות המורות עלי שהרי יש מחכודי התלמוד מי שהבין שכל הנבואות הבאות בדברי הנ הנביאים על המסיח כלם נתחי מו בעבר עד שאמרו קצתם שכבר נתקיימו כלש בימי חקייהו מלך יהודה ורב אשי מה מהטיב על הדברים הללו לא הטיב אלא מדברי זכריה שאמר הנה מלכך יבא לך והנה לא היה זה בבית טני אבל מדברי ישניה לא השיב עליו וניראה כי רב אשי עציו סיבר שאין בדברי ישניה תמוב תכרחת על זה וכן רול תשביתים שהנביאית באתרו על חזקיה אלא שלא כתקייתו בו אתרו בקש הקרוש ברוך יהוא לעשות חוקיה משיח וכו וכן מה שאמר הכיזוב בי ביחוחאל ועשיתי אותש לגיי אחד בארץ בהרי ישראל ומלך אחד יהיה לכלם למלך שפירש סזה כאמיעל בית סני וראיה לדבר מה שנאמר בפרק חלמ עמרת השבטים אכן עתירין לחורוכו והן דברי רבי עקיבא ואם היתה נבואת יחוקאל ע עתידה איך יאמר ר'עקיבה שאין עמרת השבטים עתידין לחוור לימות המשיח הרי דברי וחוחאל הם בהפך אבל כראה כי ר'עקיכא היה מפרט אותן בומן בית שני כי אם על פי סנ'מס ומלך אחד יהיה לכלם למלך אפשר שניוה על זריבבל בחת יהודה או על נחמיה אם היה זולת זרובבל או על הנסיה או על המלך המולך מבני חשמוכאי ובן פידיםו קבת המ התפרטים שכל כביאותיו של ישניה נתקייתו בבית שני שבוה כורש לבנות הבית ואתר וכפותא תן בית מלכא תתהייב ועליו ועל מלכי ארי ופרס נואר והא מלכים ונימר וכל איזה פרמה ולפי טבמחלת בית טני היו עניים ואוד כך בימי החשמונים נתעשרו עושר גדול ניזחיים קחינ הנחשת אביא זהב כי בתחלת בית שני היו עניים עד שעשו מנורות של עץ וחפים בנחסת ועשו מאר כלים של נחשת וכמהעשירו עשאום על זהב כתו שאתרת בקרושין על ינאי התלך שהיה אוכל עם הפרוסים על מולחכות של זהב ובבנין ארורום שהיה בנין בית שני יותר מפואר משל שלתה כתחיי ושמתי בדבור שמשותיך ובימר ואומר גם כן כי בבית שני נתקיים והביאו את כל אחיכם מכל הגוים מנחה להי גומר לפי שצוה כורש מלך פרם וא והניתר מכל הנגים אשר נשאר טם יכאוהו אנשי מקומו בכסף ובוהב וגימר וכן יבא כל בשר להשתמוות לפני לא נאמר על כלל האומותבי אם על כלל אומת ישראל כלבר כמו שנוכר במאמר ב'פ"ש בשתוף כל וכן והיה תדי חדש יב מר אומי כאמר על זהן כלתי בעל הכלית שאם היה זהכן ויצאו ורארבעגרי האנשים הפושעים גגומר ויעד קוים נצחיים לתילעים אבל הכוונה לומר סהפוסעים טיהיו בדור ההוא יחו ללענ והלם לטכניהם ולכל הואיהם עד טילמדו מוסר כל אנמי הדור ההוא בראותם עונט הרשעים האם ויבאן מדי חדם בחדמו ומדי שבת בשבתו להסתחוות לפניו ית' וכן גם כן התב הרבי חיים גאליי פטה כאנרת קראה אגרת הגאולה כי כל כבואתיו טל דכיאל היו על בית טכי בלבד ומה סכאתי ולקדיםי ע עליינים יבלה וישבר להשנים ותקים ורת ויתיהבול ביריה עד ערן עינין ופלג עדן הכל יאמר על אנטייבם וכן ויקבלין מלכותם קדישי עליונין אורי גם כן כי כאמר על החשמונים ומה שאמר הכתוב ויחסנוו מלכותא עד עלמא ועד עלם עלמיא אמר האל כי עולם הרא תכל אחר וכל זה זמן קכר ומוגבל שמשלי בו התפתונים

האחר הסגת מציאות הדבר בסבותת והיא הסגה אמתית כי כאשר הסבות יהת נמצאות יחויב המצא הדבר בהכרח יו והשנית המגת מציאות הדבר כיריעת השם והיא ההשנה הינתר נכבדת מכלן לפי שידיעת השם הדבר הנא סבת מציאל הדבר ההוא הגמור כי הוא סבת כל הסבות ושאר הסבות אפמר שיכזבו ברצון השם אבל ההשנה שהיא מצד ידיעת השם אי אסשר שתכוב כלל ולזה תהיה ידיעת הכביא יותר אתתית מכל מה שולתה להיותה משפעת מהשי וידיעת זולתו מוש מושפעת משבה אחרת זולת השם שאפשר לה שתכוב י ולזה את ישעיה בשהיה מתכבא על בבל כלאית ברוב ענתיך י יעמדו כא ויושיעוך הוברי שמים החוזים בכוכבים מוריעים לחדשים מאשר יבואו עליך ואליול מאשר ולא כל אשר וזה כי התוזים בכוכבים אי אפשר להם לדעת הדברים על אתתתם לחתי סבות האחת כי תאשר ידיעתם תושעת מידיעת סכות הדברים המסודרים מזד הכוכבים הן צריכין זמן מיוחד לידיעת זה נהנביא אינו בריך עת מיוחד לזה כי כל ה המעות מוות אליו ית וכבר ביאר הכביא הליאות הזה ואת על התומתי והתוזים בכוכבים ונביאי השקר לכן לילה לכם מחזון וחשכה לכם מקסום ובאה הסמש על הנביאים וקדר עליהם היום ובושו החוזים וחפרו הקוסמים ועטו על שפם כלם כי אין מענה אלקים ואולם אנכי מלאתי כח את רוח ה ונו יאת כי הקוסמים והחוזים בכוכבים צריבין שמש או כוכבים ללקיחת הגובה לכוון השנה לידע הצומח להגיד העתידות ולזה את כי באה השתש על הנביאים ויקדר עלי עליהם היום דל הלילה כי הלילה נקרא יום כמו ביום הכותי כל בכור ואז לא יוכלו לקחת הצומח בזולת שמש ובזולת כו כוכבים כשיקדר עליהם הלילה ויהיה היום מעוכן ולזה יבושו החוזים ויחפרו הקוסמי כי אין מענה אלקים להשיב על ואולם הנביא להיותו מתכבא מרוח השם שאין לו יחם עם זמן ידוע יוכל להתכבאות בכל עת שירצה כי מאלחס י איכו ברי לקחת גובה השתש והכוכבי כי ידינתו הרברי תומפנת מסבה יותר עליונה וזהו שאת ואולם אככי תלאתי כח את רוח ה'כלות אחר שאני תתנבא תכח רוח השם איני צריך שעה יחצה כי בכל עת אוכל לסנבא כי אין לי שום תעכב בי הכל תלוי ברצון המם בלבד ולה באלתו והמבה המנית התוכעת לחוזים להמיג הדברים על אתתתם היא כי לא ת תספיק ידיעתם לדעת כל הסבות באמתות בדברים העתידים ולזה אי אפשר להם לשפוט בהם משפט אמתי וזה כי אף בדברים מעברו מכבר נשלתו כל סבותיהם ויצאו אל התציאו ילאה מכלם לשפוט בהם תשפט אותי וזהו שאת דבורה על אם סיסרא כשהיתה תצטערת על איתור בנה במלחמה והיתה מבקשת לרעת מדוע בושם רכבו לבא והיתה רוצה לדעת זה מצד הקסס או מצד משטני הכוכבים או בגורל החול והיו שם כל השבות כבר נשלמות שכבר נעשי המלחמה נהיתה רואה כי סיסרא בנה מוכה בראש על יד אשה נהיו רואות החכמות דם במחנה שיסרא ושכל בתלחמה נעשית וה נהגבורים מפוכי דם ובפרט סיסרא על יד שתי כמים שהם דבורה ויעל ועם כל זה לא ידעו לשפוט בזה משפט אמתי א אבל העכו התספט כפי רצונם ׳ וזהו שאמרה דבורה חכות׳ מרותיה תענינה או היא תאיב אמריה לה הלא ימצאו יחלקו פלל רחם החותים לראם גבר שלל בבעי לסיסרא פלל צבעים רקמה צבע רקמתים לצוארי שלל כי לא יכלו לשער איך יתיה כבהון התלחמה על ידי כפים י נעל כן פעטו כי האיתור היה כי ימצאו יחלקו פלל נהלמת הגבורים על ידי שתי כמי וחיה כי יווצאו רחם רחותוים לראש גבר ניתלמו האנמים לרוב הבעילות והדם שהיו רואות את סיסרא מוכה בראש על י ידי אבה לא יהיה אלא שלל בבעים ורקמה יובעבור שאיו רואות את הדם על ידי שתי כשים העמיקו לומ בבע רקמתי לצוארי שלל יוכל זה ממה שתרה על הלמת מכל האצטונינים לשפוט דבר על בוריו אף בדברים שעברו מכבר כשלמו סבותיהם וכ׳ם בדברים העתידים פלא יספיקו לדעת כל הסבות באתתות י וזה כי אא אם ידעו כל הסבות הנגרות ת י מצד הכוכבים לא יוכלו לדעית הנגזר בידיעת המםי מהוא למעלה מכל הסבות והוא מבטל כל הסבות לעשות רצונו כ כמו מנמצא אליהו עצר המטר בעת מרצה והוריד המטר הנגזר ברצון המם עם היות חורב גדול בעת ההיא והעלה עב קטנה ככף אים בתפלתו והיו כל הסבות הטבעית אז בהפך וזה ממה מיורה ביןידיעת הנביא הדברים היא ידיעה אמתיית ואי אפסר לה סתכוב במום פנים להיניתה מוספעת מהסי מאנא שבת כל הסבות ובידו לבטל שאר הטבות או ל

לקייתן כעי רצוט וכעי מה שתנאר הסוחו :

הידיעה המגעות אליכו היום מדברי הנביאים היא אמתית בלי ספק ואי אפשר לה שתכוב וזה כי הכוב פרק מד יפול בדב הנאת אל סאדם עי אתצעי או הכודע מעי הבתב מג׳צדדין אם מצד האות שלא יהיה איש אמת או שלא ידע הדבר על בוריו י ואם מזד האמצעי שכאמרי אליו הדברים לא יבין הדברים כראני או שיושיף בהם דברים מעצמו פלא נאמרו לו או מצד שהשליח או המביא הבתב מן האמצעי יבוב ודברי הנביאים הנמצאים בידינו היום אי אפטר שיפול בהם הכוב בשום צד מאלו הצדרין כי הצד האות שהוא השי הנה סוא אמת גמור לפי שהוא סבת כל הסבות ואי אפש שתהיה שם סבה נעלמת ממנו י ולוה אי אפש שיפול בהם הכזב מבדו בשום פני׳ ואם מבד מישנ מכאת אליו ג׳כ והוא האתצעי אי אפש מיפול בהם הכוב כי אם לא הים הנביא אים אתת לא היה השי תספיע אליו שמע ככואי במאמ׳ שלמה תועבת ה׳ שפיני מקד ועושי אמונה רצונו וכל דבר יקרב לדומה ניברה מהספך נלוה הנא מבואר ם פאם לא קיה קנביא איש 7 3776



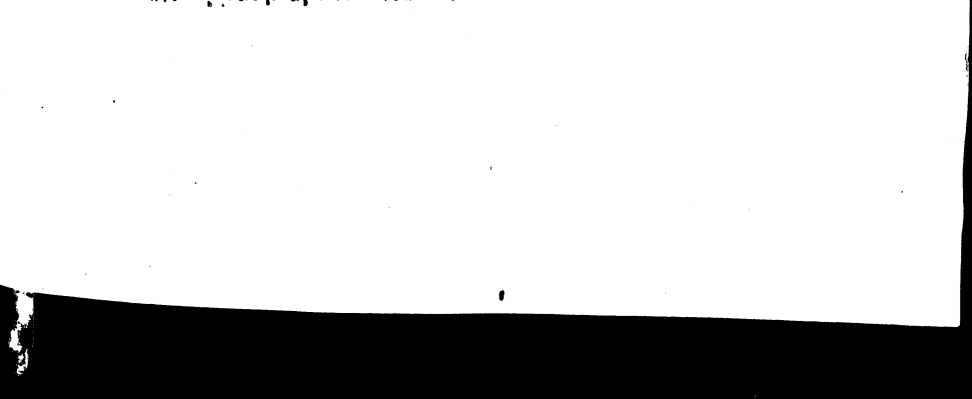
באכר ד

3

החדשה כדי שלא כאמו כי מדיך כל הזוה שיהיה כפשר וכמו ששאר האומות מצד שהיו הות כפשרוכן אומות ישראל אחר פנתהו בהכרח הוא שיפסדו לכך אמשאי מהכרח כל מווה שיהיה נפסד שהדי השמים והארץ חדשים הם רא הווים לפי דעת בעלי התורה ומאמיני החדוט ואף על פי כן הם עומדים לפני השם תמיר כלות שהם נכחיים כתאת דוד ויעמידם לעד לעולם חק נתן לא יעבו וכן זרע ישראל ושמם יהיו קיימים המיד ולא יפסדו וכן אמ ירמיה כה אמר ה מתן שמש לאור יותם חקות ירח וכובבים לאור לילה ונו אם יתוכו החקים האלה תלפני נאם ה׳ גם זרע ישראל ישבתו תהיות גוי לפני כל היתים י מה יעוד תורה על קיום ישראל ועלותם למעלה בדולה סאם היה מיעד שיתקייתו בגלו עולם תהיה לפי זה קללה ולא ברכה וכן נבואת בנק הבית אשר ביחזקאל אף על פי שנתקיים קצתה בבית שני כתו שיראה מדברי רול במס מנחות בפר התכלת כה אמרה אלדי בראטון באחד לחדשתחח פר בן בקר תמיסוחטאת את המקדש חטאת עולה היא אר יוחכן פרשה זו אליהו עתיד לפרשה כלומר שהיא לעתיד לבא רב אשי אמר מלואים הקריבו בימי עזרא כררך שהקריבו ביתי משה כלומר ובימי עזרה נתקיימה נכוחה זו: וכן משמע בסכן במסכת מרות שבני בית שני בנו הבית כל מהשהיה בידם כפי רברי יחוקאל אבל ממ הדבר מבואר שים דברים הרבה ביחוקאל פלא נתקיימו בימי מורא כלל ולא בביתשני כמו חלוקת הארץ לשבטי שלא נתקיימה בבית שני כלל כי כלם היו מעורבבים ולא היתה נח כחלה מיוחדת לכל שכט ולא לנשיא על הדרך שני ביחוקאל וכן נכואת גוג לא מצינו שנתקיימה בשום זמן כלל כי לפי מה שבא בספר יוסף בן גוריון הכהן ממלחמות אנטיוכס מלך יון על ירושלם וכנחון החשמונים אותו אין זה מסכים על נכואת גוג כלל וגם מה שנתצא בספר רברי הימים לספרר מביאת הגודוש שהיו מכיו גיג לספרד שכבשואן רומא וכל איטליא מיד היונים ולא פטטה אז ממשלת הנודוט בארץ ישראל ולא כבמה וגם לא היו ישר אז יוסבים על אדמתם כמו שבא בנכואות גוג וכן מה שוכר ירמיה בספר קינות תם עונדבת ציון לא יוסיף להגלותך אי אפשר שיתפרש אלא על הגלות הזה האחרון שהוא גלו בית שני כי אחוי גלות בבל בבית ראשון כבר הוסיף להגלותנו על ידי טיטוס ושם נאתי פקד עונך בת אדום שוה יורה בהכרח על גלות שום שהגליתנו מארצכו בגלות האחרון ואף על פי שכתים הם מורע יון אפשר שהם החיה הרביעית לפי שהם משלו בעולם אחר כלות מלכות היונים וקראה הכתוב בת אדום מצד שקבלו האמ האמונה שישואת אשים כי הארומיים קבלו אמונת אבתחלה וכל הא מות יקרא על שם האומה מנתערבבו בה כמו שהמתניירים לדת ישראל יקרא ישראלי א יהודים אנפישהם משאר האומות וכן שששששש אואומות כל האומות שנהפכו לדת ישמעאלים על שם המחויקים באמונה תחלה שהיו מורע ישמעאל ייאמר הכתוב כי הגלות הוח האחרון אטר לא יוטיף הטם עוד להגלות את בת ציוןיפקור על בת ארום וכדי טלא יוכן זה על אומת ארוט הקרומה מהיתה אסבת אז בהר מעיר אמ בת ארום יושבת באר עוץ בן בנושל שם כי היוסבת בהר שעיר היתה עתידה להבטל קודם גלות בית פני כי מלכי בית השמונאי בטלו כמו שמלכות יון הקדומה בטלה מן העולם ונשארה הממשלה לכתים מהם מורע יוז והם הנקראים היום אומת אדוםיוכן ממשלת החיה הרביעית לא יתפרטו כל ענייניה הנוכרים בשפר דניאל בטוס צר לא על מה שעבר על ישרא ולא על מושעי ישראל בעניין שישכיוו כל פרטיה ונבואות הרבה כאלו יש שאי אפשר שיתפרשו על מה שעבר ובפרט נבואות מלאכי חותם הנביאים מאמר הנה אנכי שולח לכם את אליה הנבי לעני בא יום ה' הגרול והנורא והשיב לב אבות על בנים ולב בנים על אבותם מה לא נתקיים מעולם

פרק כג הדברים ים להם שני מציאיות מתחלפים האחר המציאות אשר בכח והשני המציאות אסר בעצל ו המגת המציאות אשר בעעל היא על ב' פניש: הא' היא ההשגחה החושיית כראיית העין ושמיעת האזו והיא הטגה חלושה לפי שהחוש אינו משיג מן הדבר רק המקרים כלוכן והשחרות והאורך והרוחב ודומיהם ובעבור זא

ישול השעות במושגים היבה כי הראות ידאה הישר מעות והמרובע עגול וההפך כמו שנתבאר בספר המבטים לאקלידם : וכן השמע ישמע בחלוף מה שהוא וחסרונות רבים מלבד אלה : והשני השגת המציאות המושבל והיא ההשגת סיסיג השכל מן הדבר הנראה לחום כי ישמיע המקרים ממכו וישיג עדמות הדבר שהוא המציאות המושבל והיא ההשגת הכמצאים נלה ייחם הבתובראיית השם לדברי לראיית השכליאל השם לטמואל כבהלך למסוחאת דוד וראה את אליאם הכמצאים נלה ייחם הבתובראיית השם לדברי לראיית השכליאל השם לטמואל כבהלך למסוחאת דוד וראה את אליאם המצינים וה יראה ללכב כי בעבור מחשב ממואל שאליאב ראוי למלוכה בעבו היותו וני כי לא אמר יראה האדם ירא לצינים וה יראה ללכב כי בעבור מחשב ממואל שאליאב ראוי למלוכה בעבו היותו ישה מראה וגבוה הקומה את לו כי האדם ישנה הדברים מצד המודם מהשב ממואל שאליאב ראוי למלוכה בעבו היותו בי האדם יראה היאלי יראה ללכב כי בעבור מחשב ממואל שאליאב ראוי למלוכה בעבו היותו בי האדם יראה לעיני כלו לצינים וה יראה ללכב כי בעבור מחשב ממואל שאליאב ראוי למלוכה בעבו היותו בי האדם יראה לגים לצינים הי יראה ללכב כי בעבור מחשב ממואל שליאב ראוי למלוכה במכו היותו בי האדם היו החות לעיני כלו לצינים היראה גלבב כי בעבור מחשב ממואל שלו בי האות הידם היותו המתו בי היותות מהדביה כלו לניכים הידם יצור הכמותות ביום האדם המיחם המצור האיבו החומותו היב בעבו היותו בי האדם בתוח כי כלו כי האדם ישיג הדברים מצר המקרים מהיא ההטגה המיוחסת לעינים מאינם משינים מו הדברים שהוא המציאות ללכב ריל ישיג הדברים בהשגה המיוחסת ללבר שהוא השכל שהוא משיג אמתת עצמיות הדברים שהוא המציאות



למום אדם יווהו אמרו ושיא מות עלימו ירדו שאול חיים יאבל בשיחיה האוהב נאמן שיבטח באהבתו ראוי שיגלה אליו סודותי ויקנא עליו כמו שיקנא על עצמו ויגלה אליו מה שידע מן הרע הנחשב עליו ויבטיחהו להיות בעורו ולזה תיו תמצא כי מיד שכרת השם ברית עם אברהם גלה לו כל מה שהיה ידוע אצלו מן הרע הע דר לבא על זרעו ואמר לו י ידוע תדע כי גר יהיה זרעך י ועבדום וענו אותם וגו וגם את הגוי אשר יעבודו דן אכי כלות אחר שברתי עמך ברית לאאוכל בשום פנים להעלים מתך הרע התעותד לבא על זרעך ולכן ידוע תדע כיגר יהיה זרעך ושישתעכדו בהם ניענו אותם והגרית הזה יתמיד זתן גדול עד תשלום ד' מאות שנה וגם את הגני אשר יעכודו דן אנכי כלות וגם אני א אחזיק ידי המעבידים כאלו אני מסכים ועוזר לשעבדם כי לשון דן אנכי כתו דנני אלקים שפירושו עושה משטי ו נדיני שהסכים על ידי ושתע בקולי כתו שפטטי אלקים וריבה ריבי ואף כאן דן אככי פי כאלו אני צושה דינם ותחזיק ב בידם לשעב אתזרעך אבל א"חכ יצאו ברכוש גדול ולשון וא"חכ יורה על זה העידל שאינו נקשר עם דן אנכי אבל הוא עניין אחר שלא נזכר עד עתה כלל יוסמך אלזה ביום ההוא כרתה את אברם ברית לאמ לזרעך נתתי את הארז הזאת כי אחר שגלה לו הגזרה הנגורת עליו אם על זר העונש ואם מזר המערכת כפי דעת קצת החכמים הבטיחו להיות בע בעוזרית ולהביל את זרעו מכף כל הקתים עליהם חהו שאליול כי בתראה ההיא נרמז לאברהם אבינו שעבוד כל התל המלביות העתיד לבא על ישראל י וזה ראוי לפי ענין הברית שיגלה לו כל מה שעתיד לבא על זרעו ובריתת הברית ע עתו שיהיה עתו בברה ויבטער בבערו וכתו שהגוף האחד יבטער כלו בבער אבר אחד תתכו עד שאריול שהשכינה תכ מצטערת בצערן של ישראל שניעחו אנכי בצרה י וזה בדרך שהאוהב מצטער לצרת אוהבו שנכנס עמו בברית יוב ובעבור שהיה אפשר שלא יהיה זרע אברהם באופן מהשלמות שיהיו ראויים אל שתרבק בהם ההשגחה האלקית תמיד מצד הברית חזה נזרה החכמה העליונה לכרות ברית מתמיד עם אברחם ועם זרעו שיהיו הם עמו וחבל נחלתו ויהיה הוא להם לאלקים תמיד ולזה תמבאכי במראה שהיתה אחר מראת בין הבתרים מיל כבטווה על המילה הוא וכל זרעו אחריו חכר בה בפי שהיא אות ברית בין השם ובין זרע אברהם את נהקימותי את בריתי ביני ובינד ובין זרעך אחריך לדורותם לברית עולם וגו הרי שביאר מלבך כצטונה על המילה להיות אות ברי על הקשר נהדבוק אשר בין השם וזרע אברהם התחויקים בבריתו ולזה בהיות האות ההנא מתמיד באומה הנא ראיה עלהקשר האלקי שכשאר בכי יוזה שתקכו אכשי בנסת הגדולה בתטבע ברכת התילה נצאצאי חתם באות ברית קודש וביארו בה תועלת הברית הזה שהוא להביל מדינה של גיהנם שהוא באר שחת כתו שנזכר בה בפי על כן בשכר זאת אל חי חלקנו צורנו צוה להציל ידירות שארנו מ משחתובאר הטעם כי זה הגא למען בריות אשר שם בבשרכו נאין הצלת השחת במקום הזה על המיתה כי הערלים נה נהמולים סוים בה אבל הגא כאת׳ בלי ספק על עונש ביהנם וכן אליול במדרש כי אברהם אביהו יושב על פתח ביהנם כ כדי להביל את התנלי תליכנם שם י ובעבור זה כל זמן שנראה אנת הברית הזה קיים באותה אף אם נרחה תוקף הצרית עוברות עליכו תיניד לא בעבור זה נתיאט מן הגאולה כי אכחנו היום דומים לחולה שהוא קרוב למית וכל האנשים אומ אותרים עליו שאין בו כח לחיות כי כל עוד פנראה כו דבר מן החיות נשאר לא נתיאש שלא יחיה תחולי זה׳ וכן אף אש כל האומות אומרות עליכו שאנחכו באפם תקוה ושאבדה תקותכו כבורכו לכו הנה כאשר כראה אות הברית הוה כשאר ותתמיד בכו המורה על הקשר שיש בין הענין האלקי ובין האומה נדע בודאי שעדיין יש בנו כח לחיות ושעל ידי הקשר

הזה תשוב האומה לקרמותה ולאיתנה ולהדבק בענין האלהות כאשר היתה בחזון בתחלה : אין לאים חזקה באמונתו להינת נאמן בכריתו כשיהיה שומר ברית ותורה ועובר את השם בהיותו פרק מו שלאכן נשלו בביתו ורעכן בהיכלו ומעשיו מצליחים ואין ששתנו לוקה ולא ייכו וחיויץ אבל כי גם בהתהפך עליו בלהות הזמן ויאחווהו ימי עוני וירדפוהו עד השברים לאישיר תומתו ממכו יבזה יבחן הנדיקאם הוא עובד מאהבה כי בעת שיבואו עליו צרות רבות ורעות יחזיק במעואו ולא ימס את לכב אחיו כלבבו ויבטח באש בכל עתותו כי בעת השלוה וההשקט וההצלחה יכיר שהכל בא מאתו ולא יאת כחי ועצם ירי עשה לי את החיל הזה כי הוא יתב׳ הכותן כח לעמות חיל ויבקט מלפניו להתוניד הטוב ההנא ובעת ברה יוסיף אומן ויבטח שיוביאהו מברה לרוחה ניבקט תלפנת שיעשה שלום לו יועל זה את התשורר בטחו בו בכל עת עם דל בעת ההכלחה ובעת כרה ושפנו לפנת לבבכם נאמרו אלקים מחסה לנו סלה יוזה הרבר הוא ששבחו בו בני קרח את אומת ישראל במומור מד המתחיל אלקים באזנינו שתעכו אבותינו ספרו לנו פעל פעלת ביתיהם יחה כי כלל התחתור ההוא אינו אלא לשבח אותת ישראל שהיו בוטחים בשם בינם טובה ובעת ההצלחה היו מכירים שהכל בא מאתו יוגם העתצרה לא נסוגאחור לבם מהיותם ב בנטחים בו ומחזיקים בכריתו חה אף אם לא ראו בעיניהם האותות והמופתים הגתלים אלא מפי השמועה שהבלו כ כך תאבותיהם וזהו שהתחיל אלקים באזנינו שתענו כלומר אעם שלא ראינו בעינינו הנה שתענו באונינו תאנשים ש מראני להאתין בהם וזה כי אבותינו סשרו לנו כי פעל פעלת בימיה וגו וכי דרכך לעשות נסי ונשל זו כי אתה ידב

אמת לא היה השי משפיע עליו שפע נבואיי ולא היתה רוח השם חלה עליו. ואחר שטעה בהשגתו בחכניה בן עזור כבר היה זה אפש לאומרו אם לא נתנסו דברי הנביא ההוא אבל אם נתנסו דברי הנביא שהוא האמצעי פעמים הרבה אי אשש מיטצה יותצד השליח או תי שהביא הכתב ג'כ שהיא הקבלה הנתשכת בידינו היום אי אפשר שיפול הכזב בדברי הנביא חה כי הקבלה הנתשכת תן האב לבן אי אמשר שתכוב בשום פנים כי לא יבחר שום אדם להנחיל את בנו שקר והאב הראמון שקבל תן הנביא אם לא שידע שהיה הנביא איש אמת לא היה מנחיל דברית לבנו ובן בנו ובנווכן עד ה היוס׳ ולזה אחר היות השרם אמתי אי אפשרשיפול בו הכזב בשום ענים מזד הקבלה הנמשכת מאב לבן׳ ונמצא שכ שכשהדבר אמת מצד הנותן ומצד המקבל ומצד המביא הקבלה א אפשר שיפול בו הספק בשום פנים י וזאת היא אות הכרית שכרת השט עתכו על ביאת הגואל על יד ישעיה את ובא לציון גואל ולשבי פשע ביעקב וגו ואכי זאת בריתי אנ אותם את ה רוחי אשר עליך ודברי אשר שמוצך בפיך לא ימושו מפיך וגו יאת כי אות חבריות על שיתקיים הייעוד הזה מכיאת הגואל הנא היות הדברים אמת מכל הצדרין אם מצד המיעד טהם דברים כאמרי מפי הטם ורנחו שאי אפשר שיכוב בשום פנים כתו שחתרכו בפרק הקודם לזה לפי שאין תעכב על ידובי הוא סבת כל הסבות וזהו אתרו רוחי א אשר עליך נאם תצד האתצעי שנאתרו לו סדברים אי אפשר שיכזב ולא שיתצא טעות בדבריו כי כבר נתנסו תאתריו כמס פעמים וכמצאו אמתיים כי ישעיה נתנבא על ביאת סנחריב ונבא על מפלתו והיה ונתנבא על גלות ירושלם ביד מלך בבלינהיה ועל מפלת בבל נהיה ועל הצלחת כורש נהיה ועל בנין ירושלם ועי כורש נהיה א"כ הוא שנתנבא על גאנ גאולת ישראל ותהיה וזהו אמרו ודברי אשר שמתי בפיך כלות מצד שנתקיימו הדברי ששמתי בפיך כלם יהיו לאות בריי על ביאת הגואל כי מהם יודע שאתה איש אמת נאם מצד הקבלה אי אפשר שיפול בהם כזב שכבר הבטיח שתהיה תמיד הקבלה נמשבת תאב אל בן בלי ספק והפסק כתו שאמלא ימוסו מפיך ומפי זרעך וגו זה אות גדול על היות הברית קיי

נל ביאת סגואל סמיועד על ידי הנכיאים :

ברית יאת על איזה קיום או שבועה ודבר קיים הכעשה בין שני כורתי ברית לקשר האהבה בין שני פרק מהן שניהם ויצטו להם איזה אות שיהיה קיותו תורה על הברית כתו העד התעיד על הדבר את לבן לי לינקב ונתה לכה ונברתה בדית אני ואתה והיה לעד ביני וביכך י ועשה גל אבנים ואת הגל הזה עד ביני וביכך היום נכן הקטת היא אות קיים מורה על קיינם הברית שכרת השם עם נח ובניו ודרך כריתת הברי לפי מה שנמצא בכתובי סוא שהיו חותכין ב'ח למנים והיו כורתי הברית עוברין בין בתריו את הנביא העול אמר כרתו למנים ויעברו בין בת בתריו יוכן נמצא בשברת השם עם אברהם ברית אמלו קחה לי עגלה משולשת ונוז משולשת ואיל משולש יוקח לו את כל אלה ויבתר אותם בתוך ויתן איש בתרו לקראת רעהו ואת א'חכ מראה אברהם בתראה הנבואה ככוד השם עובר ב בין הבתרים לאות על כריתת מברית עם אברהם את הכתוב והנה תנור עשן גלפיד אם אשר עבר בין סגורים האלה ועל כן את בסמוך ביום ההוא כרת האת אברם ברית לאת יהטעם לפועל הזה בכריונת הברית הוא שבריתת הברית הוא קשר קיים בין שני אנשים כורתי חברית כדי לקשור ולדבק האהבה ביניהם עד שיהיו שניהם כאלו הם גוף אחר ני נישמנר כל אחד מהם את חבירו כשמירתו את עצמו לפי היו כורתין ב'ח לשנים ועוברין בין הבתרי לאות כי כמו ששני הבתרים ההם היו גיף אחד בכח ההוא בהיותו חי והיה כל חלק מהם מרגים בצער חבירו עד שכאשרהיה מגיע חולי או כזה בחלק האחד הים חבירו מרגים בחולי או הכזק ההוא ולא הפריד בין שני אלו החלקים רק המות כן שני האנשים כ כוריתי הברית יהיו כגוף אחד בהיותם בחיים ולא יפריד ביניהם רק המות ומזה יתחייב כי כאפר ירגים האחד אי זה נזק או צער בא על חבירו בעל בריונו סיכנים עצמו בתוחק להצילו כמו סיכנים עצמו בסכנה בעד עצמו וכן שלא יכחיד מתכנ דבר מתה שידע או ירגיש שחושבים להרע אליו או שחשבו עליו אי זו תחשבה רעה וכן יגלה לו שודותיו ותכסוני לבו כתו שיגלה אותם לעצתו כי אין החבר אלת עצתו וראוי לו שיאהב אותו כאהבתו לעצתו וזהו שאת תורה ואסבת ל לדעך כתוך . כלות מאהבתך את עצמך אין בה זולתיות כך אהבתך את חבירך לא תחמוב שהוא דבר זולתך שהוא גדר האהבה הגתורה שיתאחד האוהב עם האהוב יולאה תתצא בי אהבה בגית עולה לאחד בי אין האהוב זולת עצתו כלל י נ ולזה יבטח כו ויגלה אלת סודותת כתו שתגלה אותם לעצתו י וזה כאשר יבטח באהב שיהיה כאתן בבריתו שאם לא כן אין ראני לו לאדם לגלנת סנדותית לכל אנהב כי כאשר אין האנהב כאמן נבדוק לו אין ראני לו לגלות אלת סודותיו כי אנלי יתהפך לאניב ניהיה זה לו לפוקה ולתכמול בהיות זולתו יודע מודותיו ובפרט תי שיחשוב בו שהוא אוהב ואינו כן לפי ש שאי אפשר לו להשתר תתכו ׳ וכן תמצא דוד אות שהיה מוצרא תאנהביו התדעי שודותיו יות מתה שהיה תהירא תאניביו את כי לא אניב יחרפני ואשא לא תשנאי עלי הגדיל ואסתר תתנו דל לא חייתי סובל חרפת האניב וזדונו השונא התתגדל עלי שלא הייתי יוצא לריב עמו מהר ולא הייתי כסתר ממכו ׳ אבל ממך שאתה אוהבי ואכוש כערכי ואלושי ומיודעי ורמז בזה אל אחיתופל וסיעתו שהיה יודע סודותת כמו שאמ אשר יחרו נמתיק סוד איני יכול להשמר ולהזהר ממך יואני ירא שוציעני יכוק מזר היותך יודע סודותי ואת שלא היה יודע בזה תקנה אלא שהיה מתכלל לשם שיתותו פתאום בעניין שי דו שאול חיים כדי שלא יוכלו לגלות סודותיו

ברק בוו׳ התקוה והתיחלת הוא דבר הכרחי אל התאתין כדי שימשך אלת החשר הנתשך אל הבטחון את הנביא ברק בוו׳ שינטון יויז טוב ה'לקוניו וכן היה דוד משבח עצמו ואנת אותך קויתי כל היום יוהתקוה היא על בשנים האחת היא

תקות החסד נהיא שיקוה אל השם שיושיענו על זר החסד בלבר לא מזר שום חיוב כלל והב היא תקוות הכביד נהיא שיקה אליו שיושיעכו לשי שהורגל לחושיעויואם לא יושיעכו גם עתה יהיה זה אזול לכבורויכי הארון שהורגל להושיע את עבדו אם איכו מושיעו בעת צרתו יאמרו הרואים שזה מצד חולשת יכולת הארון י והג תקוות ההבטחה והיא תקות האתת והוא שיקוה אליו שיאתת דבריו מבד שהבטיחו על כך יותקות החסד היא היותר משובחת שבכלן אלא שאין היו המקוה בטוח כל כך שינתן לו כלבכו כל חשר תשאל נמשו כי להיותו משער בעבמו שאינו במררגה שיעשה עמו חשר חנם חושב שלא ירצה הארון לתי את שאלתו ובעבו זה אינו מקוה כראוי שאם היה מקוה כראוי לא היתה החסר כמכע מבד הסם בי תמיד הנא רובה להשפיע למקוה בראני את הכתו רובה ה את יראיו ואת הוניחלים לחסדו יולוה הוא מבואר כי המכע הגנת החסד הוא כאשר אין התקנה כראני ותקוות הכבוד היא יותר בטוחה וזה כי מי שהורגל לעזור לשום אד נאיכו עוזרו הכה ראוי לו כדי שהרואה לא יחשוב שמה שאיכו עוזרו עתה הוא בסבת לאות או חסרון כאדון שיתעורר לש לעזרו על דבר כבוד שמו כתאמר המשורר עזרכו אלקי ישעכו לל אתה שהיית רגיל להנשיעכו ואמי על דבר כבו שמך לות' שאין אכו מבקשין העזר מצד שום חיוב שיש לכו עליך ולא בעבור זכיות שיש כנו אבל בעבור כבוד שמך שלא י ואמרו הגנים שאיכך יכול עתה כמו שהיית יכול עד עכשיו וזה שאמ׳ אחריו למה יאמרו הגנים איה אלהיהם וזם הדרך ד דרך מזה בתפלתו בתרגלים שחת ושתעו תצרים כי העלית בכחך את העם הזה תקרבו ואתרו אל יושב הארץ ההיא שמעו כי אתה ה בקרב העם הזה וגו והמתה את העם הזה כאש אחד ואמרו הגוים אשר שמעו את שמעך לאמ מבליני יכולת ה׳ונג׳ובעבור זה נאת לו סלחתי כדברך כלות אסלח על הדרך שאתה אות בענין שלא יתחלל שתי אבל אני אקח את נקמתי מהם בעניין שישאר כבודי מונח במקומו וזהו שאמ ואנלם חי אני נימלא כבוד ה את כל הארץ כי כל האנשי הרואים את כבודי וגו אם יראו את הארץ וגו וכל מכאצי לא יראות . ותקות ההבטחה היא היותר בטוחה מכלם והיא מיקה אליו בעכור שהבטיחו עליו אם בכתב ואם בעל פה וכאשר יהיה התבטיח איש את ניהיה לב התקיה בטוח ש שישלים דברו יוכן את דוד זכור דבר לעבדך על אשר יחלתני וביאורוכי אין לקטון או לעבד חיוב על הגדול או על האדון אלא מצד הבטחתו אם הבטיחו על כך יובעבור זה התרוה שהיא נתלית בדבר מדכרי הנביאים שהם אמתיים בלי סצק כמו שפירשנו למעלה בזה המאמ אין סצק פראוי שיהיה לב המקוה בטוח שתניע ותשלם התקוה על כל ם פנים כי אף על פי שהדברים המיועדים הם מטבע האפשר מצד עצמם הנז להיותם מצי השם הם כמחוייבים עד שראוי שיהיה לב המקות בטנח בהם כזלו הם דברים מחוייבים להיות

וזה בי הדברי העתידי הנה הם אפשריים אחר שאינם נתצאים בפועל תמיד י ויש מהם אפשריים על השווי במו ירידת הנשם מחרכי מציאותו והעדרו שוים וכן הגעת הבריאות לחולה מציאותו והעדרו שוים באפשרות ייש דברים שאעש שהם עקידי אין מציאותם והעדרם שוה אבל הם כמחוייבי שיהיה וכן כל הדברי העתידי שנשלמו סבותיהם יועל זה הדרך ראוי שתחיה תקות הבוטח בשם ומכפה לדברי הנגיאים כאדם המקוה הדברי העתידי שמציאותם מחניב ווחו. שאת התשורר קויתי ה קותה כשיו ולדברו הוחלתי כשיולה תשותרי לבקר שותרי לבקר ושירושו על זה הדרך לשי ש שטומרי החומות כלילה נחלקי לתשתרות יש שומר ער קריאת הגבר ויש שומר עד הבוקר והשומר עד קריאת הגבר הוא מצפה לקריאת הגבר על הספק לפי שהוא אפמרי על השוני כי אפשר שיהיה ולא יהיה אבל השומרי לבקר נהם השומרים משמרת הבקר הם מצפי לבקר בבטחון גרול שיהיה כי הנא דבר מחוייב להיות ולזה תלה תקונתו לשם כשומרי החומנת לתשמרת הבקר י ואת שהיה מבשה לשם ולדברו שהבטיח על ידי הנביאים בבטחון גדול יותר ממה שמכפים לבקר "שו שומרי החומות למשמרת הבקר שהנא דבר יציע בחיינב ילזה לא תלה אותו כחולה לות שהוא מבפה לשם כצפיי החולה הבריאות לפי שאיצ'פי שהתולה מכפה איתו בכוסף גדול מית הוא מסופק אם יציע אם לא לפי שהיא אפטרי על השווי כ כירידת התצר אבל התצפה לבקר הנא מצפה אותו בבטחון שיניע כי הנא דבר מחוייב שיהיה כי השחר נכון מוצאו נ ועל כן את הנהיא נדעה נרדפה לדעת את ה כשחר נכון תוצאו כלות כדבר שהוא תחנייב להיו ויבא כנאס לנו כלות לא לתקות שכר בחיוב אלא כדבר שהוא אפשרי כגשם י ועל זה חדרך יתפרש ייראוך עם שתש כלות בחיוב כזריחת הש הניתש אבל תקות השכר תהיה כדבר שהוא אפשרי שתוא המטר חהו ירד כמטר על גז ותקות התבטחה הזאת נקרא תקות האמת שאדם מכפה אנתה בבטחון להיות השם אמת ודברו אמת׳ ובעכו׳ שתקית החסד יקוה אנתה המקוה מכד החסר בלבד ותקות החבטחה מכד האמת ושתיהן לתועלת המקבל אבל תקות הכבוד אינה רק בהחינת הנותן בלבדכי האדין כחלנ הנא מחנייב בזה מצד עצמו כדי לחוש לכבודו את המשורר לא לנו ה'לא לנו כי לשמך תן כבוד כלות אין אנו מב מבקשים ממך זה לשכר זכיותינו כי מה יזכה ילוד חשה ולא מצד תועלתנו אבל בעבור כבוד שמך מוסף על מה שאתה יייל אמחד בלמנ מצד ומתר שהיה הרום בחום אלא שלאה לאחר שהיה לאחר שהיה

### מונייב כפפונצויז פטועיום שיאיאטו אשרי יבאניאטו איזייינא איזיינא פאישיאיט אווייב פפפונצויז פטועיום איזיינע באייי פרק :

•

בי אתה ידך גנים הרשת ותטעם וגיבילא בחרבם ירשו ארץ וגו ואכ שכל הצלחת אומתנו היתה על ידך בתחלה גם ע פתה אין ראני שתכלא רחמיך ממכו נאתה שהוא מלכי אלקי בוה ישועות יעקב כי אין בזה מוכע לא מבדך ולא מבדי כי אתה הנא מלכי יוכתו שהתלך מושיע את עבדיו הן יהיו ראניים או בלתי ראויים כדי לעשות לו שם תפארת בלבד כך ראוי לך להושיענו ואחר שאתה הוא אלקי׳ ג׳כ הל בעל יכולת הגמור ואין תי שיעכב על ידך צוה ישועות יעקב כי תמיר אנחט בוטחים כך ויודעים כי כך צריכו נכנח ובשמך נבום קמיכו ואין לכו בטחון אחר זולתך כי לא בהרבי אבטח וק נקשתי לא תושיעני אבל תתיד אנחנו שחנו בטחוננו בך הן בעת ההצלחה הן בעת הצרה ותחיל לבאר זה ואת כי הוש הושעתכו מבריכו ומשכאיכו הבישות כלומ׳ כאשר הושעתכו מבריכו וחבישו׳ את משכאיכו שהיתה עת הכלחתכו לאיגבה לבכו ולא רמו עינינו אבל באלקים הללנו כל היום וממך לעולם כודה סלה כשנהיה מצליחים על הדרך שעשינו כבר ולח בעבו׳ זה ים לך להמכע מלהושיענו להיותך חושש שירום לבנו ונשכח את ה׳אלקינו׳ ואחר שהזכי בעת ההצלחה שתו בטחונס בשם תתיד חזה לות כי גם בעת הצרה היו בוטחים בו ואת אם זנחת והכליתנו כלו גם כשונחה אותנו ו ותכלימכו שוזו בעת הצרה שלא היית יוצא בצבאותיכו י ותשיבנו אחור מכי צר ומשנאטו שסו לכו ותתכנו כצאן מאבל נ נבגנים זריתנו נתמכו עמך בלא הוז וגו והמשיך כל העניין ואמ כל היום כלימתי נגדי ובושת פני כסתני מקול מחרף ותרף וגולל כי תוולת הצרות העוברות עלי אני נכלם ומתבים כל היום תז המהרפים אותי ואומרים לי הנה כה מב מבטך ובטחונך שאינו עוזר אותך עם גזיות בו יכולת לעזור וזה כי כשאדם בוטח בדבר שאינו מועיל לו הוא מתבייש בתו שהוביר זה דוד בתותור לתכנח על איילת השתר בתתרעם על זה בשם כל אחר תבני הגלות ואות אלי אלי לתה עז עזבתני ובאר כי התרעות תהעזיבה אינה על עזיבת תקובי הוא ית' תלא כל הארץ כבודו אכל דברי שאנתו ותרעותת סנא על שהיה רחוק תלהושיעו׳ ואעפי כן שאני קרא אלקי אקרא יותם ולא תענה אותי ואף בלילה שאין דותיה לי אין עונה אותי ואין קשב ואין זה מכד שנוי שים כך כי יודע אני כי אחה קדוש ומובדל מהשניים הנשמיים ואתה יושב כלות ענמד על תואר אחד קיים תמיד מבלי שנוי לעל כן את משב כי תואר הישיבה הוא היתיר קיים שבתוארי המכב כמו מביאר הלתבם זל בשתוף ישב י ואת עוד תחלות ישראל כלות שישראל מתהללים בך תתיד שאתה תושיעם בעת צר צרתש׳ וחיכ למה עזבתני עתהכי לא היה סענין כוהגכן בזמן האבותכי בך בטחו אבותינו ולא היית משיב פניהם ריקם אבל בטחו ותפלטתו ואליך זעקו וכתלטו ובך בטחו ולא בושו מבטחונם אחרי שחיה בטחונם בך שאתה דבר ק קיים ובלתי משקנה כתאת דוד אלקי בך בטחתי אל אבוסה כי הבוטח בדבר שאינו קיים הנא תחביים מבטחונו כי אינו בטוח שתנינ ונהגותו כמא מ' אינב על הבנטחים על ברכות חמים המכונסים שהן יבשות בימות הקין בושו כי בטח ב באו עדיה ויחשרת כלות כמתצאוה יבמה ז וכן הבוטח בעמרו לפי מאינו דבר קיים את הכתו בוטח בעמרו הוא יפול ינ וכן באדם את הכתנ ארור הגבר אשר יבטח באדם אבל הבוטח בשם שהוא דבר קיילא יבוש מבטחוכו ועל כן את כך בטחו ולא בואו ׳ ובעבור זה אני מתרעם על הבושה שאני מתבייש כי רואה אני בעצמי שאנכי תולנית ולא איש וחרש אדם ובוני עם עד שכל רואי ילעינו לי והלעג הוא שאות עלי זה שהוא גול אל ה'יפלטהו ויצילהו אחר שחפץ בו כי כן ד דרך הרשעים להלעיג על הבוטח בשם כתאת הכתו עצת עני תבימו כי ה מחסהו כלות שאותרי שעצת העני נבערה בעבור שהוא משים מחשהו בשם י ומוה אני מתביים מאד ועל זה הדרך הוא פי אמרו ובושת פני כסתני מקיל מחרף ומ ומבדף וגלשהם מחרפים אותי ואומרים אי אלהימו בור חסיו בו וגליקומו ויעזרוכם יהי עליכם סתרה י וזה לפי שהם מטילין חשרון ביכלתך חלילה י ואת אחר זה כל זאת באתכו ולא שכתכוך ולא שקרכו בבריתך כלות אף אש באו עליכו כל אלה הצרות שאתרכו לא שכחכו אותך אכל תמיד הייכו קייתים בבריתך ואמוכתך ולא שקרכו בבריתך לא במחשבה נלא בתעמה לא בתחמבה כי לא נסוג אחר לבנו ולא בתעמה כי לא נטה אמורינו תני ארחך י ואת עוד כי דכיתנו בת במקום תנין וגו כלו אף אם הכברת עליכו עול הגלות ותכם עליכו בצלמות הצרות שהיה לכו לשכח את שמך וא עם כן לא עמינו זה׳ ואס שכחנו שם אלקינו ונפרוש בפינו לאל זר עשה אתה בעצמך עליון החקירה והלא אלקים יחקור זמנ בי הוא יודע תעלומות לב ולו לבדן תאות החקירה הזאת׳ ואחר שזכר שבח אומת ישראל בהיותם סו בלים הצרות יעל ה הגלות לאהבת השם הזכיר התרעותת שהיה תתרעם על השם דרך תפלה ואת כי עליך הורננו כל היוש כהשבנו כצאן טבחה׳ עורה לתה תיטן ה׳כלות׳ אף אם נסבול כל אלו הצרות לאהבתך כל עוד נתסנו בנו ת׳ת כאשר עליך ה הורגנו כל היום עד שנחשבנו כבאן טבחה איך תוכל להתאפק על זה ולהחריש עורה למה תישן היולמה פניך המקיר מ ממכו ואף אם תשכח עניינו ולחצנו ת"ת באשר שחה לעפר נפשנו ודבקה לארץ בטננו שאנו בתכלית הדלות והשפלות קומה עזרתה לכו ופדכו לא בעבורכו אלא למען חסרך כי מדרך החסר להמשך על הבוטחים בשם אמ הכתו והביטיו בה חסד יסובכנסו כלות אף אם אינו ראני מצד עצמו מדרך הכטחון לחמשיך החסד חנם על הבוטחים בשם: פרין



פכת התקוה ואל זה רמו המשורר באמרי קוה אל ה' חזק ויאמץ לכך וגי הנה באר שהתקו שבת החוזק והחוזק שבה לקוות יותרי ועל התקוה הזאת היה מוהיר הכבי באמרו חסר ומשכט שמור וקוה אל אלקי תיניר כי התקוה והתוחלת אל השי הוא דבר יותר מעולה מכל התהלות שאפשר שישבח האדש לשי את המשורר ואני תמיד איתל והוששתי על כל תהלתך וזה יר תיאה דבר זה תאד איך את שהנא יוסיף על כל תהלות השי נהרי הכתו אות תי יתלל גבורות ה וכו והיאך אששר שיוכל הא האדש לסשר תהלות השי שהש בלתי בעלי תכלי אף כי לחושיף עליהש אלא שפי השטוק הוא כך כי בהיותו מיחל לשש תנתר הוא מוסיף על כל התהלנת שאפש שיהלל האדם את השי וכן באר זה דור במקום אחר כאת כי התקוה והתנחלת ל לשי היא במו התהלה ביותר מוכחר שבתקומות ובמו היותר נבחר שבקרבנות והוא הקרבן שאינו בא על חטא אלא בנ בכדר ונדב את לך דותיה תהלה אלקים בציון ולך ישולם כדריוניל בי דותיה תלשון תקוה בתו דותו עד הגיעכו אליכם ספי קנו וכן דמינו אלקים חסדך שפי קוינו יניהיה פי הפסוק כן הדומיה שהיא התקוה והתוחלת אליך אלקים הוא כמו ה התחלה בציון שהוא התקום היותר כבחר שבמקומות והיא בכ כאלו ישולם לך כדר שהוא היותר כבחר שבקרבנות לפי ש פאינו בא על חטא יותבד התקנה אתה שיתע התפלה כי התפלח שהיא מצד התקוה אלת יתב היא היותר כבהרת ומצד ש מאתה שומע התפלה עדיך כל בשר יבאו להתפלל ומזר התפלה הבאה מצד דבקו דברי עונות גברו מני ואשי הששני שהם המרדים אתה תכפרם נוהו לגודל מעלת התיקוה כמו שנתבאר למעלה יוא עם שרול פירשו דומיה מלשיון שתיקה כתו שאתרת סתא דכולא משתוקא שנילך דומיה תהלה לפי קשר הססוקים יראה יותר שהוא לשון תקוה יולגידל מעלת הת התקוה היה דוד מוהיר את העם לקוות אל ה'תמיד כלי הפסק אמ' יהל יאראל אל ה' ונג' נויעד על התקוה הגינול הרוהני מהוא העולם הבא את קוה אל ה'ושמור דרכו וירומתך לרשת ארץ יהרי שבאר שבשבר ה צהוה בפרט ושמירית דרך ה׳ ב בכלל יירש ארץ החיים בי כפי דעת ראל ירושת הארץ היא ארץ החיים כמו שאמ כל ישראל יש להם חלק לעולם הבא שכ וצמך כלם צדיקים לעולם יירשו ארץ וכן כמצא חבקוק מזהיר על התקוה והתוחלת את אם יתמהמה חכה לו כי כא י יבא ולא יאחר נאתר מהנא מתמהמה איך אמיכי לא יאחר אבל שירושו שא עם שיתמהמה ראני שיחבה תמיר לגאולה ניח

ניחכה שיבא בלי איחור וכן את׳ישעיה אשרי כל חוכי לו: התרעומת הכמצא בכתובים על אורך הגלות אינו שוה אל התרעומת הכמצא בדברי הכביאים על פרק נ' צדיק ורע לו רשע וטוב לו כי עקר התלוכה בגלות אינה מכד שנחשוב שהגלו הוא שלא כדין אבל עקר התרעומת היא על אחד מהג׳ צרדין שהוכרכו שהתקוה כחלקת אליהן יאם תרעומת החשר ואש תרעומת ההשר ואש גאם תרעותת הכבוד י ותרעותת החסד הוא כי כל עושה חסד הנה בלי ספק כי כפי רוחק התקבל להינתו ראני לקבל היז החסד כן תהיה מדרגת החסד יותר גדולה: ואחר שאנחנו בתכלית השפלות והדלו עד שבמענט הגיננו אל תכלית ההשסד הנה אנחנו בריכין לקבל החסר הינתר גדול שאפשר י ואחר שהחשר האלקי הוא היניצר גדול שאפשר ראני שיחול עליכו ע עתה שאנתנו תשוללים מכל טוב כעבר הזה שהגיא בתכלית השפלות והבדון וזהו שרמן דור באמרו הנה כעיני עבדים אליד אדוניהם וגיוזה הכתניראה כדבר זה איך יאת כי אנו תבתים כעבד אל האדון וכשפחה אל הגבורה והרי האדון לעולם לא רוצה לתוציא את עבריו לחירות ואין העבר מבפה אליו שיושיענו מצרתו ויוציאנו לחירות אלא שרוש הבתו הוא על דרך שאמרנו בי המשורר היה מתרעה לשי ממרת חסרו ואת כי כל כך ארך זמן הגלות עד ששכנו כמדרנת הצ מעבד ולא כעב שהוא מצפה לחירות על יד אוהביו או קרוביו שהוא מצפה עליהם מתי יבאו לגאלו אכל בעבד היושב באפם תקוה וכתיאש תלבאת לחירות והוא העבד הינשב ביד אדונים קשה משולל מכל טוב אינו ברשות עבמו לקיי דתו באמונהתו ואין לו בניש ולא כבוד ולא עושר כי מה שהנה עבד קנה רבו ואין לו שוש תקוה בעולם אלא שהוא מצפה אל יד ארוניו שיתן לו פרוסת לחם שיוכל להתערכם בה וכן השפחה אל יר גבירתה וכן אנחנו כל כך ארך זינן הגלות נתיקה הצרות שהן תוכפו עלינו בחזקה עד שכמעט נתיאשנו מן הגאולה חש ושלוש ושבנו כמררגת העבד הזה שנתיאש לצאת לקירות שלא כבקש רק להתרויים בגלות הזה עם דלותנו ושפלותינו וזה אתרו כן עינינו אל ה אלקינו עד שיחניו ינל כן את חנכו ה חכנוכי רב שבענו בוז כלות אם אתה עושה כדי שיהיה החשד יותר מושלב שאפשר וזה כשיהיה המקבל כ בעדר כל טוב רב שבענו בוז בשחגענו אל הקצה הזה שהוא בתכלי הבזיון וראני שתחום עלינו כגידל חסדיך יוכן הימן האזרחי בתותו פו שחיה תתרעם על אורך הגלות על זה הדרך היה תתרעם ואות בי שבעה ביעות נפשי וחיי לשאול ה הנועו נהשבתי עם תרדי בור כלות כל כך עברו עליכו הגרות עד שנחשבנו כתתים וראוי לך שתחום צלינו כנודל חם חסדך קודם שכגיע אל תכלי ההפסד כי לתה נתות לעיניך וחבריתו את שתיכו תן הארץ חלמתי תעשה פלא ונו הישים בקבר חשרך כלות כבר הנצבו אל קנה שראוי שיחול עלינו החסר האלקי התופלבכי אי אפשר להגיע אל קנה יויור גרול מוז אלא א"כ יהיה בקבר נהיסופר בקבר חסרך כי אולא יהיה חסר אלא יצירה חדשה יוכל התומור הולך כדרך חולה נאולם במומור פ"א שהוא לאיתן האזרחי הורעומת התצטער על חליו אעפי שיודע שרוע הנהגות התכיאו לכך: הנא על ב הדרכים אחרים שהם תרעותת החבטחה ותרעותת תכבוד ותרעותת

התיונה והתנחלת בכל אחד מאלו הפני שזברכו הנה הנא אם בללי ואם חלקית והכללית הנה היא שראני פרק מח׳ לחדם שידה אל השם תמיד שיושיע את כלל אומתו וישיל בנעימים חלקם וואת היא התקוח שעליה א ארול שבתחילת דינו שלאדם אות לו צפית לישועה וא היא ישועת כלל האתה יהחלקי היא שיקוה אל השם שיישר לפניו דרכו ברחמיו וכרוב חשריו ויצילהו מן הדבר שהוא רע ויבחר לו מה שהוא טוב ונאוח לו וזה בשישי בלבו לבחור הטוב נלתאום ברע כי אפי בתעשה ידיו ובתה שהוא משתדל לא ידע האדם תאום ברע ובחור בטוב אם לא בעזר אלהי את ש שלמה יש דרך ישר לפני איש נאחריתה דרכי מות׳ וכז את מה מכעדי גבר נאדם מה יבה דרכו ולא מחיאש מלחוה אל השם בכל מעשיו מיראת עונותיו כי השנחת השם תמשך תמיד על התיחלים אליו על צד החסד לא על התיחלים על צד הגמול אמ הכת הנה עין ה'אל יריאיו וגו וביאר שזהו בתקוח החלקית ועל כן סמך לו להציל ממות נפשם ולחיותם בר ברעב וכי תוצאן אותו צרות רבות ורעות יחוק בתומתו ויוסיף אומץ לקוות אל השם ויחשוב בלבו וידע וישכיל כי אין מעכב ביד השם מלתיו את שאלתו ולעשות את בקשתו כי יכולתו ב"בת ויש לאל ידו להוציאו מצרה לרוחה כרחמיו וכרוב חסריו שהם ב"בת ובזה יושיף להוות אל השם וכן ביאר זה ירמיה הנביא בסער מיכה כשהיה מדבר על תוקף הצרות ש שהיה כל חחד מישראל סובל בגלות את ותוכח משלום כששי וגו׳ דל כל כך הם חזקות ותכופות הברות הבאות עלי עד ש ששכחתי תחר השלל ונשיתו תחר הטוב' איך הוא ומתו כך הייתי אות אבד כצחי ותוחלתי תה ובאר הסבה לתה היה חושב שאבדה תקותו כי אפי לזכור עניי ותרודי הוא לענה וראש יכי זכור תקור כתו זכור תלחתה אל תוכוא י ואת׳ אחר זה זאת׳ אשיב אל לבי על כן אוחיל חסדי ה'כי לא המנו ונו דל מה שאני משיב אל לבי בחוקף הצרות הוא כי חסדי השם לא חמו , וכי לא כלו רחמיו כי הם ביבת ולא יונה לעולם ה׳כי אם הונה ורחם כרוב חסריו ועל כן איני מתיאט לצאת מן הצרוה י נכן ביאר זה דוד על התקוה הכללית ג'כ את יחל ישראל אל ה כי עם ה החסד והרבה עתו פדות - דל אל תתיאשו מלקוות אל השם בסבת רוב העונות כי אין אתם עתידין ליגאל מצד זכיותיכם כי לא יספיקו לכך אבל הגאולה ממעמקי הצרות תחיה על צד החשד לבד ולזה ראוי ליחל אל השם בלבד ולא לאלתו כי עם ה'החסד ואין נמצא מן הנמצאי' שיוכל לעשות חסר זולתו כמו סנתבאר פרק יו מזה המאמי ואף אם ירבו העונות הרבה עמו פרוח כי אי אפשר שיהיה כח החוטא ל להטוא יותר גדולה מכח השם למחול ׳ אכ הוא ישדה את ישראל מכל עונותיו ׳ ואולם בתקוה החלקית הגיע ותשלם כו בויבת המקווה עם התפלה את' דוד קוח קויתי ה' ויט אלי וישמע שועתי ויעלני מבור שאון מטיט חיון ויקם על סלע רגלי וכו׳ וזה לפי שהתקוה החלקית אינה תלויה אלא בו ובשתהיה לפי מה שראוי אין שם מוכע כי אין בילות מזר הנותן כשיתפלל ארט על הדבר המקווה יורה שהתקוה ההיא אמתייע ובזה יוכל לקבל החשר המקווה אבל התקוה הכלליה אף אם תהים בראני מצד איש אחד או מתי משפר לא יציע וישלם הדבר המקונה לפי שאין התקוה כראני מכל המקבל שה סהוח כלל האותה ואחר שאין המקבל תוכן מבד התקוה אי אפשר שתשלם התקוה ההיא ינלזה מה שתלו הזל הגאולה הכ הכללית בזתן או בופות את אני ה בעתה אחישנה זכו אחישנה לא זכו בעתה יואלם החלקית אין לה התלות בזתן אלא כ כפי מה ש כין המקבל עבמו לקבל החסד מזר התקוה רק תניע ותשלם תקותו עם התפלה

פרק מט׳

זיתישו הכח ויחליאו הנפט חולי גדול עד אשר ישימוה סכלה׳ וזה כי בסבת התקוה והתוחלת לדבר מה תהיה הנפש טרודה לחשוב מחשבות להשינ חדבר ההוא המקווה ולא תחדל מלחשוב תמיד בזה עד אשר יכבה אור ה השכל מעליה ותשאר הנפש עמומה על זה אמ הבתו תוחלת ממושב' מחלה לב ועל כז ראני לכל חבם לב להסיר מנפשו חתקוה והתנחלת וזה כי כשת חדל הנפש תלקיות דבר קשה ההשנה ותפתפק בווה שתשיב לא תהיה הנפש טרורם בדבר ו ו השוב בדברי תדע והשכל ועטינים תרבים אור השכל ותוהירים אותו וא"כ איך נאת כי התרוח והתוחלת אל התאתין טוב עד שנתצא הנביא מוחיר על התקוה יותר מכל הדברים כלם את ואתה באלהיך תשוב חסר ומשפט שמור וקוה אל אלקיך תמיד שיראה שהתקוה דבר חכרתי אל התאמין כשמיר חסד ומשפט יותר והתשובה בזה כי התקוה לדבר שהמקוח תסיפק בו אם יציע אם לאו תטריד הנפם לחמוב מחשבות כדי להשינו אבל התקוה לדבר שהאדם תובטח בו שיבא כמו שיקוה לאור הבקר לא יטריר הנשם אבל ישמחנה בהיותה משערת הטוב ההוא המכוקש והיותה בוטחת שיגיע ועל זה ה הדרך ראוי שתחים התקוה לשם כשיהיה בנטח בו בטחון טלם שישלים תקותו בלי סציק אחר שיש יכולת בידו ואין מי שי שיעכב על ידו לא כתי שתקוה דבר שמסופק בו אם יציע ואם לא יציע י והתקוה הואת תחוק הלב ותשמחתו את' הכתוב חזק ויאמץ לבבכה כל המיחלים לה׳ כי התקוה אלת לא די שלא תחלים הלב אלא מתחוק אתו כי המקה אל הטם בהיות לבו סתוך ונשען על ה'קדים ישראל באת'שיתלא מאלתו יוסיף אותץ ויתחזק כחו הוא שאת'הכתו וייעפו בערים וגו וקויי ה יחליפו כיו דל הצערים מיזין מדרכם ליעי ולתנו והבחירים שדרכם להחליף כח כלם כשול יכשלו וייצפו וייגעוי

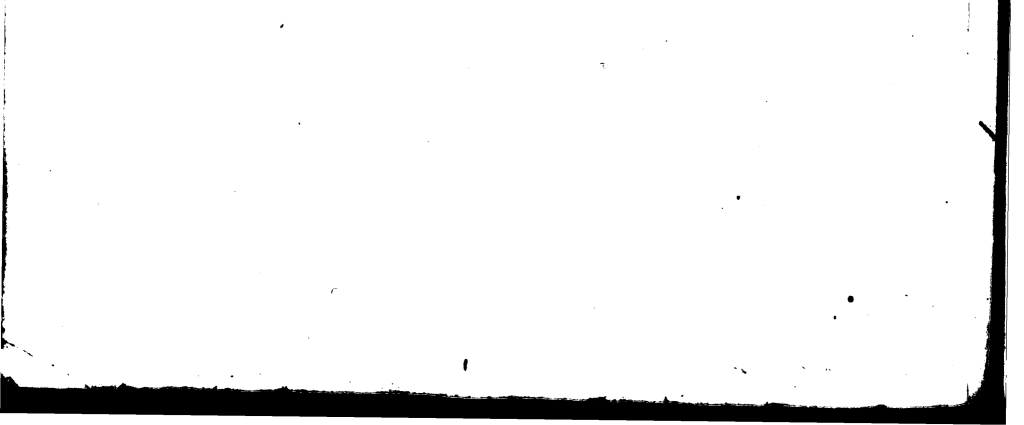
וראני שישחל שנאל ניאול כי התרוה נהתנהלת איכו דבר נאות לטבע האדם כי הם יטרידו התחשבה ני

צאולם קויי השי יחליפו כח וירבו עצמה נמצר שירבו עצמה מכלו לקוות יותר ומצד היות התקוה אל השי שחוא דבר יתחוק יותר ער שזרברים הללו הם כתתנתלים התקוח סבת החוזק והחוזק סבת

### מאמרד

התרעומת האחר שהנא תרעומת הכבור ואמ זכור ה'תרפת עבדיך כלומ מוסף על חפרך ועל אמתך זכור גם כן מה שאכו סובלים מכל האומות וראוי לך להוש על דבר כבוד שמך אשר הרפו אויביך ה וכל עמים רבי אשר חרפו עקבות תשיחך לל איחור ביאתו כמו ולא יעקבם כי ישמע קלו או פי עקבות משיחך אחרית משיחך יוירמוז על מלכות בית רור שלא היה אחריתו טוב ואפש שנאת כי פי אשר חרפו אניביך ה' היא כנוי אל השם שהיה מדבר עמו כמו ובקש ה' מיד אניבי דוד שהנא כנוי אל דוד שהיה מדבר עמנייוכאלו אמ ובקש ה מיד דוד יוכן בכאן פי אשר הרפו אויביך ה אשר חרפיך כ כל עתי רבי שאותרים עליך שאתה בלתי יכול להושיע את ישראל ולזה סיים ברוך הלעולם אתן ואת כאלו את יתצלה האל מחרפית אלן המחרפים עלוי רב כאדם האות כר מינן שייוחם אליו חסרון גדול כזה או יהיה פילםי הדרך הרא הראשון כי השי ברוך ותקור הטובות לעולם שהוא זתן כלתי בעל תכלית וראוי שנברך אותו על הרעה כשם שתביכי על הטובה וזה כי אחר שהוא יה מקרו הטוכות כל מה שימשך ממכו הוא טוב או לתכלית טוב וזה כי כל פועל שנראה כ מיגולהו מסודרה בתכלי הסדור מהשלמו והטוב ראוי שנחשוב שאי זה רע שנתכא באי זה פועל מפצולותיו הוא להכלית טיב שאם לא כן יהיה זה אם ללאות ממנו שלא יוכל לתקן הרע החוא או לחסרו ידיעה שלא ישער ברע ההוא או שישער בן והיה יכול לתקנו ולא רצה אבל עשה אותו בכוונה ובפעל השיית אי אפשר שיהיה זה לליאות או חסרון יריעה כי גדול ארוכינו ורביכח ולתבונתו אין מספר אכ נשאר שנעשה בכוונה מתנו יואחר שהוא יתברך טוב גמור וכל פעולותיו כ בתכלי הטוב והשלמו ראוי של שמה שנראה אותו בפעולותיו חש ושלו רע הוא לתכלי טוב אלא שאנחנו לא נשער בזהי נלזה את אתן ואתן כלו אתן על הרעה ואתן על הטיב כי בלי ספק הכל הוא לתכלי טוב אף אם לא נשער אנחנו בזה : הטוב הגמור הוא אטר לא ישתנה ולא יקבל חסרון ולא תוספת שאם היה משתנה אם שישתנה אל הרע פרקנא

או אל הטוב ואם ישתנה אל הרע אינו טוב גמור אחר שהיה יכול להשתנות ואם ישתנה אל הטוב הנה לא היה טוב גמור א"כ ולזה הוא מבואר שלא יקבל תוספת ולא חסרון ינלמה שהיו כל הנמכאות השפלות הס מתפעלות ות שתכות תמיד להיות ההפביות כתצא בהן והשכוי וההתפעלות לא יבא כי אם מצד ההפך כי הדבר לא יתפעל מעצרוו נלא מרומהו אלא מצד הפכו הן שיהיה ההפך בו בעצמו כמורכבים מן היפורות שהיפורות שבהם הם השכיים זה לוי: או חוצה לו במים והאויר שהם פשוטים וכל אחד מתפינל מחבירו כשיתקרב אליו לפי שמדרך ההפכים כשיתובר האחד תזם על האחר בפי יכלתו יתוה הצר היו הנתצאים השפלים תשתנים מיום אל יום להיותם תורכבים תהשכים עד שהיה בקדמונים מי שחשב כי בסבת ההשתנות הנמצא בתורכבים אי אפשר לות על שום דבר שהוא הוא הדבר שהיה אחתיל במו שאי אפשר לרמוז אל מי הנהר הנגרים תמיד ולות אלו המים הם אותם שהיו בכאז אתמול בי כבר אפשר פהתים של אינתול היו תיוקים נהתם יהיו מרים או בהפך כן ראובן על דרך משל להתתו בשנוי מתתיד אפשר שישתיה מזנו היום ממה שהיה אתמיל נשיהיו יודותיו משתכות לשי זה כי המדות כמשכות אחר המזבכי מי שמזב לבו חש רוחיו בלי ספק יגבר עלינ הכעם ניהא כעםן ועל זה הדיך בשאר המדות ולפי זה אין ראובן היום אותו שהיה אתמול וכן בכל הדברים השפלים התנרכבים להינת השנני תתייד בהם אי אפשר שימצא בהם טוב גמור ואי אששר שימצא טוב גמור אלא בדבר הקיים ניזה היו הנביאים נהחם דים כאלית ור חנינא בן דוסא וזלתם מבזים טובות העולם הוז להיותם משתנים נאין בהם דבר קיים ולא היו חושש ז אלא לדבר הרוחני התיועד לנפש שהוא דבר קיים שאין השנוי ניוצא בנ והיו בוחרים לסכול הצער בעולם הזה להשיג אותו תעכוג להיותם יודעים מדרך התעכוג להתצא אחר הצער כתו שהנ מדרך ההפבים להמצא האחר בסור חבירו כי ההויה לא תמצא כי אם אחר ההפסר וההששר כי אם אחר ההויה וכן לא תכא השתחה כי אם אחר העצבון יוכן התעלה לא תבא כי אם אחר השפלות ולזה תמצא כי בשהיו ישראל במברים ב בתכלית הדלות והשפלות אז השפיע להם הפי כורת ההתרוממות והכבוד אמ הכתו האה ראיתי את עני עמי אשר במ בתצרים וגו ואות אעלה אתכם מעני מצרים ונו׳ וזה על דרך טבע ההניה שתמצא אחר ההפסרכי לא תמצא הנית הא החתרוח רק אחר הפסד צורת הביצה ולא צמיחת הזרע רק אחר הפסד צורת הגרעין יוכן לא תמצא הישועה והצלחתה החומה רק אחר היות האומה בתכלית השפלות הדומה אל ההפסד וזהו שאמ הכתו כי כארץ תוציא צמחה לל אחר הפסד בירת הגרעין כן ה'אלקים יבתיח צרקה ותחלה אחר תכלית השפלות והרלות הדותה אל ההפסר וכן התכוחה לאיתבא כי אס אחר היגיעה את התכם בקצת התכוחה בתכוחה תאבד התכוחה ותוריט היגיעה יוזהו מה שכאת ביששכר וירח ת מכוחה כי טוב ואת הארץ כי נעמה ויט מכמו לסבול וב׳ נירצה לומ׳ לפי שהיה יששכר כוסף המכוחה והתעכוג יראה כי ההרץ טובה להחערג בה נטה שכמו לסבול כלות שהיה יגע תמיד בדי שישתכר ויהיה לו ממון שינכל לכוח איתכ וכדי שי פיוכל להתענג בכ לקח ארטות לעבודה והיה נותן מהם משוזהו ויהי למש עובד ואל את ברכה דרבה נירא מנוחה כי טוב אין מכוחה אלא העולם קבא שכ נשם יכותו יציעי כח



ותרעומת ההכטחה הוא מה שזכר איה חשריך הראשונים היוגו ותרעומת הכבור הוא מה שאמ זכור ה' חרשת עבדיך ש שאתכו וג׳אשר חרפו אויביך ה׳ונו וכדי שיתבארו שיני אלו התרעומות על פי דברי המשורר אפרש המזמור כדי שיהיה נקשר יפה על זה חדרך יהנה הנא התחיל ואת חסדי העולם אשירה וגו וזה ע"ר מה שאת ירמיה הנביא ע"ה בדיק אתה ה כי אריב אליך אך משפטי אדבר אותך כמו שפירשנו למצלה וכן הסי דבריזה המשורר אני יודע שאיני יכול להכקיש חסדי סשם ית המתפשטים תמיד על בריותי הן בנמצאים העליונים הן בנמצאים התחתונים וע"כ אני אשורר חסדי השיתתי ואפרסם ואודיע אותם לבני אדם תמיד ולדור ודור אודיע אמוניתך בפי הל אודיע הקייו וההתמדה אשר בהם כי לא אוכל להכחיש אותה אבל עם כל זה לא אחשוך פי מלהתרעם ולא על מדת החסד אבל על מרת האמננה והוא תר תרעומת ההבטחה וזה שאני רואה שאין הקיום נהאמונה שוה בכל כי אמרתי עולם חסד יבנה שמי תכין אמונתך בהש כלות׳ כאשר חשבתי בלבי כי כל העולם נתצא ונתשך תהשי על צד החסד הן העליונים הן התחתונים וא׳כ היה ראוי מכמו שהכל נמשך על צד החסד שהאמונה והקיום ימשך בכלם על השווי ואני רואה כי אמונתך שהוא קיום החסד הוא בשמים בלבד הל בעליוני אבל החסד הנמשך על התחתונים כמו מה שאמרת כרתי ברית לבחירי נשבעתי לדוד עבדי עד עולם אכין זרעך ובניתי לדור ודור כסאך פלה אינו כן כי אין הקיום נמצא בחסד הזה כמו שהוא נמצא חסד הקיו בעליונים והתחיל לבאר איך חסר ההמצאה והקיום נמשך בעליונים ואת ויודו שמים פלאך ה'כלו פלא החשר שנשית עמהם להתביאם בתכלית השלמות אף אמוכתך שהוא הקיום שאתה כותן להם יודו אותו בקהל קדושים הל בכלל הש השכלים הנבדלים שהם עלות לגלגלים והם התניעים אותם כי כלם מודים ותכירים כי אתה אל נערץ בסוד קדושי רבה ושאין בעליונים דותה לך שיוכל לעשות חסד כתוך כי תי בשחק יערוך לה׳ידתה לה׳בבני אלים כי כלם יודעים שאתה אלוה על כלם ושאתה אלוקי בבאות הסתים והארץ ושאין כמוך חסין יה ואכי רואה שאתוכתך סביבותיך כלות כי הקינם איכו אלא בעליוני לבד ואין זה מצד שאתה אלקי השמים בלבד ולא אלקי הארץ בלבד כי לך שתים אף לך ארץ ת תכל ותלואה אתה יצרתם בפון ויתין אתה בראתם וגו לך זרוע עם גבורה לעשות מה שאתה חפץ ולשנות הטבע כשי רבוכך כי צרק ומשפט מכון בסאך כלומ כל הדברים הנמשכים על צר החייוב כדברים הטבעיים שאי אפשר להם שי שישתנו והם מקראם צדק ומשפט במקום הזה כלם נמשכים מן השמי שהם מכון כשאך אבל הדברים הנמשכי על צד החסד והאמת אי אפשר שימשכו משום כמצא זולתך אלא איכ יקדמו פניך לתתם כי אין נמצא בעולם שיוכל לעשות חסד זולתך כמו שנתבאר פר׳ין מזה המאמ׳ וא חכ חתחיל לבאר שהחשר הנמשך על התחתוני ראני שיהיה נמשך בעם היותר כבחר נהם העם היודעי להודות לשי ועב את אשרי העם יודעי תרועה דל יודעים להודות לך כי תרועה כתו בז בזמירות כריע לו והעם הזה הם ראויים שיהלכון באור פניך כלות שימשך להם החסד והאמת הנמשכים מאור פניך בתו שאתרכו לפי שהם יגילו בשמך כל היום וירוכו בזרקתך ויתחללו בשם קדשך ויודו כי אתה סבת הצלחתם והם מ מכירים כי תפארת עוזמו אתה וכי ברצוכך תרום קרכנו ועלכ הם אומרים תמיד כי לה מגננו גו הל כי מלך ישראל ו ומנכם ושר בבאם הוא מהשיולא מזולתו וזה בי אז דברת בחוון לחסידיך לל שתואל ונתן הכביא ואמרת שויתי עזר על גבור הל על דוד כי כבר היה דוד גבור קודם שנמשח למלך כמו שאמ על עצמו גם את הארי גם את הדוב הכה עבדך נהמשיך לזה איך אחר שכתן לו המלכות והחסד הזה כברת לו ברית עליה עי כתן הכביא להיות קיימת לו וזהו שאמ ויאמ נאמונהי וחסדי עמו ובשמי תרוש קרכו לעולם אשמור לו חשדי ובריתי כאמנת לו זרעו לעולם יהיה וכסחו כשמש כגרי דל שיהיה מלכותו נצחי בתחתוני כסמש בעליונים וכירח יכון עולם כלו וכתו שהירח יכון העולם התחתון כן תלכות בית דודיכוכן אותנ ועד הנה הוא זכירת הברית שנכרת עם דוד ועם זרעו ומכאן ואילך הוא זכירת התרעומת ומחלת דבריו בזה הוא אתרו ועד בשחק כאתן שלה כלות העד שנתנו בשחק והוא השתש או הירח אני רואה אותו שהוא כיונון ו וקיים סלה י ואולם הדבר מבאעליו העדות שהוא מלכות זרע דוד אינו כן כי אתה זנחת ותמאם התעברת עם משיווןי כארת ברית עבדך חללת לארץ כזרו והשלים עניין התרעומת הזה שהוא תרעומת הסבטחה ואת כמדבר בלשון המ המתרעם זכוד אני מה חלד על מה שוא בראת כל בני אדם כלות איני תמה על זה העניין מנדי כי אני זוכר מה חלדי שהוא כאין נגדך ואחר שאין הגלות לכל אדם אלא מסשר ימיו שהם מוצטים כי מי גבר יחיה ולא יראה מות ושימלט כ נפשו תיד שאול סלה ולזה אין זה התרעותת מכדי בלום אבל עקר התרעותת הוא בהקש אל אמונתך וחסדך כי חיה ח חסריך הראשונים ה כשבינת לדור באמונתך יאפשר שירמוז בזה שאם לא יקיי החסד הזה שכשבע לדור שיבא המשיח כדי שעל ידו ישלם המין האכושי וישיבתכליתו כמכא שהמין כלו כברא לבטלה אחר שלא יגיע לתכליתו וזהו אומרין זכור אני מה חלד על מה שוא בראת כל בני אדם כלות בריאתם תחיה לשוא אחר שכלם סופם למות כי מי גבר יחיה ולא יר וראה מות ואם לא ישלים כפשו בחייו לא תשאר אחר המות וא"כ איה השריך הראשונים ה כשבינת לדוד באמונתך כי ה התכלית הזה אי אפשר שיושבאלא בביאת התסיח כי אז יהפוך השם ית אל עתים שפה ברורה לקרוא כלם בשם ה ולע

ולעבדו שכס אחד ואם אין המשיח בא נמצא מציאו המין לבשלה יואחר שהשלים עניין התרעומת הזה שהוא תרעומת

המיעד אל פנחם רומו אל פלום תנותו הנפט בעולם הבא מאין בו הפך יוירה על זה מה מוכר הבתוב בעונט הר הרשעים אין שלום את ה לרשעים ואין חיי הרשעים בעולם הזה נעדרי השלוה וההשקש יותר מן הצדיקים אבל ירמוז אל שלום הנפם בלי שנק בעולם הרוחני שאין בו העך שעליו נאתי שלום רב לאוהבי תורתך יולפי שעקר שם השלום כאת על דבר מאין בו השביות כנוהו רול אל המי ואת גדול השלום מהגא מתו של הק"בה שכ ויחרא לו ה'שלום וזה כי ב בעבור מהנתצאים זלתו ית תצד מהם עלולים ידותה בהם הפכיות תה כאלו תאת כי העלול הראמון הוא תחוייב הת התציאות נאפטר התציאות תחוייב בבחינת עלתו ואסטרי בבחינת עצתו ולזה אי אסטר שיתואר בסלום תכל צד אבל האל ית אין בו אפטרות מציאות כלל כי הגא מחוייב המציאות מכל צד ולזה יקרא שלום כי לא ידומה בו צד הפכיות כלל ולוז היה תציאותו שלום ואתת יולהיות השלום רומו אל התעטוב הרוחני בעולם העליון שהוא רחוק מן ההשך והוא הע העולם הבא שהוא עיקר השכר לנפש ואל שלום הנוף בעולם הזה שהוא שבת השכר בעולם הבא הוא שנוכר בסוף בר ברכת כהנים וישם לך שלום לרמוז אל שני מיני השלום בעולם הזה ובעולם הכא כי בתחלה את יברכך ה׳ וישמרך על הצלחת הקניינים הגשמיים נשמירתם יואחר את יאר ספנת אליך ניחנך על סצלחת החבמה ושלמו התורה שנקראנ אור שניכי כר תנוה ותורה אור יחכמת אדם תאר פנת יוחנך רמו אל השלמו השכלי את משה וארעך למען אמצא חן בעיניך ולפי ששתי אלו ההצלחות מתכגרות לל הצלחת הקניינים הגופיים עם שלמות החכמה והתורה שסם סבות אל שלמות הכפש ולשכר העולם הבא ולמכוא חן בעיני השם את בסוף וישם לך שלום לרמוז שנריך אל השלום לחשיג ם השלנט הרוחני בי תאמר האדש תורכב משתי כחות השביות כח חתרי וכח נששי אי אפשר שיושג השליוות האנושי אש לא בהיות שלום והסכמה ביניהם מינתן לכל אחד מהם חלקו הראוי לו ועל ידי כך יושג השלום הרוחני יולפי שהשכר ה הרוחני הנפשיי הנצחיי אי אפשר שיוטן אלא על צד החשד התוחלט כתו שנזכר פר לה מזה התאת הוצרך להזכיר נשיאו פנים ועל כן אתיישא ה'פניו אליך ואחר כך לרמוז על השכר הרוחני הנמשך מנשיאות השנים את׳וישם לך שלום לר לרמוז כי אורית כל טובות שבעולם למין הארם הוא השבר הרוחני לנפש שנקרא שלום וכן את דוד התלך ע"ה שמור הם וראה ישר כי אחרית לאים שלום ::

> נבכאן שמנו אמריי דברינו ביוה שבוננו באת השפריוהשבח לאל הנותן שח ותעצומו אשר אדי הנה עזרנו ייתע ויתרמים על כל ברכה ותהלה :

וככאן נשלמה חקיקו המאת הנכבר הזה המוקרש אשר בו שמנו השנחה יוצירה אל שיהיה שלם בכל פרטי מלאכתו עם שהונה ודניה על ידי יודעי שער ומביני מדע דיוק נשלא עד שירוחק ש בזולתו דיוק כינצ בו והינה השלמתו עם שונציכו אשר במדינת לומבידיאה תחת ממשלת החדי האביר דוכום מילאנו יחייא ה' יוצ ויאמנה בעסרים ואחד יום לחדש טבת שנת חמשת אלשים ומאתים ושפה וארבעים לבויאת עולם : יוצרך העוזר ויתרומם על כל ברכה ותהלה אתן

כלק וער:

ואטי התלמיד המשרת אשר עשה במלאכת השער היקר הזה שהנא מהמאמרים א אשר עליהם יאמר המסילאים מפו נמתוקים מדבש נכועת צועים יאחרי ראותי שתעוררו אלקי אשר בכפש מורי נרבותי אשר בזה המקצ' להרבין תורה בישרא במה שחקת בדברי תוריצינו בשכבר כתב יושר ודברי חשץ נמצורה להם המאמר הזה הנכבר אתרתי על דרך מליצת השיר בי מציון תנא תורה נדבר ש' משונצינן:

Renish'y migicion aisprini Co

•

(נייען

כח ואין ארץ אלא ארץ החיים של לעולם יירשו ארץ ניט שכמו לשבול בתורה ובמצות וכו ונראה שאמרת כן לפי שמצאנו בכני יששכר שהיו חכתים נדולים כתו שנ ותכני יששכר יודעי בינה לעתי לדעת תה יעשה ישראל אתרו שואה התנוחה שבחר יששבר לו לכחלה אי אפשר שירתוז בה הבתו אלא לתכנחת העולם הבא ויאת כי לפי שיששבר היה חושק תאך הת המכוחה והתעכוג וראה שאין מכוחה אמתית אלא בעולם חבא תעכוג וסוב אמתי כי אם בארכות החיים והמכוחה וחת וחיתנכוג ההוא אי אפשר שיושנו אלא בעמל בחכמה ובתורה ובמנת כמו שהוא מדרך כל הענוג שלא יושג אלא אחר העתל נהצער נטה שכתו לסבול בחכתה ובתירה ובתצו שהוא העתל התכיא אל התעכוג ההוא שהוא התעכוג והתכוחה האמתיים שאין בהם שנוי והם הטוב הגמו שאין רע דבק בו בכלל וזה כי כל תענוגי העולם הזה וטובותיו ימצא הרע דבה בהם תתיד לפי שכל אחד תהן יתצא הפכו עות או סמוך לו את שלמה מעיד על זה יש דרך ישר לפני איש ואחריותה דרכי מות כלות כי תה שידותה אל האדם שתוא טוב אינו כן כי פעמים יחשוב האדם בדבר מה שהוא טוב ובפוא הטוב ההוא ימצא הרע כמשך אליו מיד והביא ראיה לזה ואת נס בשחוק יכאב לב ואחרית שמחה תונה יאת כי אפי השחוק ש שכל אדם ישפוט בו שהוא טוב לפי שכל אדם מתענו בו יביא את האדם לידי כאב לב ואחרית השמחה תונה וזה כי בם בשמחה נהשחוק יתפשטו הרוחות ויבתו לחוץ ויתקורר הלב ולזה יבא היבון מיד ואולם תענוני העולם הבא לא \* יתשך להם שנם צער ולא רע ולא שנוי לפי שהם דבר רוחני ואין בהם הפכיו ולוה אין בהם הפסר ולא שנוי ולא העדי וזה כי ההפסד וההעדר והשכוי והחסרון ימשך לדברים ההפכיים ולדברי המורכבים מהשכים להיות כל הפך מבקש להתנבר על חבירו ולנצח אותו וכאשר יתנבר עליו לא ישקוט עד שישחיתנו ויפסידהו מכל וכל ובזה יפסד המורכב ואי אפשר שיתקיים המורכב או שיקבל צורת השלמות והחיות אם לא בהיותו רחוה מהתכיות ולזה יתקיימו הגלגלי ויקבלו בורת השלמות והחיות לפי שאין בהם הפכיות והיסורות לפי שהם בעצמם החפד לא יתקימו אבל יתהפכו קצתם אל ק קצת ולא יקבלו צורת השלמות והחינת והמורכבים מן היסודות יתקייתו ויקבלו צורת השלמות והחיות בהיותם רחוקים מההפך וכל מה שיקיב המורכב אל השווי תנדל מעלת בזרת החיות המחובלת והצורה ההיא תתקיים ותינמור במורכב כל מה מיהיה ירחוק מן ההפכיות וזה יהיה בחיות ההפכים אשר בו מתנמלי על השוני בעניין שיהיו החום והקור אשר במורכב שנים שאם יגבר החנם הנה הנא ישחית הקור ניפשידהו או בהפך נכן שאר ההשכים ראני שיהיו מתיחסי בננני שלא יגבר אחד מהם על חבירו ניחיה בכל אחד מהם כח לנצח את חבירו כפי הכח שיש בחבירו לנצח אותו ובהיותם מחנתלים ומסבימים על זה הדרך יתחיים המורכב וכאשר תפור החסבמה ניתגבר האחד על האחר יעסד המורכב ע וכמצא לפי זה שהבח והעוז הכמצא בכל אחד מהיסורות ההפכיים אשר במורכב לנצח את חבירו כשעור מחבירו מנצח אותו הוא הבת קת התורכב והתגברות אחד מהם על האחר שלא על זה הדרך הוא שבת ההשחתה והתעסד ועל זה את עומה שלנם ובורארע כי ההסכמה בין ההסכי יקרא שלנם נהוא סבת ההניה נהקים למורכב כל מה שיתמיד השוני ההוא כמו מבהסכתת האנשים המתחלשים בדעות קצתם עם קצת יתקיים הכלל כלו כי כשתמצא ההסכמה בין הכעסן וה נהסבלן ובין הכילי זהמפזר ובין מאר המדות ההעכיות תמצא המעלה וזה בשיהיה בכל אחד מהקצוות כחלהתגבר׳ על חבירין כמו מחבירו מתובר עליו כי זה יהיה סבת הקיום והטלום ווהן שאמי הכתו העו לעמו יתן סיברך את עמו בטלום כי הוא היה מתפלל לשם שיתן עוז לעמו ולא שיהיה שנוו גדול בעניין שיתנבר האחר על האחר וישחיתהו ויהיה זה סבת התטטה והתריבה אבל סיתן להם עון בענין מיברך את עמו בשלום כדי שתהיה ההסכמה ביניהם ולא ינבר אחד מהקצוות על האחר בעניין מתסור המעלה ניבא הפחיתות וההסכמה הזאת תקרא סלום ולזה יכונה התענוג חרותני הנפטי בשם פלום להורות על שהתענוג ההוא אין בו ספריות ולוה לא יששר במו שהשלו שם יונח על ההשכמה בין האנשי תבלי התנבת׳ האחד על האחד אליול בשעה שהצדיק נפטר תן העולם שלש בתותשל תלאכי השרת יוצאין לקראתו אחת אומרתיבא שלום וכן את הכתו ואתה תבא אל אבותיך בשלום וגו וזה כי כתו שהשלום הוא סבת הקיום בדברים התורכבים מהעכים כן כמתהיה הנעם תוכנת להדבק בעלתני תבלי העכיות ידרא התענוג הנפטיי שלום לה להורות על הקינם י וכן כתצא מההבטחה מהק בה תבטיח לצדיקים לתת להם מקינם וההתמרה תקרא שלנם את השי על פנחם הנני נותן לו את בריתי שלום ' ולפי הקבלה האומרת שפנחם זה אליהו יהיה פי השלום ההתמדה והיום לנפש בנוף נזה יהיה כשתתמיד ההסכמה בין היסורות ההפכיי בעניין שלא יגבר ההפך האחד על האחר ועם ההסכמה הזאת שהיא השלוש תסור סבת ההפשד ופטט הכתו שנ עליו בריוצי היתה אתו ה חייש והשלוש יורה על זה יוכן פשט הנה אנ אנכי שולח לכש את אליה הנביא יורה על היות אליהו עדיין קיים בגוף ונפשי ולפי דעת החולקים מדיל ואומיכי פנחב איכנו אליהו והיה השלום התינבד

and the second of the second o • •. ``i