# JOSHUA VAN OVEN

# AMANUAL OF JUDAISM

הועתק והוכנס לאינטרנט www.hebrewbooks.org ע"י חיים תש"ע

LONDON: 1835

These images are from the collection of the Library of the Jewish Theological Seminary (JTS). JTS holds the copyrights to these images. The images may be downloaded or printed by individuals for personal use only, but may not be quoted or reproduced in any publication without the prior permission of JTS.



# הועתק והוכנס לאינטרנט www.hebrewbooks.org ע"י חיים תש"ע

### A MANUAL OF JUDAISM.

These images are from the collection of the Library of the Jewish Theological Seminary (JTS). JTS holds the copyrights to these images. The images may be downloaded or printed by individuals for personal use only, but may not be quoted or reproduced in any publication without the prior permission of JTS.

LONDON NYED BY JOHN WESTHEIMER

81931

Tm

\_\_\_\_A

## MANUAL OF JUDAISM,

DETAILED

IN A CONVERSATION BETWEEN A RABBI AND HIS PUPIL;

BEING

AN INTRODUCTION INTO THE KNOWLEDGE OF THE PRINCIPLES OF THE JEWISH FAITH; FOR THE USE OF THE JUVENILE

MEMBERS OF THA

PERSUASI

By JOSHUA VAN OVEN. Esq.

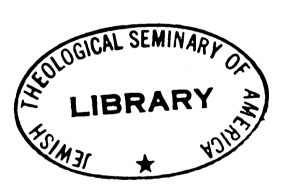
M. R. C. S. L.

### LONDON:

PRINTED BY J. WERTHEIMER, LEMAN STREET, GOODMAN'S FIELDS; AND SOLD AT THE JEWS' FREE SCHOOL, BELL LANE, FOR THE BENEFIT OF THAT INSTITUTION.

A. M. 5595-1835.

BM 570 V35



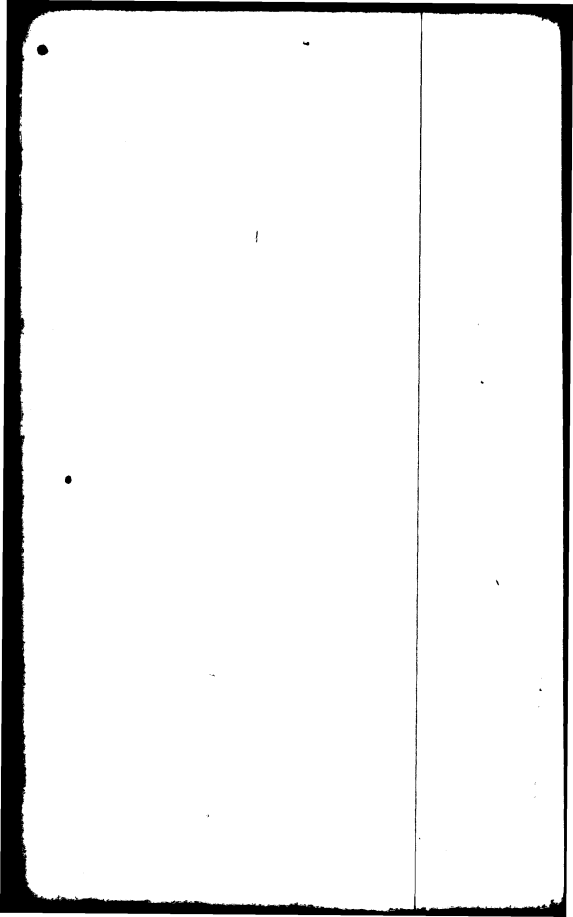
### To Mr. and Mrs. de ROTHSCHILD.

In heaven affianced, and on earth united, your kindred souls have made Charity your occupation, and Benevolence your delight. To you, Sir, whose family name resounds throughout the continent in tones of national gratitude for princely munificence; to you, Madam, - who, inheriting the warm philanthropic feeling of your esteemed Father, are following the same impulse with increased earnestness and delicate dispensation; and conjointly to you both, - who so unostentatiously and generously have, year after year, secretly provided for, and publicly patronised, the Jews' Free School—this attempt to aid your transcendant efforts and promote the spread of knowledge in the principles of our holy religion, is most respectfully inscribed by

Your admirer

And very humble Servant,

THE AUTHOR.



### PREFACE.

### To PARENTS AND GUARDIANS.

Or all the duties incumbent on man in society, there is not any so important, so exciting, and so interesting, as the education of children; from birth to adolescence its progress exhibits a scene of delight. According to the improved system, the primary elements of learning are at present polished into agreeable subjects of amusement, the labour hitherto attached to dry unintelligible tasks is banished, and as the powers of the mind become developed, they are called upon and exercised in aid of the exertion requisite to attain learning and science.

This state of things, combined with the great advancement lately effected in all

branches of human knowledge, together with the simplification of the preparatory technicalities, have rendered the high road to learning most astonishingly easy and wonderfully pleasant: it is, however, much to be feared, that our present youth will be over this smoothened path with the rapidity of a steam-engine, and that the impression so made, unlike the result of a regular steady progress, may, from its indiscreet haste, prove as superficial and evanescent as

The risk of such failure in ters is neither very great nor important; the collision of society will always keep alive the effort of, at least, appearing to be well-informed; and the absence of the higher grade of learning in common life, is not much to be lamented: but there exists a portion of education of much greater interest: the initiation of the young scion of mortality into the knowledge of his moral situation in this world, and the directing his young thoughts into a proper channel; by making him acquainted with divine truths and religious duties, which, it is to be feared, are much neglected: "The superficial knowledge, or rather the ignorance of the gene-

rality of youth in the present age with respect to religion, is a subject greatly to be deplored; the want of being well established in the principles of religion, is the cause of many daily falling a prey to enthusiasm on the one hand, and infidelity on the other\*."

It is on this head, that the attention of those whose duty it is to regulate and super-intend the education of youth, among our community in particular, is most seriously called for; in order that the listless mechanical mode in which religious instruction is at present conducted, be considerably altered; so that the vivid sensation of a divinity, inherent in the human soul, may be roused into a sacred feeling, and the pupil gradually impressed with a full and proper sense of devotion towards an Almighty and protecting God: a due regard to the sedulous inculcation of such vital truths is therefore indispensable.

The system at present followed of merely teaching the elements of the Hebrew language, and translating the Bible with perhaps some of the prayers, accompanied by some superficial grammatical instruction, but

Priestley's History of Religion.

without entering into any inquiry, or any attempt to give information on the subject of religion, either in its general sense or its peculiar Judaical arrangement, is, to say the least of it, "stale, flat, and unprofitable." In the last age, when tuition was confided to foreign but learned Rabbies, however narrow the limits of their instruction, they at least possessed a religious earnestness, which, although it imposed a rigid disciplinarianism with regard to all the laws, ceremonies, and customs, was nevertheless accompanied by a serious and awful conception of the nature and attributes of the Deity, a profound veneration for the sacred books, and a devoted attention to their religious and moral behests: but, "times do alter, and we alter with them:" Education is now principally directed to the acquisition of useful elementary learning, languages, and some portions of ornamental qualifications; while the poor soul is left to grope its way by casual and devious roads, to find out its heavenly designation, to discover its own intrinsic excellence, and to arrive at the supreme delight resulting from the conviction of religious truths: such sacred

and important research meets, alas! with little encouragement from the reigning manner of the age, and the habitual neglect of pious sentiments and religious customs that ought ever to be evinced in every transaction of domestic and public life; similar indeed to the lament uttered by the prophet Isaiah: "Woe unto them, where the harp and the viol, the tabret and the pipe, and wine, are in their feasts; but they regard not the work of the Lord, neither consider the operation of his hands\*."

In some degree, an excuse may be found for this, in the want of some elementary work in the English language, which, in a direct mode, should point out the celestial truths contained in the first and only authentic sacred volume, the Bible, conjoined with the illuminating commentaries composed by the pious and learned Rabbins, on subjects so important to the eternal salvation of the human soul. On the continent of Europe, but more particularly in Germany, much has been done in this line, and most excellently has the whole Judaic

<sup>\*</sup> Isaiah v. 12.

exceptions that may be made to some of the authors who have taken too great and unwarrantable a latitude. It is in consequence of such reflection, that the author has felt himself irresistibly impelled to send forth this little epitome, in order to excite a due attention to so important a point, and to rouse the exertion of others who are more capable of its due execution; he at least hopes thereby to awaken the dormant virtue of the community, and animate its latent propensity to seek happiness ineffable, unmixed, pure, and holy.

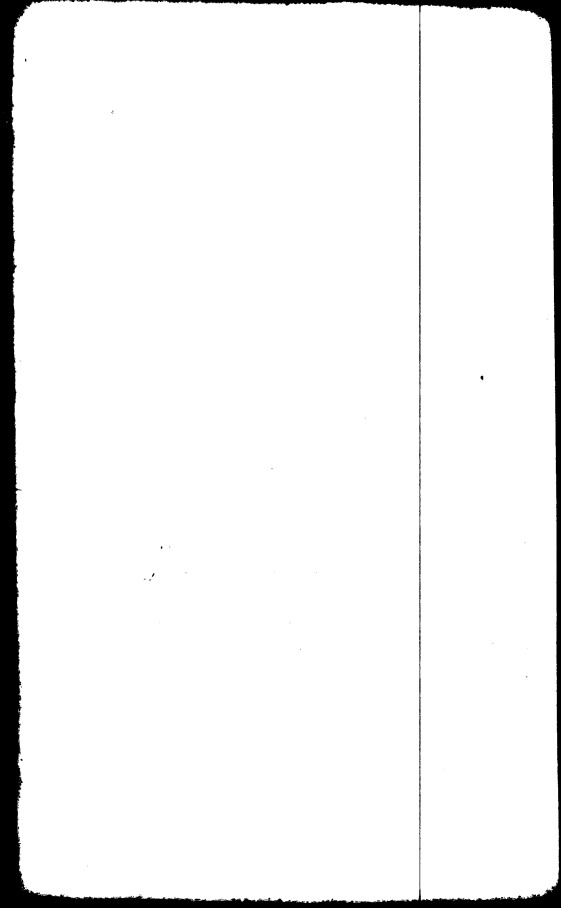
The plan upon which this little treatise is framed is simply this: in the first place, by exciting the spirit of inquiry in the young tyro, rousing his feeling, and appealing to his own consideration; he is brought to think seriously on the subject, and to exert his utmost powers to comprehend what at first sight may appear very difficult, but which, by a gradual development, becomes more evident as the discourse proceeds; thus, even the definition of religion is in this manual formed more as a matter of sense or inherent feeling,

than the usual dry dogma of formal expression. The mind is attempted to be awakened, and the heart made to feel, by which means the inquiry becomes earnest, and the soul acquires a deep interest; a wide field is opened for the scientific and holy exertion of a competent teacher, and a beautiful path of delight made permeable for the speculation of a piously disposed and animated scholar.

As regards the numerous errors and inaccuracies to be met with in this composition, the author is very sensible how much he has to solicit the indulgence of the public and to deprecate the severity of deserved criticism, as he has nothing to urge in alleviation, but wholly to throw himself upon its mercy, in consideration that the idea was taken up during the protracted days of convalescence from a severe and dangerous sickness. The want of a work for effective religious instruction, always a circumstance to be deplored, and always considered by the author as a desideratum necessary to be supplied, greatly occupied his thoughts, and served to beguile the tedium of the tardy and listless period of a long confinement, he therefore confesses himself in some degree guilty of presumption that with a body enfeebled and a mind not very clear, he has intruded a crude work on the public, which had better have been left to the execution of brighter talents and more powerful hands, and only rests his apology on the stimulus he hopes this attempt may produce to effect the composition of a more perfect doctrinal.

### CONTENTS.

|                               | Page |
|-------------------------------|------|
| Preliminary Conversation      | 1    |
| Of Religion—Definition        | 3    |
| The Existence of God          | 5    |
| Revelation                    | 10   |
| The Responsibility of Man     | 16   |
| Judaism                       | 22   |
| Thirteen Creeds of Maimonides | 28   |
| The Ten Commandments          | 40   |
| Recapitulation                | 54   |
| Calendar                      | 63   |
| Appendix.                     |      |
| Introduction                  | 93   |
| 613 Articles                  | 95   |
| Special Rabbinical Institutes | 152  |



### A MANUAL,

&c.

Sir, it is now some time that I have SCHOLAR. closely attended school, and trust that my endeavours have succeeded in gaining a tolerable acquaintance with the holy language of our forefathers, and to comprehend the history and laws laid down in the sacred Bible, and also to feel the force and piety of our holy prayers. I, however, find myself greatly at a loss to form a conception of the real nature of religion, and more completely, or rather more clearly, to form a correct idea of God and his attributes; neither do I understand the intent and meaning of the various circumstances and ceremonies attached to the observances commanded by the rules of our faith: you, my dear Sir, have promised, that in due time you will be kind enough to enlighten my mind with such knowledge, and I now take the liberty of soliciting the fulfilment of your promise.

RABBI. Your request, my dear boy, is as praiseworthy as it is correct; and I rejoice to see you so desirous of information on a subject so essential to your welfare and future happiness: most willingly, therefore, will I enter on this important task; but first tell me, Have you fulfilled the conditions? Have you translated the Holy Bible from its original language? Have you paid attention to the study of its contents; and are you master of the Hebrew grammar?

S. I have already stated the knowledge I have acquired in Hebrew; but we were not taught that language grammatically. Our schoolmaster gave us a general notion of the nature of verbs, nouns, particles, &c., whilst in the course of translating the words; because, he said, that method was the most speedy and effective, considering the importance of its being put to immediate use; at the same time observing, that although a perfect knowledge of grammar was essential for the complete comprehension of the language; the short time usually allotted to elementary tuition in schools, made it impossible to complete such a study, when we take into account the number of different languages and sciences we are expected to make ourselves masters of; and that, as the completion of all knowledge depended on our own exertion

in making proper use of the elements taught in the school after having quitted its attendance, he strongly recommended us to pursue the study when at leisure.

- R. Under these circumstances, then, you now apply for a more particular information respecting religion?
- S. I do, and am most desirous for it, more particularly having had your promise to that effect.
- R. The account you have given of yourself is perfectly satisfactory; and, depending on your professed knowledge of the Holy Bible, I shall immediately accede to your request. If, in the course of this explication, any part be not sufficiently explicit, I hope you will at once require its fullest explanation: I shall commence with the

### DEFINITION.

Religion is an inward feeling of awe and veneration, induced by the knowledge of the existence of an omnipotent and eternal God, the creator, preserver, and regulator of the universe, whom we strongly feel bound to worship and adore.

This definition describes what is termed natural religion; it may really become the rational result

of deep reflection, or the consequence of great research exercised by contemplative minds. Thus it is, that we find some of the most distinguished among the ancient philosophers, had, by the efforts of their own reasoning, inferred the existence of a Cause of all causes, or that an exalted independent Supreme Power must necessarily have a being: in addition, however, to the notion thus formed of the existence of a Deity, true religion depends on the emanation of such fact from the divine Being himself; and thence it becomes what we understand by revealed religion: you can now comprehend that, in one case, Man, who, by the reasoning powers given to him, concludes on the existence of a primary supreme creative power, is, in the next place, confirmed in such conclusion by the gracious annunciation of God himself.

There are three essential principles on which revealed religion is founded, viz.

- I. THE EXISTENCE OF GOD.
- II. REVELATION.
- III. THE RESPONSIBILITY OF MAN.

### I. THE EXISTENCE OF GOD.

Scholar. In what manner did these philosophers discover that there must be a God?

RABBI. By exercising their senses, and reflecting both upon what they saw around them, and what they felt in their own persons. If you look at yourself and feel that you are alive, have the free action of your body and mind, can walk, run, jump, eat, drink, talk, and enjoy conversation; that when tired you sleep and lie like dead, without sense or power; yet, after a time you awake and find all your faculties restored; are you not roused to enquire, and disposed to ask how all this happens? whence proceeds the cause by which all this is effected? for what purpose are all these things so ordered? Are you not curious, and feel a desire to know and to understand the nature of the power whereby all this is effected?

- S. Yes; I should like to know, but I never thought about it.
- R. Well; just as I have seen you, when a child, pull a toy to pieces to find out why it made a noise, and how it was made; and, if you were allowed, would even now separate the machinery of that watch in order to discover why it ticks; so

were the philosophers, of whom I have spoken, impelled to seek and inquire into the nature as well as the existence of a course of operations regulating the whole universe; now that you are by education prepared to apply this desire to such high purposes, now that you are enabled to contemplate things on a larger scale, you must be struck with the many beauties that surround you; you must be impressed with the delightful appearance presented by the fields, the trees, and flowers, the fragrance and taste of the fruits; do you not observe how nimble the dog! how fleet the horse! how strong the ox! Noticing the sun appear every day cheering the earth with its warmth and light, until night comes on, when the moon, accompanied by myriads of bright stars, takes her station in the sky with admirable beauty! remarking also, throughout the year, a succession of seasons take place with the utmost regularity and order, have you not been impressed with admiration and wonder? Could all these things exist or move, unless there were some superior power who made them, and who still directs their course?

- S. Certainly not. No more I presume, than that there could be a watch without a watchmaker.
  - R. True: but a watch is but a mere machine;

and unless it be wound up, it cannot act: and when it does go, it can only do the same thing over and over again, and never any other than point out the hour. A power, therefore, that can create life, sense, and voluntary motion, such as animals possess, or endow man with speech, reason, and understanding, must surely be infinitely superior; so much so indeed, that there cannot possibly be any thing greater. Such were the reflections that occurred to the philosophers I have mentioned; and such would naturally strike all reasonable men who are seriously in search of knowledge. They observed, for example, that the sun was the cause of light, that if a seed was put into the ground it would grow up and cause a flower to blow, or produce a shrub or tree which would bear leaves and fruit; but they could not discover by what commanding cause the sun was made to rise so regularly every morning, and disappear at night; or why it should stay a greater number of hours, and give greater heat in summer than in winter; nor could they well understand by what means the trees were enabled to bring forth fruit, the seeds of which would, when planted, produce a new tree, new fruit, new seeds, &c. &c.; they could as little explain the nature of their own body, or the immediate cause of their own

active corporeal powers, or the extraordinary impulses of their minds, they could not make out with any clearness, the nature of life, until at length they became convinced that there necessarily must be some supreme omnipotent power, the first cause, or Cause of all other causes; and at the same time felt a spirit within themselves, strongly disposed to allow of the existence of such a divine being as God\* who must possess powers and attributes beyond aught that human nature could possibly apprehend.

Thus much only did, or indeed could, the faculties of men determine by their own reasoning; but here they were stopped: their minds had become enlightened, but in attempting to search farther, they felt as if dazzled by the bright light they had penetrated, and as if too much confused to proceed to particulars. Hence, every nation, and every sect of philosophers, endeavoured by the aid of their own imaginations to figure to themselves some essence, or some being or image of a God: this, however, proved beyond the power of human intellect; and, in consequence, we find a great variety of false gods to have been worshipped by

<sup>\* &</sup>quot;Who hath put wisdom in their inward parts, who hath given understanding to their heart."—Job xxxviii. 36.

the ancients. Some considered the constellations to be every one a God; others regarded the sun as the only one; an ancient sect of Persians worshipped fire; and at this day, the inhabitants of India, Tartary, and China, worship idols made by themselves of all sorts of shapes and sizes. The Greeks and Romans made and worshipped gods and goddesses of the human form, while the barbarians fabricated the most grotesque and extraordinary figures. Thus it appears evident, that, in some way or other, all mankind are impressed with an idea of the actual existence of a God.

- S. I can in a great measure understand this; and I also feel that my reason forces me to believe there must be a God; but how was the true God discovered? How, or by what means were our forefathers made to understand his existence?
- R. Your question is a very proper one, and leads me to the second of the principles upon which, as I before stated, true religion is founded.

### II. REVELATION.

RABBI. I hope I have succeeded in making you comprehend the mystery, and to feel the full conviction of the existence of an almighty and beneficent God, who alone has the power, as he had the goodness, to create and regulate the universe: of the nature and attributes of this Divine Being I shall more particularly speak hereafter, under its proper head.

Of this, the first principle of religion, being duly implanted and indelibly fixed in your mind, I have no doubt; but I have now to call on your belief in circumstances you can only know from the relation of others, being such as are called historical or traditional, of which you can have no personal or sensible conviction, but whose reception by you must depend on the confidence you have in the veracity of the documents detailing them: of such a nature is the account of the deity at Mount Sinai as related in the Holy Bible; and this kind of belief is what is understood by the word Faith. I have before stated the point at which the human faculties were stopped; that the wisest men could acquire only the mere abstract idea or imagination of the existence of God, and were unable to obtain any more particular knowledge: and even this knowledge,

when refined, was so much of the nature of a philosophical reasoning, that it could not be brought down to the comprehension of common men, and of course could not command implicit belief. was therefore essentially requisite that such important information should be communicated to mankind by some evident manifestation: such in fact, did actually take place; and the Almighty, as the omnipotent creator and protector of the universe, and at that moment acting as the divine legislator, did graciously condescend personally to communicate with mortal man, by revealing himself amidst astounding and tremendous manifestations of awful wonders, on the Mount Sinai, in the presence of the children of Israel, consisting of six hundred thousand men, besides women and children.

The history of this gracious revelation is detailed in the Holy Bible; a sacred book, the truth of which has never been doubted, and which demands our most perfect faith. But although this public and impressive revelation did actually take place at the time when circumstances rendered it proper and necessary, the beneficent Creator had not left his creatures absolutely ignorant of his existence, his power and his providence, until that period, which was more than three thousand years after the creation: we shall

find, by consulting the sacred volume, that a very early communication was held by the Almighty with the primitive inhabitants of this earth, and was repeated on various occasions. In Paradise the Lord is described as directing the conduct of Adam and Eve, whose disobedience occasioned their being driven from that happy state into the world at large. Again, when Cain murdered his brother Abel, the Lord personally called him to account, and declared his punishment. find the Almighty appearing to Noah, mercifully selecting him and his family to be saved from the destruction of the deluge; and, after the restoration of the earth, blessing him, and laying down laws for his observance. Again, after a lapse of time, when inconsiderate and wicked men had forgotten the power, and disregarded the benevolence of the Omnipotent Creator, Abraham appearing worthy of selection, was visited, tried, and eventually favoured and blessed by the Divine Protector of mankind, who graciously made himself manifest to the pious patriarch, as also to his son Isaac, and grandson Jacob: these devout and pious patriarchs inculcated the true sense of religion to their children, an impression which, though never absolutely effaced, was nevertheless much weakened and disfigured by their long residence in Egypt;

until the Almighty, according to his promise to Abraham, called on Moses, from a burning bush, to undertake the delivery of the children of Israel from slavery in Egypt, and lead them to the desert in order to embody them into "A kingdom of priests and a holy nation:" the revelation at Mount Sinai followed, to complete the establishment of religion.

This manifestation took place in the presence of the whole nation, amidst the most overwhelming appearances of thunder, lightning, meteors, and tremendous sounds: the whole multitude there heard the awful announcement. " I am the Lord thy God," which implied, "Here you behold, as much as mortal sense can bear to see, the effulgence of your God, who brought you out of the land of Egypt." So public a declaration was evidently sufficient to have banished all doubt respecting the identity of that Invisible Power. the God of their forefathers, who had released them from bondage, and at that moment was about to give them laws for the regulating of their conduct. and for the instruction of their understandings. This mighty and wondrous delivery of the law, the impression of which has ever since remained on all the subsequent generations of mankind, is a sufficient authority for the belief of the sentiments.

and the duty of obedience to all the commandments therein contained, and an incontrovertible evidence of the endowment of prophecy on pious men, of whom Moses was the first, the peculiar, and the greatest. The object of this sacred law is to teach man the knowledge of God, and the nature of his worship; it inculcates the doctrine, that man should fear the omnipotent and omniscient God, whom he is also bound in gratitude to love for the great care and manifold kindnesses daily and hourly dispersed.

Such is the revealed law, as written by Moses at the command of God, for the instruction of the children of Israel, whose mortal frame could not endure the few words uttered at Sinai, but who cried out unto Moses,\* "Speak thou with us, and we will hear; but let not God speak with us lest we die." And hence, by the mand did Moses commit the law to writing.† This sacred book he delivered to Joshua, in addition to which he inculcated a great number of unwritten explanatory rules and regulations. Joshua afterwards communicated to the elders these traditions, which have descended to us through a regular succession of pious and learned persons,‡

<sup>\*</sup> Exod. xx. 19. † Deut xxi. 24-27.

<sup>‡</sup> Aboth cap. 1.

and serve as an additional, as well as an incontrovertible, evidence of the great and sacred revelation that accompanied its original delivery, and which at this period is regarded as an object of veneration, and source of instruction, the commandments of which we are bound to obey, whilst its doctrines lead the way to worldly peace and eternal happiness.

By this relation, you are enabled to understand what is meant by Revelation. What are your feelings on this subject?

- S. I believe that God descended on Mount Sinai, in order to convince his people of his actual existence; and that he did transmit his holy will through the medium of his servant Moses and other prophets, whose inspired words are to be deemed equally sacred; so that we are bound to obey all the commandments contained in the sacred books, and attend to the moral rules laid down for us, as well as to believe the doctrines deduced by them.
- R. I am highly satisfied with your reply: it shews, that you have not only been attentive, but that you have correctly understood, and properly considered, all I have expressed. I shall now proceed to explain the third principle on which our holy religion is founded.

### III. THE RESPONSIBILITY OF MAN.

RABBI. After having established in your mind the first great truth, viz. the existence of a merciful Almighty God, as also, that the actual identification of such a fact was made evident by the divine revelation at Sinai, it naturally follows that you should be desirous of knowing what relation these circumstances have to yourself; in fact it is this very knowledge that connects you with, and constitutes, the true religion.

I depend greatly on your acquaintance with the Holy Bible for your ready comprehension of the explanation of these principles; and you will have to refer to that authority for many points I shall occasionally notice.

The two first principles already considered, are respectively plain simple axioms, which are clearly stated, easily understood, and proved; the third, however, viz. the Responsibility of Man, requires the preparatory belief of several important propositions:—

Ist. That man is a being compounded of body and spirit: the first is mortal, and its substance is dissolved and separated after death; while the second is immortal, being the spiritual soul imparted from God\*, which quits the body at its decease, and never dies†.

2nd. That the soul, at its departure from the body, will receive reward or punishment according to its conduct through life<sup>+</sup>.

3rd. That man is allowed free will to act as best pleases himself during life. This is decidedly proved by the law enacting commandments to be obeyed, and expressing the consequences resulting from obedience and disobedience; at the same time leaving to man his own choice of action§.

4th. That the Almighty God, by his providence, superintends the world he has created; and being omniscient, he is completely aware of all that passes therein, however secretly it may appear to have been transacted ||: nor is this providence confined to the general superintendence of states or nations, but is extended to the individual actions of man¶.

These propositions are undeniable truths, and must be received by you as such: their proofs and further explanation will be perceived as we proceed; they will also serve as subjects for you to study and reason upon, when more advanced in sacred

<sup>•</sup> Genesis, ii. 7.

<sup>1</sup> Job, xxxiv, 11.

<sup>#</sup> Psalm, xciv. 9-11.

<sup>+</sup> Ecclès, xii. 7.

<sup>§</sup> Deut. xxx. 19, 20.

<sup>¶</sup> Job, xxiv. 21.

knowledge; the result of which will be so clear a conviction, as will insure your enjoyment of the supreme happiness religion confers on the sensible and well-regulated mind: for the present, you have only to attend to the observations I shall make, as to what they lead.

Being admitted as such, these truths evidently show that man, a being composed of a body which is mortal, subject to die and be dissolved, is also endowed with a soul which is immortal and retains its existence after life. This soul, being the intellectual part, or that which is the organ wherein all human faculties are situate, receives the impressions of the senses, regulates the judgment and consequently the actions of man, and must therefore be the portion destined to receive reward or punishment according to its conduct during life: gifted with understanding and powers, acquiring the knowledge as well as the comprehension of the principles heretofore laid down, it becomes bound to the Almighty Creator by all the ties of veneration and gratitude, so as to make it an indispensable duty to fear God with a deeply felt awe, as due to the contemplation of his wondrous works, as well as to love him for his gracious benefits: to evince which worship and adoration to his divinity, as also the ready obedience to

his commandments, are duties for which the sentient and immaterial soul becomes completely responsible.

True religion, we thus perceive, may be said to affect the heart and soul, understanding and sensibility: general knowledge is a mere acquaintance with things of this world, but religious knowledge interests the feelings and regulates the actions "We must," says the emphatic Mendelsohn, "seek God with the heart in unison with the head; for if separated, the heart would be prone to superstition, and the head incline to infidelity." True religion has its seat in the understanding, works on the spirit, enlivens the soul, warms the heart, and, when duly impressed thereby, leads man to a conduct replete with happiness; for, as the divine psalmist expresses himself, "the statutes of the Lord are right, rejoicing the heart, &c."\*

These, then, are the principles on which all true religion is founded; the particular dogmas for belief, and rules for action, I shall explain as we proceed in our discourse. Enough, however, may be concluded from what has been said, to be certain that the man who fears and loves his God, whose thoughts are constantly impressed by

<sup>\* .</sup>Psalm xix. 28.

gratitude, by the necessity of obedience, hope and dependence on the divine Lord of all, is religious in his mind, his feelings, and his actions\*; such a man, studying the sacred law and fulfilling its dictates, attending to the doctrines of the wise, and teaching the ignorant, is a practical religionist; such a man, who is earnest in all his proceedings, whose conduct is altogether guided by a due deference and pure love towards the Almighty God, without being lured by the expectance of reward, or restrained by fear of punishment, but impelled by vivid internal feeling; whose prayers and addresses to the Supreme Being are not the merely mechanical or habitual acts of worship, but the warm aspirations of a heart impressed with true religious fervour, will assuredly be happy in this world, and enjoy eternal bliss in the next.

S. O my dear Sir, how thankful ought I to be for the very clear manner in which you have explained religion and pointed out its principles: I now understand why you insisted on my being prepared by the knowledge and study of the holy Bible, every word of which I believe to be true. I was astonished, and almost disbelieved what I the other day read of the bones of an elephant, an animal living only in hot climates, having been

<sup>\*</sup> Psalm xvi. 8.

discovered to lie imbedded in a mountain of ice in Siberia; but even this is now clearly explained, and I am convinced that it was carried thither by the waters of the deluge; I also believe the Dead Sea, and bituminous lakes yet existing in Judea, to be the remains of Sodom and Gomorrah; so that there can be no question of the truth of all contained in the Bible; consequently all the portion that relates to, and so powerfully describes, the omnipotence and mercy of God, cannot admit of the smallest doubt: but, Sir, you have yet to describe and explain the particular form which we profess; namely, Judaism, or the Jewish religion.

R. I am truly gratified to find that you have so readily comprehended the difficult statements I have endeavoured to bring down to your young understanding; it not only proves you to possess acute perception, but also a steady, attentive mind; which will much facilitate the execution of the next and most important part of my task, I mean the elucidation of the ancient and holy form of faith so solemnly introduced, and so arduously adhered to by our nation.

#### JUDAISM.

RABBI. The Jewish religion, or Judaism, is founded solely on the law of Moses, so called from its having been brought down by him from Mount Sinai. With the particulars of these laws, he had been inspired by the Almighty during the forty days he remained on the Mount, after receiving the Ten Commandments: these he afterwards embodied in the sacred volume, known and accepted as the written law, and called the Pentateuch, or the Five Books of Moses, contained in the volume we term the Bible. We also, from the same source, receive, as sacred and authentic, a large number of traditions not committed to writing, but transmitted by word of mouth down to later times; without which, many enactments in the holy Bible could not have been understood and acted upon; these, termed traditional or oral laws, were collected and formed into a volume called the "Mishna," by Rabbi Jehudah Hakodesh. A. M. 4150: in addition to this, we are guided by the explications of the later schools of pious and learned rabbins, constituting what is now known by the name of the Talmud or Gemara. The Pentateuch, or five books of Moses.

the original law, as written by that unparalleled, meek, and pious prophet at the command of God, is entitled "An Inheritance for Israel\*:" a circumstance, the remembrance of which, we ought to cherish with feelings of great exultation; viz. that our forefathers were the chosen people by whose generations this precious divine gift has been preserved and spread throughout the world: it is properly termed "an inheritance," for such it is fixed by the promise of the Almighty to his devout adorer, our forefather Abraham+, repeated to his grandson Jacob, and delivered to us as to a "kingdom of priests and holy peoplet" by Moses. Ah! would to God, we still deserved that holy title, by our reverence of its contents, and fervent worship of its Divine Author, whose merciful promises are constantly hovering about us! as he graciously expressed§ "for I will remember the covenant, &c."

SCHOLAR. What is meant by a "kingdom of priests, and a holy nation?"

R. It is the glorious title and sacred function with which the Almighty graced the children of Israel, whom he had delivered from Egyptian bondage, and had selected according to the

<sup>\*</sup> Deut. xxxiii. 4.

<sup>+</sup> Gen. xxviii. 18.

<sup>1</sup> Exod. xix. 6.

<sup>§</sup> Lev. xxvi. 44, 45.

promise so often given to our pious patriarch Abraham; that "by thy seed shall all the nations of the earth be blessed\*:" this promise was most solemnly expressed and elucidated by the glorious Divine Being, at the moment of the august revelation at Mount Sinait, "that they should be his peculiar treasure above all people.' Such, indeed, was the result: the Jewish nation became the sole and trusty depository of the sacred law. whence in the course of time all the nations of the earth imbibed the true essence of religion, the knowledge of God, the sense of worship, and the road to everlasting happiness. The favoured Hebrew nation was governed by a theocracy; God was its monarch, its guide, defender and benefactor; the manners, the customs, nay even the occupations of the people were all imbued with a priestlike devout ritual, and their persons hallowed by the avoidance of defilement, through contact with aught that savoured of idolatry or uncleanness. The state and government of the nation attracted the notice, and induced among the surrounding nations a spirit of inquiry, and a desire of imitating a system so pure and excellent. Nor, even to this hour, after more than three thousand years, has this influence ceased.

<sup>\*</sup> Genesis, xii. 3.

<sup>+</sup> Exod. xix. 5, 6,

Notwithstanding the numerous and overwhelming misfortunes which have befallen the nation, however its individual members may be dispersed, it still exists in its integrity, a living miracle of the Almighty Power, an evidence of his gracious providence, and a proof of the spiritual permanence of his divine law. So strong is the truth of this observation, that even a recent elegant and acute Unitarian writer closes a long argument by saying, "How is it possible to conceive a stronger evidence of this great truth; that the spiritual advancement of the whole race of mankind was the object of the peculiar discipline of your nation?"\*

How sensible, then, ought we to be of this distinction! how dearly ought we to cherish this divine commission! and how requisite, therefore, that we devote all our energies to evince ourselves deserving of the truth, by a correct attention to religious observances, pious thoughts, and devout conduct!

This law is the basis of our faith, and director of our actions, as our law-giver Moses hath expressed it; "Know therefore this day, and consider it in thy heart, that the Lord he is God in

<sup>\*</sup> Providence: as manifested through Israel.—By Miss Martineau. Page 52.

<sup>†</sup> Deut. iv. 39, 40.

the heavens above, and the earth beneath, there is none else; thou shalt therefore keep his commandments which I command thee this day, that it may go well with thee, and thou mayst prolong thy days upon the earth, which the Lord thy God hath given to thee."

You may thus perceive that our religion consists in an exact observance of all the laws and statutes contained in the five sacred books of Moses; yet, in order to perform this duty with proper earnestness and correct feeling, it were well if we endeavoured to impress our minds with the true principles wherein they are founded, so that we might be led to obey these injunctions, from an internal conviction that such is our bounden duty towards the Divine Legislator, and such our devotion to his mercy, and prostration to his supremacy.

The celebrated pious philosopher, Moses Mendelsohn, has the following remarks on this subject\*. "It is to be observed, that this revelation at Sinai was not the promulgation of principles or doctrines, but an evident and convincing identification of the existence of an omnipotent, eternal,

<sup>\*</sup> Jerusalem, Part II, p. 48-58, from which this is condensed.

and gracious God, who created and regulates the world, and who at that moment was legislating for a newly formed nation. The Thora, or law there delivered, details the order of creation by the Almighty and the history of mankind; but most particularly with respect to the family and descendants of Abraham; it contains no philosophical disquisition, nothing more than a decided code of laws to be implicitly obeyed, by means of which Man shall evince his feelings towards God and live at peace with his fellow-creatures; yet, simply legislative as it is, it contains in its latent spirit an immense treasure of religious sentiment and moral intelligence, which are, as it were, so incorporated with these laws, as to form one lucid code; and so close is this union, that our rabbins compare it to that of the body and soul."

Now, as my intention by this discourse is to interest your feelings and excite a religious fervour in your soul, without which all knowledge or learning is vain; I will, before attempting the necessary explication of its fundamental laws, put forth for your information the thirteen articles of faith, deduced by the pious and learned rabbi Moshe Ben Maimon (better known by the names of Rambam and Maimonides), from the commandments contained in the Bible, and the settled

truths resulting therefrom. These articles, or, as they are called, creeds, are now the accepted grounds of faith by the Hebrew nation throughout the world. It will be proper that you should comprehend the intention wherewith this list was composed; many persons have imagined that every one of its articles was in itself one of the principles of religion, for such would the term Ikkorim seem to imply; this, however, is a mistake; as several of them are found in the Pentateuch as simple commandments; nothing more is meant by this enumeration, than the selection of such doctrines and articles for belief as are fundamental to the Jewish faith, and indispensable to be so regarded by every true believer\*. In the whole of our investigation, we shall find each of them individually to be a branch naturally growing out of the three principles already described and established.

THE THIRTEEN ARTICLES OF FAITH, OR, THE JUDAIC CREED.

"I. I believe, with a perfect faith, that God (blessed be his name!) is the creator and governor

<sup>\*</sup> Rosh. Amunah, page 8. I. Abarbanel.

of all created beings, and that he alone is the maker of all productions."

This first and principal article of faith, on which every other article is founded, has already been made clear to you when treating on the first principle, "The Existence of God;" this also does Job\* point out to his friends, "Do but ask the cattle, and they will teach thee," &c. &c. See also the prophet Isaiah and others.

"II. I believe, with a perfect faith, that the Creator (blessed be his name!) is solely ONE, and that there exists no unity like unto his, and that he alone is our God, who was, who is, and who will be so to eternity."

There may be some difficulty to explain this article for popular instruction; yet, with the help of a little consideration, I think it might be made perfectly clear. That God is solely One<sup>†</sup>, means that his essence is complete in itself, and does not consist of a number of parts put together. This is what is meant by the word One. Neither is it

<sup>•</sup> Job xii. 7-9.

<sup>†</sup> Isaiah xliv. 24; and xl. 36; and Nehem. ix. 6; and Psalm xiv. 5.

Deut. vi. 4.

to be considered as a noun of number, as when we say, one man, not two or more men; but God is One; a being standing alone, without any one like him existing, and therefore "there is no unity like unto his." It is quite impossible to imagine that there can be more than one God, one supreme power, by whose will this stupendous universe was created; for were there more than one, they would, from the nature of things, possess some shades of difference, which is decidedly incompatible with that wonderful uniformity so evident throughout the created system. Neither can there be more than one who could possibly possess the same transcendent omnipotence, providence, and beneficence, so incontrovertibly considered as constituting attributes belonging to the divine Father of all; but were it so, one of this imagined number, if corporeal, must decidedly be dependent on the other; for, were they, as spiritual beings, equal in essence and power, they would inevitably constitute One and the same: it is therefore impossible that we can acknowledge more than One God, who has created and governs the world, who alone is our eternal God, under whose divine presence we live, and in whose goodness we trust\*.

<sup>\*</sup> Isaiah xl. 18; Deut. iv. 15.

"III. I believe, with a perfect faith, that the Creator (blessed be his name!) is incorporeal, neither subject to corporeal incidents, nor having any form or figure...."

God, being a supreme, eternal, spiritual essence, cannot be conceived as being corporeal; for body or substance will decay, and cannot therefore be eternal; neither (not having been created), can he be imagined to possess any particular figure; hence it is quite beyond the power of mortal man to form any such idea, as attached to the Almighty Creator.

"IV. I believe, with a perfect faith, that the Creator (blessed be his name!) is both the first and last of all things."

This article expresses the eternity of the Godhead, and from what has been stated in explication of the first principle, its truth must be evident; for as the Almighty God is the universal Creator, he must necessarily have existed before creation, and therefore must have been the first, before even time itself was created: consequently, as his existence is thus independent of time, he must remain at last when time is no more.

<sup>\*</sup> Deut. xxxii. 40; Isaiah xliv. 6; and xliii. 10.

"V. I believe, with a perfect faith, that to the Creator (blessed be his name!), yea, to him alone, is it proper to address our prayers, and not to any other being."

On this head very little is required to be remarked: every human being who has the knowledge of a God, feels the natural impulse to express his adoration, or to submit his petition for grace or favour to the omnipotent and beneficent Father of all, and most purely delightful is this religious practice. The man who has God ever before him-who addresses his thanksgivings to his Maker in joy and gratitude, who pours out his heart in sorrow, who adores and worships his beneficent Creator, and never passes a moment of his life, but with the constant impression of God's continued superintendence and manifold mercies—lives a life of purity and happiness, and approaches the state expressed by the Divine Psalmist, "thou hast made him a little lower than angels, and hast crowned him with glory and honour." This delightful sense, resulting from the communion with God by prayer, can only arise when the heart and soul are joined in such act of worship. And this exclusive devotion of the mind, so indispensable when approaching the deity in humble prayer, can never exist,

if such orisons are delivered as a mere mechanical repetition of prescribed forms at stated periods read off as a task or duty, with the absence of the due feeling and proper appreciation of the sacred character of such divine service. This article seems peculiarly formed to guard us against the addressing our prayer to any object but the one true Almighty God, a prohibition frequently reiterated in the Bible, and although in these enlightened times, there may be less danger of such departure from orthodoxy than the period when Maimonides composed this creed, still too much care cannot be taken to avoid all appearances tending to encourage the suspicion of an accordance with the worship of other religions, by attendance on their service, or imitating their customs; all such conduct being more or less considered as criminal\*.

"VI. I believe, with a perfect faith, that all the words of the prophets are true."

In our observations on the second principle, "Revelation," we proved how necessary it was to fix the wandering mind of weak mortals by some direct emanation from the divine source;

<sup>\*</sup> Lev. xix. 4; Exod. xx. 3; ibid. xxiii. 13.

hence, the asseveration contained in this article, as one of the creeds, is as requisite as it is true.

"VII. I believe, with a perfect faith, that the prophecy of Moses, our instructor, is true, and that he exceeded all the prophets who preceded or succeeded him."

This is a very important article, for not only does it express the pre-eminence of God's chosen servant Moses\*, but must be regarded as declaring our belief in the predictions and denunciations pronounced by him, and recorded in the sacred volume he handed down to the children of Israel.

Our transcendent teacher, Moses, was indeed an extraordinary person, and in every respect worthy the veneration here pointed out as due to him; he was as perfect as human nature possibly could be; pious, earnest, exemplary, meek, and wholly devoted to God and to the care of his flock; he was favoured with peculiar attention by the gracious condescension of the Almighty, whose communications with this his faithful servant were, we might say, given with a colloquy almost personal: allowed to approach the sacred and Divine Presence at any time, and to make any

<sup>\*</sup> Numb. xii. 6, 7, 8.

representation he thought his duty urged him to do, a gracious reply was never withheld: whereas the communication of prophecy to all others was either through the intermediation of an angel, a dream, a trance, or vision; as with Elijah, Elisha, Nathan, &c., or the unexpected and involuntary impulse of prophecy poured out by an inspiration of which they were not apprized, and which they did not intend, as with Balaam; but with Moses, the divine afflatus was like an oral communication, readily and blandly conveyed.

"VIII. I believe, with a perfect faith, that the law we now have in our possession, is the same which was given to Moses our instructor."

This is equally important, and testifies our belief in the authenticity and authority of the copy of the Scripture, as well as the traditionary exposition which has regularly descended to us through so many ages, and believed to have been explanatory instructions given by divine inspiration to Moses; who communicated them to Joshua and the elders, from whom they were received by the judges, until they came to the great court of the Sanhedrin during the time of the temple; subsequently to which, they were regularly transmitted through a long succession of pious and learned

rabbins, who were the heads of the colleges in Babylon and Palestine\*. The complete acquiescence and veneration with which these oral laws have been received and acted upon during such a number of ages, would of itself have been a sufficient evidence of their authenticity, did not their very essence and character point out their divine origin; hence they are properly placed by the learned and pious rabbi, as a portion of this creed.

"IX. I believe, with a perfect faith, that this law will never be changed, and that the Creator (blessed be his name!) will never inculcate another law."

This, in essentials, must evidently be the caset; for the Almighty never changes. This belief is not to be shaken or affected; although a number of laws from local circumstances cannot at present be acted upon, such as those connected with the priesthood, the land, &c.: it is only where obedience is practicable, that it is declared as indispensible and unalterable.

- "X. I believe, with a perfect faith, that the
- \* Vide, Talmud, Aboth 1st. † Numb. xxiii. 19. † Deut. iv. 2.

Creator (blessed be his name!) knoweth all the actions and thoughts of Man."

This prescience of the deity, although comprised among the attributes of God already treated of, is nevertheless very properly placed here, as belonging to the second principle, "Revelation;" we find it expressed, or implied, in many places in Scripture\*, and it is an essential article of belief.

"XI. I believe, with a perfect faith, that the Creator (blessed be his name!) rewards those who observe his commandments, and punishes those who transgress them."

This article appertains to the third principle, "The Responsibility of Man," and is connected with the preceding article declaratory of our belief in God's omniscience: upon the complete belief of this, much of the duty of Man depends; for, although, in the sincere and perfect worship of God, no such motives as the hope of reward or the fear of punishment ought to be entertained, our devotional sentiments and feelings being prompted by heartfelt veneration and love only; yet it is necessary for inconsiderate man, that he should feel such an ordination to be existing, and

<sup>\*</sup> Samuel i. 2, 3; Psalm xxx. 15; and cxxxix. 1—6.

for that purpose it is repeatedly, variously, and strongly put forth in the Scriptures, and therefore is an impressive and important article of belief.

"XII. I believe, with a perfect faith, that the Messiah will come; and although his coming be delayed, I will still patiently await in the hope of his appearance."

The coming of the Messiah, and the restoration of the children of Israel to their land, as well as the acknowledgment of one Almighty God by all nations, has been foretold by so many prophets, either in plain terms, as by the prophets Isaiah, Zechariah, Malachi\*, or in more figurative language by our patriarch Jacob, Moses, and others, that it cannot be otherwise considered than an article of belief by all who have faith in the sacred writings; nor is the uncertainty of the time when the Messiah will make his appearance any impediment; as the angel told the prophet Daniel, "Go thy ways; the words are closed up and sealed till the time of the end†."

<sup>&</sup>quot;XIII. I believe, with a perfect faith, that

<sup>\*</sup> Zechar. 8, passim; Mic. iv. 1-5; Zephaniah, iii. 20; Isaiah xiv. 1-3.

<sup>+</sup> Daniel xii. 9.

there will be a resurrection of the dead at the time when it shall please the Creator (blessed and exalted be his name for ever!)."

The prophet Ezekiel\* has most particularly promulgated the coming of such an event; which -as well as the day of judgment, when at the end of the world, all its inhabitants will be judged, punishments be entailed on the wicked, and eternal felicity bestowed on the deserving-are predictions resting on many prophecies, either direct or in allusion; together with many traditions on the subject which have been long accepted and established as articles of belief; of which evidences are abundantly found of this in various parts of Scripture; such are the examples of Enoch, Elijah, Elisha, &c. &c. This subject is, however, too profound, to be expounded in so elementary a exposition as this; you, therefore, my dear lad, must believe it on the credit of our rabbins, until you are capable to seek its comprehension and conviction from its proper sources.

<sup>•</sup> Ezek. xxxvii. 11-14; Daniel xii. 2, 3.

### THE TEN COMMANDMENTS.

The main purpose of the impressive and astounding revelation at Mount Sinai, was (as I have before expressed) that of affording a personal and self-evident manifestation, graciously evincing to the whole mass of a rude and uncultivated people, the actual existence of the eternal and omnipotent Creator, who, with miraculous wonders and irresistible power, had emancipated their persons from slavery, and saved their souls from being sunk into abominable idolatry, as well as for the purpose of constituting them a favoured nation, selected by God, to obey his laws and propagate the knowledge of his ineffable divinity to all the rest of mankind.

Let us now examine into the nature of the "Ten Commandments," then and there delivered, engraven by the hand of God on two tables of stone, and given to Moses as a covenant for the children of Israel.

The first four of these commandments are evidently such as relate to the knowledge and the worship of the Almighty; and the six following, such as shall regulate the conduct of man towards his fellow men. We may moreover remark, that

these ten short behests, contain the germ of all the laws afterwards detailed throughout the Bible; I shall notice a few illustrations of this as we proceed through their explication, and enlarge on this idea as sanctioned by some learned authorities, when treating on their particular enumeration in the Appendix.

"I. I am THE LORD THY GOD, which have brought thee out of the land of Egypt, out of the house of bondage."

This portion is most correctly esteemed by us as the First Commandment; what is added to it in the English and other translations, viz. "Thou shalt have no other gods, &c.," we consider as forming the commencement of the Second Commandment; for this declaration must be regarded, from the very circumstances attendant on its delivery, as specially given for the express purpose of impressing "firm belief" in the existence of a Supreme Divine Power, the universal Creator and graciously ruling Providence; hence, it constitutes one of the positive or active commandments, and is to be obeyed by its belief; whereas, the other part forms one of those that forbid certain actions, and are therefore termed Negative Commandments, i. e. acts to be abstained from. Our

ever-to-be-venerated teacher and prophet Moses, in his recapitulation of the law\*, enlarges on the subject of this commandment in the section+ called, "Sh'ma Ysrael," wherein he declares that the Eternal, who is our God, is One. I have already endeavoured to give you an idea of the nature and character of the unity attached to the Creator, for which we have no completely expressive word but One, thereby implying one sole indivisible Being. The chapter just mentioned, proceeds to tell man that it is his duty "to love his God, with all his heart, all his soul, and all his might; expressions strong enough to excite the full and proper feeling in such as will seriously pay attention to them: and being aware of the frail nature of man, and knowing how soon the strongest impressions are liable to be worn out, Moses farther enjoins the people, "always to bear them in the heart to teach them to their descendants, and to speak of them at all times and seasons;" and in order to refresh the memory, "you shall bind them as a sign upon your arm and your forehead, and even write them on your door-posts and gates." Our holy rabbins have properly ordered this important chapter to be twice regularly repeated in our daily prayers, that we may at all

<sup>\*</sup> Deut. vi. 4.

<sup>+</sup> Ibid.

times be impressed with, and carry about us, the recollection of the constant presence of an Almighty, gracious, and superintending God, whom we are bound to venerate, to love, and to worship.

- N. B. All our laws enjoining love to our fellow men, and all regulating worship, &c., evidently arise from this source.
- "II. Thou shalt have no other gods before me: thou shalt not make unto thee any graven image, or any likeness of any thing that is in heaven above, or that is in the earth beneath, or that is in the water under the earth: thou shalt not bow down thyself to them, nor serve them: for I, the Lord thy God, am a jealous God, visiting the iniquity of the fathers upon the children unto the third and fourth generation of them that hate me; and shewing mercy unto thousands of them that love me, and keep my commandments."

The first commandment, as I have already explained, comprises in a few words our active duties towards God; and this negative commandment goes to confirm the same injunction, by forbidding any form of worship whatever, either to a plurality of gods; or any other object but the true God, be it in a created or a fabricated form:

of this commandment, being, as they are, at once so plain and intelligible: it is, however, proper to remark, that belief in soothsayers,\* spirits, omens, or witchcraft, is idolatrous, inasmuch as it implies a trust or dependence on vanities, but which correctly can only be fixed on God†; that we may accord with what the Scripture teaches, "Thou must be perfect with the Lord thy God‡."

N. B. The laws forbidding witch craft, false prophecy, and strange ceremonies, &c. come under this article.

"III. Thou shalt not take the name of the Lord thy God in vain; for the Lord will not hold him guiltless that taketh his name in vain."

God is an essence so exalted, that his very name is sacred; the actual true name composed of four letters, and hence called Tetragrammaton, is very properly deemed much too holy for common enunciation by human lips; whenever therefore it is met with in the Bible or Prayer-book, it is always expressed by its points, and not by its letters, and hence is read Adonal, the punctuation of which is of similar form; nay, even this sub-

Deut. xviii. 10—22.
 Deut. xviii. 13.

stituted name is never uttered but with due re-The commandment specially forbids its use in vain, that is to say, lightly, on every slight occasion, such as common swearing, which sometimes becomes a shocking habit, as disgusting as it is sinful: how much worse then is it, when made use of for deceit! and how unpardonable when employed to testify falsehood; it becomes absolute blasphemy to call the name of the God of truth in evidence of what you know to be false\*: even the uttering of prayers containing the sacred name, irreverently, without the proper devout feeling, is a sin of this order: the only time in which it may be permitted, is in a court of of justice+, or on some very solemn and important occasion.

- N. B. The prohibitory laws against oaths, deception, cursing, the regulation of Nazarites, oaths, &c. &c., are deduced from this commandment.
- "IV. Remember the sabbath day, to keep it holy; six days shalt thou labour, and do all thy work: but the seventh day is the sabbath of the Lord thy God: in it thou shalt not do any work,

<sup>\*</sup> Lev. xix. 12.

<sup>+</sup> Deut. vi. 13; x. 20.

thou, nor thy son, nor thy daughter, thy manservant, nor thy maid-servant, nor thy thy stranger that is within thy gates; for in six days the Lord made heaven and earth, the sea, and all that in them is, and rested the seventh day: wherefore the Lord blessed the sabbath-day, and hallowed it."

The observance of the sabbath, as a day of rest from all kinds of labour, had already been commanded, when the manna was supplied by Divine Providence as a daily food. The same ordinance is found repeated on a number of other occasions; it is significantly termed 'a sign between God and the children of Israel," and dedicated as a day of rest and spiritual enjoyment, in commemoration of the six days which the Almighty chose to occupy in the creation; as also that the specific ordinance of making the seventh a day of complete rest, is decidedly a type. by the observance of which the children of Israel should evince their belief, that the creation of the universe was actually the work of that eternal omnipotent God whose sacred behest was at that moment so gloriously promulgated at Sinai, in the presence of the whole nation +. With this exalted

<sup>\*</sup> Genesis, ii. 1, 2.

<sup>+</sup> Exod. xxxi. 13.

idea was the sabbath instituted; and hence it is a fundamental duty that we strictly obey this commandment, and consecrate it by devoting ourselves to the worship and praise of the Almighty Creator; we ought on that sacred day to leave all worldly pursuits, and employ the time in contemplating the wondrous works of God with a grateful sense of his manifold kindnesses.

- N. B. This commandment is a type of all the festivals instituted throughout the year, a source of all the laws respecting their observance, and the punishments on their infringement, the sabbatical year, the jubilee, &c. &c.
- "V. Honour thy father and thy mother; that thy days may be long upon the land, which the Lord thy God giveth thee."

Our rabbins have remarked, that this commandment is placed between those pointing out our duties to God, and those regulating our conduct towards our fellow-creatures; and that it is precisely suited to such an intermediate position, as the duties it imposes are modifications of the high sense of respect and obedience due to the Father of the universe, which, in a proportionate degree, must be entertained for the parents who are the source of your corporeal existence, while

your soul is the spiritual portion, the source of which is from God.

There are some peculiarities to be remarked in the terms employed throughout this command-"Honour your parents" is the dictatorial expression used to inculcate this duty: to love them is a natural result requiring no legislation: this is the only example in the decalogue where a reason or a reward accompanies the precept: viz. "that thy days may be long in the land, &c. &c." On another occasion, where the same law is expressed,\* "Fear your father and mother;" it is closed by "I am the Lord your God;" all this gives an importance to a commandment, which otherwise might be rather too lightly considered; as it only affects the conduct of a small circle of persons within themselves, and has not the character of being any of those divine or social duties affecting the mass of mankind in a general view: hence, it appears evident that the object of this commandment, so expressed, actually is to make the duty towards parents a serious positive law to be religiously obeyed: it being nearly allied in character, though immeasurably inferior to that we owe to God, the eternal Father of all:-an extension of somewhat similar feeling of respect and

<sup>\*</sup> Lev. xix. 3.

gratitude is also due to all those who have acted the parts of parents towards us, as guardians, masters, teachers, &c.

N. B. Under the general idea comprised in this commandment, the laws and ceremonies instituted for the honor and glory of God, in or out of the holy temple, &c. may be included, as also all such as are attached to kings, prophets, governors, &c.

# "VI. Thou shalt not commit murder."

The three following commandments are each expressed by a simple and single prohibition; and this very terseness is strongly indicative of their general bearing in the most enlarged sense; thus, this commandment prohibiting murder, not only implies the act of wilfully depriving a fellow human being of life by sudden violence; a law which had for ages been in force\*, but it also implies any measure likely to be slowly producing such fatal consequence, as the administration of poisons, the inducing death by exciting dangerous mental affections, such as intense grief, despondency, violent passion, revenge, &c., or by a conduct so continued and irritating as might lead to suicide: also the occasioning an

<sup>\*</sup> Genesis ix. 5, 6.

exposure to fatal accidents or consequences, as was the case with Uriah, who was so disposed of by David.

The neglect of assistance to a person in danger, comes likewise under this species of crime\*.

N. B. The laws of houses of refuge for innocent homicides; those against harsh treatment of men in general, and the poor in particular, the placing a guard round the flat roof of a house to prevent accidents, &c. &c., are all arising from the principles laid down by this commandment.

# "VII. Thou shalt not commit adultery."

This commandment, which forbids the cohabitation of a married man or woman with any stranger, is highly important to the happy enjoyment of life; it also prohibits the formation of such incestuous marriages as are enumerated in the law; even the indulgence of slight liberties under such circumstances leads to dreadful consequences: and such are strongly described and warned against by the wise King Solomon in Proverbs, throughout the 5th, 6th, and 7th chapters.

N. B. Many laws spring from this source, such as the prohibition of marriage with persons of

<sup>\*</sup> Lev. xix. 16. † Malachi ii. 14-15.

strange religions; the exclusion of illegitimate offspring; laws against seduction, &c. &c.

# "VIII. Thou shalt not steal."

I have already stated, that the short and simple words used in the three last commandments, are strongly indicative of their large bearing; in no case is this fact so evident as in the one now under view: so forcibly were our ancient rabbins impressed with the influence of this circumstance, that they have considered this commandment to be mainly directed against the most atrocious of the various crimes of this class: viz. that of stealing human beings to enslave them, and have pointed out other prohibitory laws in the Bible, as referring to the various other descriptions of theft; such as stealing in private, or robbing in public, which are specifically pointed out in Leviticus, xix. 11-13, or fraudulently withholding the property of others of whatever kind it may be, see Deut. xxiv. 14, 15; or even procrastinating the payment of debts when having the means, see Prov. iii. 28; every species of deception, even if only in thought, by which a false opinion is induced, and the latter is expressly called "a theft of the heart."

N. B. All the laws against theft and fraud,

weight and measure, gleanings of the field, &c. &c., come under this head.

"IX. Thou shalt not bear false witness against thy neighbour."

By this commandment, we are forbidden, not only the bearing false testimony or instituting a false suit in a court of justice\*, but are prohibited the promulgation of any kind of falsehood whatever; such as scandal†, which is often productive of great evil in society, even mere idle conversation, when inconsiderately repeated or incautiously propagated, frequently occasions much mischief‡; but personal slander is absolute wickedness.§ Our rabbins compare such actions to the corrupting influence of a fly-blow in a piece of wholesome flesh meat, and go so far as to say, "A man should be careful even in praise, that it be not overcharged, lest it should lead to a suspicion of blame."

N. B. The laws respecting the credibility of witnesses; those against bribery and corruption; the scandalizing a female captive; the appointment of a king and judges, &c. &c., are all deducible from this commandment.

Prov. xix. 9. † Levit. xix. 16; Prov. xiii. 5.

<sup>1</sup> Prov. x. 19. § Prov. x. 31.

"X. Thou shalt not covet thy neighbour's house, thou shalt not covet thy neighbour's wife, nor his man-servant, nor his maid-servant, nor his ox, nor his ass, nor any thing that is thy neighbour's."

Covetousness, or an envious wish to possess the property of others; ambition to equal or surpass others in the enjoyment of the goods of this world, by which a desire is cherished to see them deprived of such comfort; are passions ruinous to the body and soul, exciting an envious discontent\* and misery, irritating the mind, and eventually proving destructive to health, as well as inciting the commission of a multitude of wicked acts, leading to frauds, treachery, and even theft; our rabbins very correctly sayt, "Envy, cupidity, and ambition, drive man out of the world;" man ought to be content with his lot, and confide in the wisdom and goodness of the Almighty God, who will at all times apportion to every one what he deserves, and what is most beneficial to him .

N. B. Not to impede the progress of another; usury laws; freely to give tithes; presents, gifts, &c.; and many other duties which may readily be ranked as opposed to covetousness and avarice, are included here.

## RECAPITULATION.

RABBI. Now, my dear lad, having taken a general view of religion, I am desirous to know how far I have succeeded in my endeavours to make it clear to your understanding: be so kind, therefore, as to inform me in the best way you are able, what is your idea of God and his attributes.

Scholar. My dear Sir, I am very thankful for the pains you have taken to explain to me the whole of this important and difficult subject: I have been very attentive to all the information you have so particularly and pleasingly taken the trouble to convey, and I hope to be able to shew that your endeavours have not been fruitless. I am sensible of the existence of God, who is One in his nature, the sole Creator of the universe, eternal in his being, without form or substance, and therefore invisible, all-wise, omnipresent, kind, just, and merciful.

- R. How know you all this?
- S. Our own reflection on the nature and order of all things around us, must, if we think deeply on the subject, oblige us to conclude that there exists a power to cause, or a master-spirit to form

them, and to ensure their regularity and permanence; but for the actual proof of such a fact, we are indebted to Revelation: such indeed did the Almighty graciously condescend to evince in full glory, on Mount Sinai, whereby a striking impulse was made on the whole of the nation present, and subsequently on the whole world, producing as strong a conviction as the limited understanding of weak mortals could possibly be made to acquire.

- R. Was that the only purpose of this wonderful and astounding manifestation of the Deity?
- S. No; not the only one; the enactment of laws was a principal object; the Ten Commandments, the ground-work for the laws afterwards detailed by Moses in the Holy Bible, were then announced, and our implicit obedience directed to be rendered to them; the awful exhibition of that day also enforces the conviction, that prophecy is an emanation from God, given for our information and admonition, and must, therefore, be received with all due reverence; replete as it is with wise and consolatory doctrines, instructive at once to the mind, and salutary to the soul.

Thus it is, that we find the inspired prophets enlarge and make clear what frequently is only slightly expressed in the Pentateuch; through their aid it is that we are enabled to understand that the soul is immortal\*, and when the body dies, it departs to join the spiritual world whence it was taken; moreover this spiritual soul, or active portion of our being, has complete liberty to direct the actions of the body by its own free will: this renders it responsible for its conduct, and it must abide by the consequences of having obeyed, or having disregarded the laws of God laid down for its observance: hence it is beyond a doubt, that the soul, after its departure from the body, must receive its deserved reward or punishment: the weakness of the human mind, however, being deficient in the power of comprehending the precise nature of spiritual existence, can, of course, have no correct idea of the actual mode in which this retribution is effected; but there can be no question as to the fact.

R. Excellent! you have given a clear description of the principal doctrines, deducible from the sources we have examined; but have you not been taught others, whose origin is to be found in the text of the Bible? For example, you know that we are but poor weak mortals, and do not always refrain from acting wrongly. Is there no help

<sup>\*</sup> Eccles, xii. 7.

for the poor sinner, who after all, may only have been indiscreet, but not radically wicked?

- S. Yes, God in his mercy has left a way open, whereby the sinner may possibly be pardoned, and his deserved punishment be remitted; namely, by repentance. The penitent who addresses his God with a contrite heart, deeply impressed with a grievous sense of his guilt, confesses his sins, and most humbly prays for forgiveness; at the same time most solemnly and sincerely resolving not to relapse into wicked courses, but to be watchful over his conduct, and repair the evils already committed, the merciful God will surely "attend to the earnest prayer and forgive."
- R. In what does man's duty towards his Creator specially consist?
- S. Our duty to God<sup>†</sup> consists in the awe and veneration with which we ought to be impressed towards him, the adoration with which we are to regard him as Creator, and the love we are bound to bear towards him as a gracious universal benefactor<sup>‡</sup>, we ought ever to bear him in our mind, "in our hearts and our souls;" replete with these sentiments from their own intrinsic excellence, unbiassed by the expectation of re-

<sup>\*</sup> Isaiah i. 15; and lv. 7. † Deut. x. 12. † 1 Chron. xxviii. 9.

ward, or fear of punishment: nay, if it became necessary, we must be ready even to lay down our lives for their maintenance.

- R. By what means is such a feeling made manifest?
- S. By the regular exercise of pious thoughts and sacred observances: by the regular repetition of the chapter Sh'ma Israel twice every day, its sacred doctrines will become indelibly impressed on our hearts: it will also be evident upon all occasions whenever, either to express our praise, tender our gratitude, or petition for grace and favour, we presume to offer up prayers to the Almighty and beneficent God, that we address him with all due meekness of spirit, true devotion, and perfect earnestness; always carefully avoiding the vulgar habit of coldly repeating the stated prayers without a due consideration of their sacredness and the impressive force of their pious composition; one cause of which, namely, the increasing neglect of studying the holy language in which they are framed, is greatly to be lamented; for we ought to be completely imbued with the true spirit of devotion whenever we make our approach towards God, with the earnestness of a pure mind and humble language: besides this duty of regular private,

<sup>\*</sup> Isaiah xxix. 13.

as well as inward, prayer, we must also join in public worship to declare the glory of God, in order that by the expression of our lips we may testify our trust in God, the strength of our faith, our complete devotion, and our gratitude.

To this may be added an obedience and firm adherence to our holy laws and religious observances, whereby we publicly glorify the Lord God of Israel: such conduct during life will afford us a reasonable hope, that after death we may deserve taking a part in the resurrection at the end of the world\*, and enjoy celestial happiness in the world to come; as is most happily expressed by the Rambam. "Where the souls of the righteous will be delighted in the glory of the divine presence, and enjoy a sweet and plenary happiness in a world of complete perfection: they will rejoice in the cognizance of the Deity, and the knowledge of truth, which constitute a rapture and ecstasy beyond what mere mortal man can possibly have a due conception of; but the wicked will for ever be cut off; they will be shut out from all such enjoyment, and have no participation therewith †."

R. At what period is so happy a consummation to be expected?

<sup>\*</sup> Eccles. xii. 7.

<sup>†</sup> Maimonides Yad Hachzakah.

S. At the last day, or day of judgment, which the prophet Daniel hath foretold\*. "And many of them that sleep in the dust shall awake, some to everlasting life, and some to shame and everlasting contempt: and they that be wise shall shine as the brightness of the firmament, and they that turn many to righteousness, as the stars, for ever and ever."

But before this consummation shall come to pass, we are assured that Israel will be restored to its native land, that the Messiah of the seed of David will come and establish the nation as the prophet Micah declares. "Every man under his vine and under his fig-tree, and the people will walk every one in the name of his God, and we will walk in the name of the Lord our God for ever and ever; but the exact time when this blessed state is to take place, is decidedly secret and not to be known to mortals, as the angel said to Daniel, "Go thy way, for the words are stored up and sealed till the time of the end. Blessed is he that waiteth."

- R. What are the social duties?
- S. Our duty towards our fellow-creatures may

<sup>\*</sup> Daniel xii. 2, 3.

<sup>+</sup> Micah iv. 1; see also Isaiah xi. & xii, passim; likewise lxv. & xvii. &c.

all be comprised in the short sentence expressed by the sacred volume, Leviticus xix. 18. "Thou shalt love thy neighbour as thyself; I am the Lord." Numerous particular laws relative to the conduct of man in a social view, are spread throughout the Bible for our instruction and guidance through life, the most predominant of which are founded on universal charity.

- R. What laws are those which make out the peculiar designation of the Jewish nation?
- S. I. Circumcision, by which they are stamped with the covenant, made with our patriarch Abraham, through whose seed the true religion was promised to be promulgated, and all the nations of the earth to be blessed.
- II. The strict adherence and proper employment of the Sabbath, in commemoration of the Almighty having chosen to create the world in six days, and to appoint the seventh for holy observance.
- III. The prohibition of certain kinds of food, and the regulation of their preparation commanded for a select and holy nation, who should remain undefiled, and which to this day proves preventive of too intimate a connexion with persons of different faith.
  - IV. The wearing of Tsitsith (ציצית), or fringes

at the corners of a square clothing\*; also the appointed chapters written on parchment, and worn in cases during prayer, on the forehead and left arm†, T'phillin (תמילין); as well as their being placed on every door-post of the houses‡, Mezuzas (ממוורת).

\* Deut. xxii. 12.

+ Deut. vi. 8.

1 Deut. vi. 9.

## CALENDAR.

Although it may not be absolutely essential, in sketching this outline of the Jewish religion, to enter into a particular exposition of its various laws, ceremonies, and customs; yet, as the observances of the several festivals form prominent features, and are practised as commemorative of certain great events, which tend to manifest, as well as confirm, its most sacred and essential principles; they certainly are proper subjects for remark and attention. In acquitting myself of this part of my task, it may prove not unadvisable to follow the order of the Calendar, as this plan may afford me an opportunity of giving some account of the method of calculating the course of the year, and the order of its arrangements, which have been so long and so wonderfully acted upon by the Hebrews, with an accuracy surpassing all other chronologists.

The fountain of all knowledge, the holy Bible, has, in the course of its commandments, pointed out the grounds of the construction of the Almanack, by fixing the time of year at which the several festivals, or religious observances, are to be held.

As soon as the Israelites were released from Egypt, the attention of Moses was called to a new era; he was no more to be guided by the Egyptian calendar, which the people had been in the habit of following, but was ordered to look out for the emergence of the moon then about to appear, and to regard it as the beginning of a new year. This festival, being the first that was commanded, on account of the passover sacrificed on that occasion, was ordered to be annually kept for perpetual commemoration on the fourteenth day of Nissan, which in consequence was denominated the first month in the year, and all the festivals, wherever they are mentioned as such in the Pentateuch, are for this reason placed in the same order of months; thus, the feast of trumpets, Rosh Hoshana (ראש השנה), or new year's day, is ordained to be held in the month which, according to this range, is called the seventh; although from arrangements subsequently made thit is now reckoned as the first month, or the commencement of the civil year, by which our years are at present reckoned and our dates regulated; while,

<sup>\*</sup> Exod. xii. 2.

<sup>+</sup> See the whole order of the festivals in Numb. xxviii.

<sup>#</sup> Exod. xxiii. 16; xxxiv. 22.

in computations made for sacred occasions, the former is considered as the ecclesiastical year.

This ordinance, that the appearance of the new moon was essential to the establishment of the ceremonies and sacrifices regulated for every new moon day or Rosh Hodesh (מאש הדש הדש), was committed to the management of the Sanhedrin, who sat in the temple and issued proclamations of the day when the moon was declared to be visible, and the month considered as commenced; hence it sometimes occurred, that when the moon was not sufficiently advanced to be seen in time, on the day of its renewal; such month had thirty days allotted to it, the last of which is called the first day of Rosh Hodesh, from the fact that the new moon is actually formed, although it might not be visible in the horizon; and the following day called the second day of Rosh Hodesh, was reckoned as the first of the succeeding month.

However strictly this ordination of establishing the Rosh Hodesh by the actual appearance of the new moon was adhered to by the Sanhedrin (as is evident from the various rules laid down respecting the nature and value of the reports brought by their messengers, sent out for that especial purpose), it is asserted by all the rabbins, that a regular astronomical calculation, known to Moses, was by him traditionally transmitted to his successors as a secret instruction, until it reached the Sanhedrin, who were thereby greatly assisted in effecting this lunar arrangement.

This, indeed, from the uncertainty attending mere ocular observation, which cloudy weather or other accidental circumstances might have rendered fallacious, appears to have been almost indispensable in order to ensure the requisite correctness: a brief outline of a system so unparalleled for its accuracy, and distinguished for its unaltered use through so many successive generations, down to the present period, may not be unacceptable in this place.

The Jewish year, regulated as before mentioned, consists of twelve lunar months, during each of which the moon revolves round the sun in the time of 29 days, 12 hours, and 793 subdivisions of 1080 computed parts of an hour. Twelve such circumvolutions make up a lunar year, consisting of 354 days, 8 hours, and 48 or 49 minutes; whereas the solar year, or the period occupied by the revolution of the earth round the sun, contains 365 days, 5 hours, and 551 minutes: thus, it is evident, that the lunar year falls short

<sup>\*</sup> This Judaic computation is equal to 29 days, 12 hours, 44 minutes, 3½ seconds.

of the solar by nearly 11 days in each year. Some arrangement was therefore indispensable to make these two differently calculated years agree at some point, in order that the sidereal time might accord: to effect this, a cycle of 19 years is taken, of which 12 years are called common lunar years, consisting of 353, 354, or 355 days each, according to rules established for that purpose; and an additional or thirteenth month of 30 days is introduced, and added to each of the remaining seven, which are termed embolismic, or leap years; namely, the 3rd, 6th, 8th, 11th, 14th, 17th and 19th; by means of which the lunar cycle, at its end of 19 years, is found to accord with the solar, and the moon and the earth meet at the same point of the sphere from which they set out at its commencement.

This sketch of the Jewish calendar will be sufficient for the comprehension of the changes that occur in the construction of the several current years; the holy Bible, as I have before said, is our guide; and in order to direct a due attention to the regulation of the festivals at the proper times, it explicitly commands special care to be taken that the festival of the passover be kept in the month Abib\*, which signifies the month of

<sup>\*</sup> Deut. xvii. 1; and Exod. v.

ripening; and, as the corn growing in that eastern climate does begin to ripen about April, it is clearly indicative that the vernal equinox, being the actual period of the exit from Egypt, is the proper time of year for the observance which this festival is designed to commemorate. This commandment being so decidedly marked, the fixing its proper period is of course a matter of great importance; but if, in following the course of the lunar years, we annually lose 11 days, it is evident that the time calculated and fixed upon for the celebration of the passover would every year become more distant from the proper season so strongly typified in the text; but by the judicious intercalation of a month, as before described, the whole arrangement is kept in balance, and our passover is always observed at the prescribed season.

The different number of days all tted to each distinct year, arises from a variety of circumstances regulating the festivals, as likewise from the necessity of making up nearly 11 more lapsed days, which are the result of an accumulation of small fractional parts left unprovided for during the space of 28 years, forming the solar cycle. It would be as tedious as unnecessary to enlarge on this farther than, as an example, to state a rule,

that the new-year's day cannot be fixed on the 1st, 4th, or 6th day of the week, as that would occasion Hoshanna Rabba to be held on the Sabbath, and Yom Kippur on Friday or Sunday, days incompatible with their respectively instituted ceremonies; so also are the various other festivals dependant on rules of this nature.

I shall now proceed with the Calendar, observing the order at present used from the beginning of the civil year, and notice the remarkable days as they occur: it will be useful for you to know that we have no specific names for the several days of the week, which are only designated by their order, as the first, second, &c., and not more than three or four are to be found in scripture as attached to months; nay, it is even questionable, whether these be pure Hebrew: the names now used are Chaldaic, and were adopted in Babylon by the rabbins who laid the foundation for the Mishna.

As a general rule of observance throughout the year, it must be noticed, that the days distinguishing the beginning of the month, whether there be one or two as before expressed,\* are each called Rosh Hodesh (שאר), on which the psalms of praise denominated Half Hallel are recited in the morning prayers, and some additions made in the liturgy; it

<sup>\*</sup> See page 65.

is also an established custom, that on the eve of every Rosh Hodesh, a sort of penitential course is pursued; and at afternoon prayers, the confessional prayer (מליחות), and propitiatorial petitions (מליחות), are humbly repeated, whence the day is called the minor day of atonement (מום כפור קטון). Such a regular monthly recognition of our sinful state is surely an edifying and pious procedure.

TISHRI, called in Scripture, Ethanim, the first month of the civil year and seventh of the ecclesiastical, has 30 days; it is coeval with a range from 13th September to 12th October, dependant on its occurrence in an embolismic year or not; it is the richest month in the year for sacred days and festivals: the first two days known by the term of Rosh Hoshanah are held as most sacred: our rabbins apply to them the verse in Psalmst, "Blow the trumpet on the New-moon day, on our solemn feast day, for this is a statute for Israel, a judgment of the God of Jacob:" the horn accordingly is sounded to awaken the remembrance of past actions, the merits or defaults of which are thought to influence the determination of our fate during the coming year. This being the day on which the world was first put into action, its anni-

<sup>\*</sup> Numb. xxix. 1. + Psalm lxxxi. 2.

versary has traditionally been fixed on as a day of trial and judgment of man, whereon the whole of his conduct during the past year becomes the object of approval or censure, and influences the fate to be adjudged to him for the one commencing: hence, the attendance at the synagogue is strictly observed, the prayers, &c., allotted for the service of the day are all peculiarly devoted to the object of praise, to the great Creator of the universe, and supplication for mercy and forgiveness from the God of justice towards the erring mortals of this sinful earth.

The whole subsequent week, together with these two days, are called "The Ten Days of Repentance;" they are regarded with peculiar sanctity, and penitential prayers are every morning devoutly offered up in the synagogue: each day is held as a fast, either during its first portion, or entire, by the more strict; whilst devotion, charity, and repentance, most impressively occupy the thoughts, and regulate the conduct of the pious, who consider this the period at which all our conduct and actions are about to be adjudicated.

The third day of this month a solemn fast is held, commemorating and deploring the sacrile-

<sup>\*</sup> Vide Talmud, Rosh Hoshanah.

gious murder in the temple, of Gedaliah, the viceroy placed by Nebuchadnezzar over Jerusalem at its capture, which was accompanied by a like destruction of a large number of the people, as well as the infliction of much misery throughout the nation\*.

The tenth day, Yom Kippur, is however the most prominent and important; it is appointed, and its observance commanded in the Bible, with great solemnity and peculiar ordination +. This great fast-day is ordered to be kept, as it were, with double sabbatical strictness; all manner of work is most rigidly forbidden, the soul is to be humbled by fasting, penitence, confession of sins, and propitiatory prayer; so deeply is it to be engaged in this holy occupation, that even the common conveniences, such as wearing of shoes, refreshment by washing or bathing, are to be abstained from; and this discipline is to commence on the eve of the ninth day, and continued until sunset of the tenth, for it is a day appointed for the atonement of sins "before the Lord"."

The services of this day, as observed in the temple of Jerusalem, exhibited a grand and solemn spectacle; the high priest had a number of sacri-

<sup>•</sup> Jerem. xli. 2. + Levit. xxiii. 26-31. 2 Levit. xvi. 30.

fices to offer, he was to make confession and implore pardon for himself, the priesthood, and the whole congregation; it was the only day in the year when he was allowed to enter with all due reverence into the Holy of Holies, where he might be said to have approached the very presence of God: the Levites were singing praises; the commonality of the nation in the outer courts were fasting and praying with hearts replete with contrition, and, whenever they heard the ineffable name of God pronounced by the priest, with holy fervour responded, "Blessed be the glory of his name for ever and ever!" Nay, even at this time, although deprived of the glorious temple, and constrained to substitute the best means we can in observance of this solemn day, we trust our endeavours are not in vain: for, truly speaking, the scene of a devout congregation in our synagogues on this day is very striking; nearly the whole of its twenty-four hours are occupied in earnest prayer, true devotion, and high-wrought praise, together with confession of sins and humble petitions from contrite and repentant hearts. Such being the simultaneous observance of the whole nation on the same day, and in nearly the same manner, throughout the civilized world. is at least strongly indicative of its earnestness,

and encourages a fair ground for presuming to hope that the grace and mercy of the benevolent Almighty will ever be benignly extended to applicants so sincere and zealous. It must be also understood, that the state of mind thus induced includes the whole range of charitable feeling of men towards each other, for no one can expect to be pardoned by God if he be not at peace with his fellow-creature.

The Jubilee year was also proclaimed in the temple on this day by the sound of trumpets.

The fifteenth of this month is fixed for the festival of Succoth or Tabernacles, also called in scripture, Chag Haasiv (קוב האסיף), the Feast of In-gathering, or what we might denominate the Harvest Home, the period when all the produce of the year, the wine, the oil, and all the winter fruits, were housed: this festival is expressly commanded to be held as commemorative of the residence of the children of Israel in tents, during their journey through the wilderness, where, for forty years, they were sustained by the immediate providence of God, protected by his presence, and supported by his divine influence: we are accordingly commanded to commemorate the

<sup>\*</sup> Mishna Yoma at the end. † Levit. xxiii. 9.

1 Levit. xxiii. 41-43.

same by dwelling in Tabernacles during the seven days of this festival.

The celebration of the Feast of Tabernacles also, was one of the three periods of the year, when all the male portion of the nation were commanded to go up to the temple and evince their devotion by worship, and by gifts in proportion to their respective capabilities\*. The Passover, and the Feast of Weeks, being the two other appointed periods. The first and seventh days of the Feast of Tabernacles are commanded to be considered as holy, that is to say, equal with the Sabbath; excepting only, that all such occupations as might be required for the preparation of food were allowed to be performed. The intermediate five days, however, are called Choll Hamoed, or the lighter festival days; when the ordinary and necessary business of life might be followed; this regulation is likewise operative during the passover, the only other festival of a week's duration. A number of peculiar sacrifices were commanded to be offered on such occasions: in addition to which, another ceremonial was attached to these days of rejoicing; and such, indeed, is in a manner retained to this day; viz. that of processions, in which a branch of the

<sup>\*</sup> Deut. xxiii. 14-17. † Exod. xii. 16.

palm-tree, a bough of myrtle, some willow twigs, together with the fruit of the citron-tree, were taken in the hand, and with joyous songs carried in procession round the altar; many and various mystical and typical meanings have been ingeniously, and some very aptly, conjectured to be attached to this peculiar selection, but the plainest reasons are surely the best: the palm always was, and yet is, an article used in processions; the citron was the most beautiful and best-flavoured fruit of the climate that could keep its qualities seven days; and so is the myrtle of that country an elegant shrub of very grateful odour; while the willow, a plant of a habitude indicating the presence of water, was joined to the more fragrant herbs, as commemorative of the arid desert devoid of that element, in which the people had so long sojourned, and were now bringing back to mind, gratefully praising God for the kindness and mercy shewn in so desolate a situation.

On the eighth day, an additional festival is enjoined to be held, called Atzereth, or the restraining; because the people who came from a distance were ordered to refrain from going home, and to stay and devote an additional day at this close of the season for sacrifice, thanksgiving, and glorification, in the temple of the beneficent God

who had so greatly favoured them: hence, in our prayers, this day is particularly entitled "The Period of our Rejoicing;" such, in fact, being its peculiar character. The number of sacrifices that were to be offered on that day being but few, there remained ample time for many modes of rejoicing: one of the impressive and pleasing sights exhibited at that period was the presentation of the ripe fruit and products of the earth, called Becurim\*. These were brought in great pomp by the several landholders in wrought baskets, many of which were of silver, with their contents beautifully arranged. A deputation of Levites went forth out of the gates of Jerusalem, and conducted the processions into the temple, singing select psalms all the way+; and when the fruits were brought to the priest, the owner repeated the prescribed recitation, waved the basket, and retired with profound impressions and deep veneration.

The seventh day of this festival (called הושעכה), although not held as one of the sacred, was a day of considerable importance during the period of the temple; it was the last on which the regular sacrifices were ordained to be offered daily during

<sup>•</sup> Deut. xxvi. 3-8. † Psalm xxx. cxxii. cl. † Deut. xxvi. 5.

this festival, at first in a large number, but with a regular diminution from day to day. The order of procession on this day, was more imposing than on any other; and after seven times circumambulating the altar\*, the usual collection of plants, viz. the palm-branch, &c., were cast aside, fresh twigs of willow substituted, and Hosannah! + was repeatedly and fervently vociferated. The willow was chosen from its being attached to a watery soil, as the prayers peculiarly addressed to the deity on this day, were propitiatory of genial rains to fructify the earth, and ward off the evils of equinoctial gales. In these times, analogous prayers and hymns are read and sung, the willowbranches waved, and at the end of the service it is the custom to beat off the leaves. Thus, you see, this peculiar festival has a double purpose; viz. the commemoration of the tedious detention and support of the nation during forty years in a dreary desert; as also a religious call for grateful worship at the close of a bountiful year.

In the present times, when, being expatriated, we are deprived of the latter reason; we nevertheless seize the opportunity of affixing to this festal period a more modern, but a very interesting annual celebration. It is just at this time of

<sup>\*</sup> Numb. xxix. 13—34. † Talmud, Succoth, fol. 45.

year, that the weekly course of the sabbatical reading of the Pentateuch arrives at its completion; and on this occasion, in order to fulfil the behest, "This book of the law shall not depart out of thy mouth, but thou shalt meditate therein day and night\*," and, that we may never appear unoccupied with the law of God, we make the mode of procedure on the eighth day of this festival an important ceremonial: we read the last section of Deuteronomy, and immediately follow it up by reading the first chapter of Genesis; thus, joining the end of one annual course to the commencement of the next, and thus keeping up a perpetual circle in which there is no lapse of time, during which the children of Israel, the original conservators of the sacred law, can be said to be inattentive to its exercise.

This additional day, from such ceremonial procedure, is called Simchath Torah (שמחת תורה), the Rejoicing for the Law, in accordance with which, a variety of appropriate hymns, blessings, and praises, are added to the usual order of the festival worship of that day.

The sun, during the course of this month, passes through the constellation Libra.

<sup>\*</sup> Josh. i. 8.

The second month of the civil, and eighth month of the ecclesiastical year, is called MAR-CHESVAN or CHESVAN; in Hebrew, Bull. The number of days allotted to this and to the next month, are the only instances of variety of their distribution occurring in different years, owing to certain rules dependent on the appointment of the new-year's day; all the other months holding their regular course of alternate 29 or 30 days each; and this regulation, as well as the order of making the leap-year, depends on the arrangement necessary for bringing the lunar cycle correct with the solar year as before-mentioned; in accordance with this rule, Marchesvan of this year, A. M. 5595, contains 30 days. The only peculiar days of observance in its course are, that Monday the 22nd, and the Thursday and the succeeding Monday, are appointed as days for fasting and putting forth petitions in humble prayer, for favorable and genial rains required to forward agricultural produce at the autumnal equinox which has just passed, and the deprecation of severe and destructive gales incident to that season.

This month runs from about the 13th October to the 12th November, the sun passing through the constellation Cancer.

The third month is named Chisley (במלינ): like the last, it has sometimes 29, or, as in this year, 30 days for its course: on the 25th of this month Hannucah commences, which, as its name implies, is a commemoration of the Consecration: a circumstance that took place in the second temple at the time of its recovery from the tyrannical profanation, and the subsequent prohibition of its holy service by Antiochus Epiphanes. About A.M. 3630, this restoration was effected through the bravery and prowess of Judas Maccabeus, one of its high priests, on which occasion, a very small lamp of consecrated oil was miraculously found capable of furnishing sufficient to supply all the established holy lights in the temple during eight days, until a fresh portion could be procured. This season is regarded as a joyous commemoration of the miracle, &c., during which a regular series of lights are every evening burned, commencing with one, gradually increasing to eight, such being the number of days of its observance. The laudatory psalms (Hallel\*) and some appropriate hymns are added to the daily service, and the period considered as one fitted for national rejoicing. This historical event being comparatively of a later date, and consequently not noticed in the Bible;

<sup>\*</sup> Psalms exiii. to exviii. inclusive.

does not possess the sanctity of the regular festivals ordained in the sacred text.

The course of the sun during this month, is through the zodiacal constellation Sagittarius, and runs from November 13th to December 11th.

The fourth month, named Tebeth, has 29 days, from about December 12 to January 9. The tenth is the only remarkable day, being kept as a solemn fast in commemoration of the commencement of the destruction of the first temple by Nebuchadnezzar; the established order of propitiatory and penitential prayers in use for fast days are accordingly read at the synagogues: this fast is referred to by Zachariah, as the fast of the tenth month\*.

The course of the sun during this month, is through the constellation Capricornus.

The fifth month, called Sh'vat, contains 30 days, generally from January 10 to February 8, without any peculiar observance of individual days.

The sun's course through the zodiac, pervades the constellation Aquarius.

The sixth month, Adar, contains in common \* Zach. viii. 19.

years 29 days, but in leap year 30 are allotted to it, and 29 to the second Adar or Veadar; this portion of the year is that selected for the intercalation of the additional month required in the arrangement of lunar years, in order to equalize them with the solar; and is perfected in the cycle of nineteen years: the embolismic or leap-years always being the 3rd, 6th, 9th, 11th, 14th, 17th, and 19th years of the cycle. Our attention to this is clearly pointed out in scripture, in order that due attention be paid to the regular arrangement of the correct season in which the passover is to be observed, "Be careful to observe the spring month for passover, &c\*."

The range of the month Adar generally runs from February 9 to March 10, and that of the additional month, called Veadar, from March 4 to April 2; it is very evident, however, that great and marked differences must every year occur in this accordance, not only with respect to the agreement of days, but also as to the period of the sun's entry into the constellation Pisces, which in common years is always its course during the month Adar.

On the 14th of this month, the feast of Purim

<sup>\*</sup> Deut. xvi. 1.

is celebrated, which is ushered in by a fast on the 13th, in commemoration of the one observed at Shushan by the command of Esther, whose heroic interposition prevented the total extermination of the Jewish nation spread through Persia and many surrounding countries, as had been designed by Haman, and had already been sanctioned by Ahasuerus. This festival is observed on the eve of the 13th, and the morning of the 14th of Adar, or of Veadar if leap-year, by reading the Book of Esther, and some prayers and thanksgivings purposely composed for the occasion: at the same time it is joyously observed at home by entertainments, and is particularly marked by sending presents of delicacies to friends, &c., the liberal dispensation of alms to the poor, in accordance to the text, Esther ix. 22, like that of Hannucah (חבוכה). This festival being only commemorative of an event of comparatively a modern date, it is not invested with the sanctity of those enacted by Moses in the Pentateuch.

NISSAN, the seventh month of the civil, and the first of the ecclesiastical year, as before explained; has always 30 days, from about March 20 to April 18; this is the month to which the test of correct calculation is directed, in order that the

celebration of the Passover Festival on its fifteenth day should be as near as possible to the true period at which the exit from Egypt was effected; the outline given at the commencement of this section cursorily points out the system adopted to effect this, and the result is, that the time of year at which this commemoration is to be observed, must be as soon as possible after, but never before, the vernal equinox. This festival is in the law commanded to be held seven days, the first and last of which are to be kept sacred; and the intermediate days allowed to be employed in necessary occupations, although still to be regarded as holy days, in the same way as explained when treating of the Feast of Tabernacles: on this occasion, it is necessary to enter into a closer explanation of an apparent incorrectness in our present mode of observance of these sacred days of festivals; which, on all occasions, excepting the day of atonement, exceeds the original commandment, as we celebrate two such holy days instead of the one ordained in the text, so that we have eight days instead of seven at passover, two instead of one at the new year, &c. &c.; this arises from the same cause already detailed when treating on Rosh Hodesh; and this caution of keeping two days, in order that the real day might not be mistaken, was rendered most important at this festival, lest, by error, leavened bread should be eaten on a prohibited day, by doing which, the greatest punishment held out in the Bible, viz. Corath, or "excision from after life," would be incurred. This custom was always followed in the provinces, places distant from Jerusalem, where the proclamation from the Sanhedrin could not reach: but, in Palestine, the day having with certainty been declared, was the only one observed.

During this festival, all articles produced by the fermentation of grain, such as bread, beer, spirits, &c. &c., must not only be refrained from, but must not even be admitted into the house\*, and all the utensils must be scrupulously cleansed from any impurity occasioned by leavened articles.

The prayers, &c. adapted for the celebration of this period of emancipation, as it is therein termed, are of course, appropriate, and some very elegant poetical compositions sanctify and beautify the service. But the most impressive and national ceremony attached to this joyous period, is the assemblage of families on the two first evenings, to repeat a collection of narratives, talmudic extracts, praises and blessings, purposely

<sup>\*</sup> Exod. xii. 19.

compiled to commemorate the glorious event, and to excite a lively sense of gratitude to the Almighty benefactor and protector of Israel, sundry ceremonies are observed, and it is the custom that all the servants and dependants of the family who are of the Jewish faith should participate in this exhilarating anniversary.

On the sixteenth of this month, during the period of the temple, a sheaf of the first ripening grain was offered at the altar; and from that day, fifty days were reckoned, at the end of which, the third festival, or day of general convocation, was to take place. Although the offering has ceased, the ceremony of counting the days continues to this time, and is declared after evening service, announcing the number of days and weeks; this custom, as well as many others, rouses a sensible reminiscence of the once happy state of Judea; it is termed *Omer*, from the measure of corn brought as an oblation.

The course of the sun during this month, is through the constellation Aries.

IYAR, found in scripture under the name of ZIV (meaning brightness), forms the eighth month, and has 29 days, ranging from about April 19 to May 17. During this month, the three fasts

instituted at the equinoxes, take place in the same manner as in *Marchesvan*, on some certain fixed and consecutive Monday and Thursday, and the subsequent Monday, in propitiation for kind and dewy moisture required during the summer heats.

The constellation through which the sun passes during this month, is Taurus.

SIVAN, the ninth month of the civil year, has always 30 days, from about May 18 to June 16.

The sixth day of this month being the 50th from that of offering the first sheaf (Omer), is celebrated as a festival, and called Sh'vuoth (or the Feast of Weeks, when an offering of loaves made from the new corn then gathered in, was ordered to be prepared at home and brought to the temple as the first fruits of the year\*. This was one of the three periods, when all who could, were to appear at Jerusalem† with sacrifices and free-will offerings. At present, when deprived of such opportunities by the destruction of the temple, we avail ourselves of this period of the year, which is precisely that when the nation was enlightened and hallowed by the delivery of the

<sup>\*</sup> Lev. xxiii. 16, 17.

<sup>+</sup> Deut. xvi. 16: Exod. xxiii. 14-17.

law at Mount Sinai, to recite a number of commemorative prayers, praises, and psalms, in its celebration in the synagogue service. Religious persons employ the greater part of the night of the eve of this festival in reading large portions of the law prophets and Talmud, accompanied by suitable prayers.

The sun's course in this month, is through the constellation Gemini.

THAMMUS, the tenth month, comprises 29 days, from about June 17 to July 15; on the seventeenth, a solemn fast is held in the melancholy commemoration of the capture of Jerusalem by the Romans, and many other calamities then occurring\*; it is remarkable that the conquest of the first temple by Nebuchadnezzar was in the same month, on the ninth day†.

The course of the sun is through the constellation Scorpio.

AB, the eleventh month, containing 30 days, from July 16 to August 4, is of equally dolorous complexion: the ninth day is particularly marked as the fatal period when the glory and government of the Jewish nation were overthrown by the

<sup>\*</sup> Talmud Taanith, folio 4. † Jerem. xxxix. 22.

burning of the first temple, and the people being carried in captivity to Babylon and the neighbouring countries, as foretold by the prophets and related in the scriptures: this afflicting commemoration is infinitely aggravated by that of the complete destruction of the second temple, and the total subversion of the Jewish state by the Romans; which occurred at the same time of year. The recollection of such reiterated and accumulated afflictions gives greater intensity to our lamentation on this fast-day, which is kept with a strictness nearly similar to the day of atonement, though without its sacred character; it commences with the previous eve, and the synagogue service is performed by the faint light of dull The lamentations of Jeremiah, with a number of dolorous deploring elegiac compositions are mournfully chanted, and the whole conducted with impressive sadness; Zechariah calls this the fast of the fifth month. It is customary after the fast day has passed, to change the name of the month to "Menachem," i. e. the comforter when employed as a date in correspondence, &c.

The course of the sun during this month, is through the constellation Leo.

<sup>\*</sup> Zach. viii. 19.

ELLUL, the twelfth month, has 29 days, from about August 15 to September 12; the last week of this closing month of the year wears a serious aspect: the new year is approaching; the day on which man is to be adjudged for his deeds during the past year is nigh at hand, and the mind is roused to reflect on its sinful state, conscience is awakened to repentance, and the soul becomes deeply impressed with its responsibility; many penitential prayers are offered, confession of sins most humbly made, and supplication for pardon earnestly presented during the last days of this month; which, connected with the Feast of Trumpets "Rosh Hoshana," of the coming year and the concomitant ten penitential days in Tishri, and eventually closing with the holy day of atonement, tend to inspire us with hopes of mercy from the gracious Almighty God, Father of all. The days here mentioned, are termed "Days of Forgiveness," and thus is the year concluded with pious feeling, penitent compunction, devout worship, and acts of charity.

The course of the sun during this month through the zodiac, pervades Virgo.



# THE 613 COMMANDMENTS ORDAINED IN THE PENTATEUCH,

ACCORDING TO

The List formed by Rabbi Moshe Mekutzi, and arranged according to the classification of Dr. Creitznach.

WITH NOTES.



# INTRODUCTION.

In the foregoing manual, the object principally is to impress the heart and enlighten the mind, by a clear explanation of the nature and the objects of true religion; and most particularly to point out to the rising youth of the Jewish persuasion the verity, simplicity, and sanctity of the first and the purest system of religious faith, wherewith mortal man was favoured by the glorious and gracious emanation from the omnipotent Creator himself.

It has also been shewn, that we at this day are in possession of the sacred book containing the various commandments, laws, and statutes, as handed down from generation to generation, by the meek and pious Moses, through Joshua and a long range of holy prophets and learned men; as well as of the elucidation afforded by the oral law, transmitted by tradition from our revered lawgiver, who received the inspiration thereof during the forty days of his detention on the Mount Sinai.

For the legal administration of these laws, during the period of the national existence of the

sons of Israel in Judea, there were courts established of three judges in every small town, to determine on civil cases; and in such as contained one hundred and twenty inhabitants, there was a second court, formed of twenty-three judges for criminal cases; whereas in Jerusalem, the metropolis, two such criminal courts were established; while the grand Sanhedrin, consisting of seventy wise and pious men, were continually seated in the temple with the king at their head, making together seventy-one supreme judges, to whom all appeals were made, and by whom all statistical matters were determined. The law was the code by which every judgment was guided; but the terms therein expressed were often obscure; and notwithstanding the elucidation which the oral law afforded, there was some difficulty in defining, at all times, what was, or what was not amenable to punishment. The Talmud, however, gives some light to this ambiguity, and Rabbi Shamloi determined that the Pentateuch contained 248 laws for action, and 365 prohibitory enactments, making altogether 61 commandments to be implicitly obeyed This asseveration was generally received and acknowledged by the whole of the several rabbinical synods, but the particular enumeration of the same was not so easily made, or at least we have no very early account of its having been done; it is only at a much later period, when the Itabbi Chisdai, and afterwards Maimonides, and subsequently Rabbi Moshe Mekutzi severally made out the desired list. These separate enumerations have each some

difference in their several items, but on the whole are pretty consonant.

It follows, of course, that this manual would be imperfect if so important a part were omitted; and hence the addition of this appendix became necessary: in effecting which, for the sake of a more ready system than what the before-named authors had fixed for their guidance, advantage has been taken of a modern work on the subject, entitled Thariay, which has lately been composed and published by Dr. M. Creitznach\*, in Frankfort; and the following list has been drawn up in the mode he has adopted, of classifying the araccording to their subjects, with difference, however, that their individual bearing, where they agree, are, as near as may be, brought together; and hence the commixture of active and prohibitory laws to be found in this compilation.

My inducement to the adoption of Dr. Creitznach's plan of arrangement, has been the convenience of the young enquirer being able to have an easy recourse to it; more especially as the addition of this portion, is merely intended as a superficial guide to those of the modern educated, who most probably are completely ignorant of the existence of such numerous laws and their ramifications, established by our learned and

<sup>\*</sup> It is but justice to acknowledge the obligation the construction of this portion owes to Dr. Creitznach's work, whose promise to continue a complete series of investigation on all relating to this subject, will, doubtless prove a valuable acquisition to the rising generation.

devout early rabbins, and of course are totally unacquainted with their published enumeration: I unfortunately cannot vouch for the absolute accuracy of the list here produced; as the discrepancy that appears on the comparison of all those hitherto composed, as well as the difficulty of the subject\*, renders perfection almost impossible, and a more detailed elucidation would prove too polemical and extended for an elementary work like this.

The terms in which the several commandments are expressed, are purposely such as accord with the ideas affixed to every item by the rabbies in the Talmud, and it will be necessary when reading them, to have recourse to the Bible for the verse to which they are referred, the insertion of which in length would greatly have swelled this work and enhanced its price: the exercise induced by such a search, will excite the mind of the pupil to further inquiry; and, in truth, a master ought to be at his side for information on the subject of the duties and observances so long adopted and regularly practised by the nation; the thorough investigation of which requires a study peculiar to itself; a study formerly sedulously pursued, but at present too much neglected, which is much to be deplored; for, after all, the ceremonial part of religion is binding on man, inasmuch as it is founded on actual command-

<sup>\*</sup> Witness the differences in the arrangement of Maimonides, and the remarks of other authors on the subject.

ments in the Sacred Bible, and farther, not only does it inculcate the duty of a devout obedience to the laws of God, but the habitual practice of such observances keeps alive the important recollection of our actual state on earth, and our dependance on divine Providence; it also disposes the mind to pious reflection, and brings it continually under the influence of divine grace, inducing the felicitous sensation of constant love and veneration due to the Almighty Father of all.

## TABLE OF THE MOSAIC LAW.

- (A.) marks laws enjoining Action.
- (P.) marks laws enacting Prohibitions.

The Roman numerals on the right hand of the page, indicate the commandments in the Decalogue, under which the principle of the law must be ranged.

- 1. Religious and Moral Laws.
- 2. Circumcision.
- 3. Laws respecting Festivals.
- 4. Matrimony.
- 5. Food.
- 6. Property.
- 7. Civil and Military.
- 8. respecting Oaths and Vows.
- 9. Priests' dues.
- 10. Agriculture.
- 11. Alms and Benefactions.
- 12. Temple Service.
- 13. Purifications.
- 14. Immutability of the Mosaic Law.

# THE 613 COMMANDMENTS.

#### I. RELIGIOUS AND MORAL LAWS. DEC. (A) 1. To believe that God, whose glory was shewn at Sinai, and who had delivered the children of Israel from Egypt, is the true and only God. Exod. xx. 3. Ι. (A) 2. To believe in the unity of God. Deut. vi. 4. I. (A) 3. To love God and his law and obey its com-I. mandments, at all risks. Deut. vi. 5. (A) 4. That the fear of God be predominant on all occasions in life. Ibid. x. 20. I (A) 5. To sanctify and adore the name of God. Leviticus, xxii. 23\*. III. (P) 6. Not to worship aught but the almighty God who revealed himself at Sinai. Exod. xx. 3. II. (P) 7. Not to use the name of God on light occasions, or irreverently. Lev. xxii. 32. III (A) 8. Daily to address prayers to God with due devotion. Exod. xxiii. 25t. III. (A) 9. To repeat the Shma Israel every morning and I. evening. Deut. vi. 71. III. (A) 10. To say grace after meals. Ibid. viii. 10. (A) 11. To teach the law to thy children. Deut. xxxi. 6. 7. I. (A) 12. The priests to bless the children during Divine service. Num. vi. 23. III. (A) 13. To write a copy of the law for private use. I. Deut. xxxi. 19.

† Ib. Note 2.

1 Ib. Note 3.

\* Vide Note 1 at the end.

| LAW. 4                                                                                                                                           | DEC. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| (A) 14. A king must write a second copy for official purposes. Ibid. xvii. 18.                                                                   | IX.  |
| (P) 15. Never at any period to neglect or cast off these principles and laws. Deut. iv. 9                                                        | I.   |
| (A) 16. To wear the phylacteries on the arm during prayer. Ibid. vi. 8.                                                                          | I.   |
| (A) 17. Also on the forehead. Ibid.                                                                                                              | I.   |
| (A) 18. To fix the prescribed chapters on thy doors and gates (Mezuzos). Ibid. vi. 9.                                                            | I.   |
| (A) 19. To wear fringes at the corners of the square habits. Tsisith. Deut. xxii. 12.                                                            | I.   |
| (P) 20. Not to speculate on reward when doing virtuous actions. Ibid. vi. 16.                                                                    | 1.   |
| (A) 21. Ever to bear in mind that God orders every thing for the best. Deut. viii. 5.                                                            | 1.   |
| (A) 22. A sinner, desirous of pardon, and putting his trust in God, must, when praying for mercy, be repentant and confess his sins. Numb. v. 7. | I.   |
| (A) 23. In all transactions in life must thou strive to imitate the goodness of God. Deut. xiii. 5.                                              | I.   |
| (A) 24. To bear universal love to thy fellow-creatures. Leviticus, xix. 18.                                                                      | 1.   |
| (A) 25. To attach thyself to, and follow the of good and pious men. Deut. xiii. 5                                                                | i.   |
| (A) 26. To love the stranger. Ibid. x. 19.                                                                                                       | 1.   |
| (A) 27. To pay due respect to age. Leviticus, xix. 32.                                                                                           | I.   |
| (P) 28. Not to bear inward and concealed hatred against each other. Ibid. xix. 17.                                                               | V.   |
| (P) 29. Nor put thy neighbour to shame by public abuse. Ibid.                                                                                    | VI.  |
| (P) 30. Nor seek revenge. Ibid. xix. 18.                                                                                                         | VI.  |
| (P) 31. Nor harbour ill-will. Ibid.                                                                                                              | VI   |

| APPENDIX.                                                                                                                                        | 103   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| (A) 32. But to expostulate with and reprove him.  Deut. xix. 17.                                                                                 | DEC.  |
| (P) 33. Not to scandalise him. Ibid. 16.                                                                                                         | VI.   |
| (P) 34. Not to listen to false reports. A judge most particularly must not hear one party in the absence of the other. Exod. xxiii. 1.           | III.  |
| (P) 35. Not to injure the widow or orphan, nor indeed any one else. Exod. xxii. 22.                                                              | VI.   |
| (P) 36. Not to deliver up a slave who has run away from another nation. Deut. xxiii. 16.                                                         | VIII. |
| (P) 37. Not to indulge in speculations on unsearchable matters. Numb. xv. 39.                                                                    | I.    |
| (P) 38. Not to make any inquiries that might lead to infidelity. Ibid.                                                                           | 11.   |
| (P) 39. Not to utter blasphemous expressions. Exod. xxii. 28.                                                                                    | III.  |
| (P) 40. Not to lead any community to idolatrous worship. Ibid. xxiii. 13.                                                                        | II.   |
| (P) 41. Nor any individual. Ibid. and Deut. xiii. 12.                                                                                            | II.   |
| (P) 42. Not to make any idol even for a heathen.<br>Levit. xix. 5, 4.                                                                            | 11.   |
| (P) 43. Not to make the form of any celestial or human figure for worship, although they may not be those of forms used for idols. Exod. xx. 20. | II.   |
| (P) 44. Not to raise a standing pillar with figures, or an image of stone for worship. Leviticus, xxvi. 1.                                       | II.   |
| (P) 45. Nor any idolatrous figure whether graven or otherwise for yourself, although not intended for worship. Exod. xx. 4.                      | •II.  |
| (P) 46. Not to make profit or use of any ornament appertaining to idols. Deut. vii. 25.                                                          | II.   |

| LAW.                                                                                                                                                                  | DEC. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| (P) 47. Nor of the idols themselves, or their appurtenances. Deut. vii. 26.                                                                                           | II.  |
| (P) 48. Not to be present at any idolatrous worship, nor even to cast an eye upon it. Leviticus, xix. 4.*                                                             | II.  |
| (P) 49. Not to practise any religious ceremony towards idols, although not intended as worship. Exod. xx. 5.                                                          | 11.  |
| (P) 50. Not to evince any respectful carriage towards idols, although not in the usual form. Ibid. xxiii. 24.                                                         | II.  |
| (P) 51. Not in any way to use aught like the temple worship in the presence of idols, although they might not be such as are used in idolatrous service. Ibid. xx. 5. | 11.  |
| (A) 52. All idols and their appurtenances must be completely destroyed. Deut. xii. 3.                                                                                 | II.  |
| (A) 53. To destroy every town wherein idolatry is practised within the Jewish realm. Ibid. xii. 2.                                                                    | II.  |
| (P) 54. Such town never to be rebuilt. Ibid. xiii. 16.                                                                                                                | II.  |
| (P) 55. Not to make use of any spoil of places destroyed on account of idolatry. Ibid. xiii. 17.                                                                      | 11.  |
| (P) 56. Not to injure or destroy aught connected with the temple, or the sacred materials devoted to the service of God. Ibid. xii. 4.                                | III. |
| (P) 57. To hold no intimacy with a seducer to idolatry. Ibid. xiii. 8—9.                                                                                              | II.  |
| (P) 58. Nor to be in any way assisting him. Ibid.                                                                                                                     | II.  |
| (P) 59. Nor to screen him from justice. Ibid.                                                                                                                         | II.  |
| (P) 60. Nor defend him. Ibid.                                                                                                                                         | II.  |
| (P) 61. Nor withhold aught that might ensure punishment. Ibid.                                                                                                        | II.  |

<sup>•</sup> Vide note 4.

|      | APPENDIX.                                                                                                  | 105      |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| IAW. | 62. To be obedient to the behest of a true pro-                                                            | DEC.     |
| (A)  | phet. Deut. xviii. 15.                                                                                     | v.       |
| (P)  | 63. Not to use the name of idols in any prophecy even for a truly sacred object. Exod. xxiii.13.           | II.      |
| (P)  | 64. Not to attend to any one else who should so do, even if he exhibit an apparent miracle. Deut. xiii. 3. | II.      |
| (P)  | 65. Not to utter false prophecies. Ibid. xviii. 20.                                                        | III.     |
| (P)  | 66. Not to suffer fear to prevent the execution of a false prophet. Deut. xviii. 20—22.                    | VI.      |
| (P)  | 67. Not to practise necromancy. Deut. xviii. 10—11.                                                        | II.      |
| (P)  | 68. Nor to suffer such proceedings. Ibid. xviii. 12.                                                       | II.      |
| (P)  | 69. Nor an interpreter of signs. Ibid. x. 11.                                                              | II.      |
| (P)  | 70. Nor the consultation of familiar spirits. Ibid.                                                        | II.      |
| (P)  | 71. Nor wizards. Ibid.                                                                                     | II.      |
| (P)  | 72. Nor offer up children to Moloch. Leviticus, xx. 2.                                                     | II.      |
| (P)  | 73. Nor to use incantations. Deut. xviii. 10.                                                              | II.      |
| (P)  | 74. Nor have recourse to divination. Ibid.                                                                 | II.      |
| (P)  | 75. Nor the marking of times. Ibid.                                                                        | II.      |
| (P)  | 76. Nor the use of witchcraft. Ibid.                                                                       | II.      |
| (P)  | 77. Nor that of charms. Ibid.                                                                              | II.      |
| (P)  | 78. Nor enchantments. Ibid.                                                                                | II.      |
| ` '  | 79. Not to make any erection of stone, even for true worship. Deut. xvi. 22.                               | ·<br>II. |
| (P)  | 80. Not to plant trees in the neighbourhood of God's altar. Ibid. xvi. 21.                                 | II.      |
| (P)  | 81. Not to shave the borders of the head. Leviticus, xix. 27.                                              | n.       |
| (P)  | 82. Nor the borders of the beard. Ibid.                                                                    | II.      |

| ***************************************                                                                  |                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| LAW.                                                                                                     | DEC.            |
| (P) 83. Not to pluck out hair to occasion befor mourning. Deut. xiv. 1.                                  | aldness,<br>II. |
| (P) 84. Not to scarify letters or figures in on the same account. Leviticus, xix.                        | 1 -             |
| (P) 85. Not to enter into any bond of frience covenant with any one of the seven nations. Deut. vii. 3.  |                 |
| (P) 86. Not to allow any of them to settle tine unless they had surrendered i Exod. xxiii. 33.           |                 |
| (P) 87. Nor allow them to possess land. Ib                                                               | id. 11.         |
| (P) 88. Not to adopt the manner or the monies of their worship. Leviticus, xv                            |                 |
| (P) 89. Women not to wear male vesture xxii. 5.                                                          | Deut.<br>VII.   |
| (P) 90. Nor man those of woman. Ibid.                                                                    | VII.            |
| (A) 91. Never to be forgetful of the kind continual providence of God. Ibid. v.                          |                 |
|                                                                                                          |                 |
| II. CIRCUMCISION.                                                                                        |                 |
| (A) 92. Every Israelite is bound to have issue circumcised on the eighth day birth. Leviticus, xxii. 3.* |                 |
| III. FESTIVALS.                                                                                          |                 |
| (A) 93. To observe and sanctify the Sab<br>Exod. xx. 8.                                                  | bath day. IV.   |
| (A) 94. To devote it as a day of complete a xxiii. 12.                                                   | IV.             |
| (A) 95. Not to do any work thereon. Ibid                                                                 | . xx. 10.+ IV.  |
| • Vide note 5. + Not                                                                                     | e 6.            |

|                    | APPENDIX.                                                                                                                                  | 107  |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ы <b>ж.</b><br>(А) | 96. Not to go out of his immediate neighbourhood on the Salbath day. Exod. xvi. 29.*                                                       | DEC. |
| (P)                | 97. Not to kindle fire or handle lights. Ibid. xxxv.3.                                                                                     |      |
|                    | 98. To study the stars, and calculate the changes of the moon, in order to fix the order of months and festivals. Deut. iv. 6.             | IV.  |
| (A)                | 99. The Sephadrim in Jerusalem to declare the day of the new moon. Exod. xii. 2.                                                           | IV:  |
| (A)                | 100. To rest on the first day of Passover festival. Leviticus, xxiii. 7.                                                                   | ıv.  |
| (A)                | 101. To expatiate on, and detail the circumstances of the exit from Egypt to your household on the evening of the festival. Exod. xiii. 3. | IV.  |
| (P)                | 102. Not to do any work on the first day of the Passover. Numb. xxviii. 18.                                                                | ıv.  |
| ( <b>A</b> )       | 103. To rest on the seventh day of the Passover festival. Leviticus, xxiii. 8.                                                             | ıv.  |
| (P)                | 104. To do no work on that day. Numb. xxviii. 25.                                                                                          | IV.  |
| (P)                | 105. Not to eat any fermented article, whether solid or fluid during the seven days of the festival. Exod. xii. 15.†                       | IV.  |
| (P)                | 106. Not to have any within your controul. Ibid. xii. 19.                                                                                  | 1V.  |
| (P)                | 107. Nor any to be seen in any of your premises. Deut. xvi. 4.                                                                             | IV.  |
| (P)                | 108. Nor any article with which fermented matter may be mixed although it may not have the appearance of bread. Exod. xii. 20.             | JV.  |
| (A)                | 109. To clear away and abandon all fermented articles under your controul the morning before the first day. Ibid. xii. 15.                 | IV.  |
|                    | The Talmud fixes 2000 cubits as the utmost dist wed. + Vide note 7.                                                                        | ance |

| (A) 110. To get unlessed and head on the first might                                                                                 | DEC. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| (A) 110. To eat unleavened bread on the first night at least. Exod. xii. 18.                                                         | IV.  |
| (A) 111. To rest on the fiftieth day from the second day of Passover, being the feast of Weeks. Leviticus, xxiii. 15.                | IV.  |
| (P) 112. Not to do any work on that day. Ibid. xxiii.21.                                                                             | 1V.  |
| (A) 113. To rest on the Feast of Trumpets, or New year's day. Leviticus, xxiii. 24.                                                  | IV.  |
| (P) 114. Not to do any work thereon. Numb. xxix.1.                                                                                   | IV.  |
| (A) 115. To blow the trumpet at divine service on that day. Ibid.*                                                                   | ıv.  |
| (A) 116. To rest on the day of Atonement cus, xxiii. 32.                                                                             | IV.  |
| (P) 117. To do no work on that day. Numb xxix.7.                                                                                     | IV.  |
| (P) 118. To abstain from eating and drinking. Leviticus, xxiii. 29. †                                                                | ıv.  |
| (A) 119. To fast, and the mind to be afflicted by the guilt of sin. Ibid. xxiii. 27.                                                 | IV.  |
| (A) 120. To rest on the first day of the Feast of Tabernacles. Ibid. xxiii. 35.                                                      | 1V.  |
| (P) 121. To do no work on that day. Numb xxix-1.                                                                                     | IV.  |
| (P) 122. Not to do any work on the eighth day of the feast day of Tabernacles. Numb. xxix. 35.                                       | ıv.  |
| (A) 123. To dwell in Tabernacles during the first seven days of the festival. Leviticus, *xiii. 42.                                  | 1V.  |
| (A) 124. To collect a branch of palm, a handsome fruit, sprig of myrtle, and twigs of willow to grace the festival. Ibid. xxiii. 40. | ıv.  |
| (A) 125. Half a shekel to be every year devoted by every Israelite toward the service of the Temple. Exod. xxx. 12.                  | V.   |

Vide note 8.

<sup>†</sup> Ib. note 9.

| D | BC | • |
|---|----|---|
|   |    |   |
|   |    |   |

VII.

#### IV. MATRIMONIAL LAWS.

- (A) 126. To enter into the matrimonial state for the propagation of mankind. Gen. i. 28.
   (A) 127. Marriage to be performed according to the prescribed ceremonies, as by law estab-
- (P) 128. Not to cohabit with unmarried women.
  Ibid. xxiii. 18.
  VII.

lished. Deut. xxiv. 1.

- (P) 129. Not to fail in providing for the wife all necessaries and comforts. Exod. xxi. 9. VII.
- (A) 130. Divorces to be conducted according to the laws thereunto established. Deut. xxiv. 1. IV.
- (P) 131. A divorced wife, having married a second husband and become a widow, cannot be again married to her first. Ibid. xxiv. 3-5. VII.
- (A) 132. A man who has forcibly cohabited with a maiden, must marry her, and pay a fine to the father. Ibid. xxii. 29.
- (P) 133. A woman married by the man who has violated her can never be divorced from him.

  Ibid. xxii. 29.

  VII.
- (A) 134. A man who, by whatever means, has beguiled a maiden, must marry her; but if the father objects, she must be portioned by the delinquent. Exod. xxii. 16, 17.

  VII.
- (P) 135. Not to prostitute a daughter. Leviticus, viz. 29.
- (A) 136. Any man who has falsely calumniated the woman he married as not being a virgin, must keep her for life. Deut. xxii. 13—19.
- (P) 137. Can never, but with her own consent, divorce her. Ibid. IX.
- (P) 138. A woman left a widow, without having borne a child, cannot marry any one except her late husband's brother, if such there be unless refused by him. Ibid. xxv. 5.

| LAW.                                                                                                                                                                                                                     | DEC.         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| (A) 139. To become the husband to the widow of deceased brother who shall have died childless. Deut. xxv. 5.                                                                                                             |              |
| (A) 140. Should he refuse so to do, he must suffer the widow to pull off his shoe, and spit in his face in the presence of three respectable per sons, after which she is at liberty to marry an one else. Ibid. xxv. 9. | is<br>r-     |
| (A) 141. A woman suspected of adultery by her husband, must undergo the trial of drinking the bitter water of purification. Numb. v. 24.                                                                                 |              |
| (P) 142. The meat offering brought on such occasion must not have any oil poured on it. Ibic v. 16.                                                                                                                      | •            |
| (P) 143. Nor any frankincense. Ibid.                                                                                                                                                                                     | VII.         |
| (P) 144. Incestuous intercourse forbidden with the father. Leviticus, xviii. 7.                                                                                                                                          | ne           |
| (P) 145. The same with the father's brother, xviii. I                                                                                                                                                                    | 4. VII.      |
| (P) 146. With a step-mother. Ibid. xviii. 17.                                                                                                                                                                            | VII.         |
| (P) 147. With a mother. Ibid. xviii. 7.                                                                                                                                                                                  | VII.         |
| (P) 148. With a son's wife, even if she widow. Ibid. xviii. 15.                                                                                                                                                          | a<br>VII.    |
| (P) 149. With a son's daughter. Ibid. xviii. 10.                                                                                                                                                                         | VII.         |
| (P) 150. Or daughter's daughter. Ibid.                                                                                                                                                                                   | VII.         |
| (P) 151. Or with a daughter. Ibid.                                                                                                                                                                                       | VII.         |
| (P) 152. With any mother and daughter. Ibid. xvi                                                                                                                                                                         | iii.<br>VII. |
| (P) 153. With a woman and her son's daughter lbid.                                                                                                                                                                       | VII.         |
| (P) 154. With a woman and her daughter's daug<br>ter. Ibid.                                                                                                                                                              | VII.         |
| (P) 155. With a sister. Ibid. xviii. 9.                                                                                                                                                                                  | VII.         |
| (P) 156. With a half-sister. Ibid.                                                                                                                                                                                       | VII.         |

<sup>\*</sup> Vide note 10. † Vide note 10.

| LAW.                                                                                                                          | DEC. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| (P) 176. Emasculation, either human or bestial forbidden. Ibid.                                                               | VII. |
| (P) 177. A priest must not marry an woman. Levit. xxi. 7.                                                                     | VII. |
| (P) 178. Nor any one pointed out in scripture as unfit for him. Ibid.                                                         | VII. |
| (P) 179. Nor a woman divorced. Ibid.                                                                                          | VII. |
| (P) 180. Nor the High-priest a widow. Ibid. xxi. 14.                                                                          | VII. |
| (P) 181. Nor have any connection with her. Ibid.                                                                              | VII. |
| (A) 182. But must marry a maiden. Ibid. xxi. 13.                                                                              | VII. |
|                                                                                                                               |      |
| <del></del>                                                                                                                   |      |
| V. LAWS RESPECTING FOOD.                                                                                                      |      |
| (P) 183. Not to eat of the flesh of any four-footed animal that doth not chew the cud, and hath cloven feet. Levit. xi. 4.    | II   |
| (P) 184. Nor of unclean birds. Ibid. xi. 13.                                                                                  | Ή.   |
| (P) 185. Nor of fish which have not fins and scales. Ibid. xi. 11.                                                            | II.  |
| (P) 186. Nor of winged creeping insects. Deut. xiv. 19.                                                                       | II.  |
| (P) 187. Nor of insects creeping on the earth. Levit. xi. 41.                                                                 | II.  |
| (P) 188. Nor of any aquatic insect. Ibid. xi. 43.                                                                             | II.  |
| (A) 189. To see that the beasts slaughtered for food be of the proper description. Ibid. xi. 47.                              | II.  |
| (A) 190. To see that the birds be not of those species declared unclean in scripture. Ibid.                                   | II.  |
| (A) 191. To see that the fish have both scales and fins. Ibid.                                                                | II.  |
| (A) 192. Also to notice that of the flying insect class, only such locusts as are expressed can be allowed to be eaten. Ibid. | ıı.  |

| (A) 193. Animals and birds intended for food, must be slaughtered according to the rules laid down and established for that purpose. Deut. xii. 21.*                   | DEC. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| (A) 194. The blood of birds and game so slaughtered, must be covered with earth or dust. Leviticus xvii. 13.                                                           | I.   |
| (P) 195. Not to eat flesh which has not undergone the regular rules for slaughtering. Deut. xiv. 21.                                                                   | I.   |
| (P) 196. Not to eat the flesh of an animal which has been seriously injured or wounded. Exod. 22.31.                                                                   | I.   |
| (P) 197. Not to eat the flesh of an unruly ox, condemned by justice to be killed on account of some injury done by him. Ibid. xxi. 28.                                 | VI.  |
| (P) 198. Not to eat any flesh taken from an animal whilst yet alive. Deut. xii. 23.                                                                                    | 1.   |
| (P) 199. Not to eat the blood of beasts and birds.<br>Leviticus vii. 26.                                                                                               | I.   |
| (P) 200. Not to eat portions of the fat of animals, like unto those parts which are ordered to be offered up in sacrifice. Ibid. vii. 23.                              | I.   |
| (P) 201. Not to eat the sinew of the thigh. Gen. xxxi. 32.                                                                                                             | v.   |
| (P) 202. The flesh of animals must not be cooked or any way mixed with milk for food. Exod. xxiii. 14.                                                                 | I.   |
| (P) 203. Nor may such mixture in any way be made use of. Ibid. and Deut. xiv. 21. †                                                                                    | I.   |
| (P) 204. Not to eat any bread made of new corn, until the heave offering had been made at the Temple, on the second day of the passover festival. Leviticus xxiii. 14. | x.   |
| * Vide note 12.   † Vide note 13.                                                                                                                                      |      |

| LAW.                                                                                                               | DEC.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| (P) 205. Nor any of that corn roasted. Ibid.                                                                       | Χ.    |
| (P) 206. Nor green and bruised. Ibid.                                                                              | Χ.    |
| (P) 207. Not to eat of the produce of any corn or other seed which has been planted in a vine-yard. Deut. xxii. 9. | Χ.    |
| (P) 208. No fruit of the first three years' growth to be eaten. Leviticus xix. 3.                                  | X.    |
| (P) 209. Not to eat any produce until the dues had been delivered to the priest. Ibid. xxii. 15.                   | X.    |
| (P) 210. Not to eat, drink, or enjoy aught employed in the service of idol worship. Exod. xxxiv.15.                | 11.   |
| (P) 211. Not to slaughter an animal and its progeny on the same day. Leviticus xxii. 28.                           | Į.    |
| (P) 212. Not to take the mother bird together with the eggs from the nest. Deut. xxii. 6.                          | 1.    |
| (A) 213. But to set the mother free. Ibid.                                                                         | I.    |
| VI. RIGHTS OF PROPERTY.                                                                                            |       |
| (A) 214. To be strictly observant in using correct weights and measures. Leviticus xix. 36.                        | VIII. |
| (P) 215. Not to manage any mode of dealing unfairly. Ibid. xix. 35.                                                | VIII  |
| (P) 216. Not to use dishonest measures in traffic. Ibid. xxv. 17.                                                  | VIII. |
| (P) 217. Not to cheat with false weights and measures. Deut. xxv. 13, 14.                                          | VIII  |
| (P) 218. Not to remove boundary marks. Ibid. xix. 14.                                                              | Χ.    |
| (P) 219. Not to steal human beings to enslave them. Exod. xx. 13.                                                  | VIII. |

| (P) 220. Not to steal privately. Leviticus xix.                                                                                    | 11. VIII.       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| (A) 221. A convicted thief to pay double the of the theft, or be sold as a slave if he do Exod. xxii. 8.                           |                 |
| (P) 222. Not to withhold thy neighbour's g                                                                                         | goods.          |
| Leviticus xix. 13.                                                                                                                 | VIII.           |
| (P) 223. Nor abstract them. Ibid.                                                                                                  | VIII.           |
| (A) 224. The judges must see that lost or s goods be restored. Ibid. v. 6—4.                                                       | stolen<br>VIII. |
| (P) 225. Not to covet, or endeavour by any simple to obtain aught possessed by thy rebour. Exod. xx. 13—16.                        |                 |
| (P) 226. Not to take possession of lost property out seeking the owner in order to retu Deut. xxii. 3.                             |                 |
| (A) 227. To search for the owner of lost prope order to restore it. Ibid. xxii. 1.                                                 | rty in<br>VIII. |
| (A) 228. To give satisfaction for corporeal in<br>Leviticus xxiv. 19.                                                              | njury.<br>VI.   |
| (P) 229. Not to destroy the life of any human l<br>Exod. xx. 13.                                                                   | being.<br>VI.   |
| (P) 230. Nor shall any money be received for faction for murder. Numb. xxxv. 31.                                                   | satis-<br>VI.   |
| (A) 231. A person accidentally committing members flee to a city of refuge, and there re until the death of the high priest. Ibid. | emain<br>xxxv.  |
| 11.                                                                                                                                | VI.             |
| (P) 232. The residence in such city is absolute cannot be bought off by money. Ibid. 32                                            |                 |
| (A) 233. The cities of refuge to be appoint Moses and Joshua. Ibid. xxxv. 14.                                                      | ed by VI.       |
| (P) 234. No person guilty of murder can be exe without a regular trial. Ibid. xxxv. 12.                                            | ecuted VI.      |

| LAW.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | DEC.             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| (P) 235. Not to spare any violent measures i defence of a person attacked by a mur Deut. xxv. 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                  |
| (P) 236. Not to be an idle looker-on, when wing such an attack. Levit. xix. 16.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | tness-<br>VI.    |
| (A) 237. But it is thy absolute duty to come defence, and to deprive the assailant of a or even to kill him if obliged so to do. xxv. 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | limb,            |
| (A) 238. When a murdered corpse is found not town, and the perpetrator is unknown, a is to be brought to the spot, the pres declaration made, and the beast declaration to the spot, the present that it is a spot of the spot | heifer<br>cribed |
| (P) 239. The ground whereon this transaction taken place must never be cultivated. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                  |
| (P) 240. Not to have about the house aught to be dangerous to life. Ibid. xxii. 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | likely VII.      |
| (P) 241. Not to suffer advantage to be taken norance, to the moral or physical injury person. Leviticus xix. 14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                  |
| (P) 242. Not to be guilty of any unfairness in ing. Ibid. xxv. 14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | n deal-<br>VIII. |
| (P) 243. Not to forbear assistance to an ov dened falling beast. Deut. xxii. 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | erbur-<br>VI.    |
| (A) 244. But to assist it and relieve the press<br>the burthen. Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | sure of VI.      |
| (A) 245. And help to raise the beast or burn fallen. Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | then if VI.      |
| (A) 246. To determine the value of an animal by an ox, according to the knowledge mischievous habits of that ox. Exod x                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | of the           |
| (A) 247. All injury done by cattle must be p                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | aid for<br>VIII. |

| LAW.         |                                                                                                                                          | DIÇ.  |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| (A)          | 248. All injury done by fire must be paid for by him who occasioned it. Ibid.                                                            | VIII. |
| (A)          | 249. As also for the consequences of leaving a pit open in an exposed situation. Exod. xxi. 33.                                          | VIII. |
| (P)          | 250. Not to vilify or disgrace another in speech.                                                                                        |       |
| ( )          | Leviticus xxv. 17.                                                                                                                       | III.  |
| (P)          | 251. Nor even a stranger. Ibid.                                                                                                          | III.  |
| (P)          | 252. Nor oppress him. Ibid.                                                                                                              | III.  |
| ( <b>P</b> ) | 253. Hebrew slaves not to be too severely kept to labour. Ibid. xxv. 43.                                                                 | VIII. |
| ( <b>P</b> ) | 254. Not to be sold in an open slave market. Ibid. xxv. 42.                                                                              | VIII. |
| ( <b>P</b> ) | 255. Nor to be employed in very degrading or mean employments. Ibid. 39.                                                                 | VIII. |
| ( <b>P</b> ) | 256. Nor allow a Hebrew slave to be too hard worked by a stranger. Ibid. 53.                                                             | VIII. |
| (P)          | 257. The Hebrew slave, when discharged at the expiration of six years, or by the Jubilee, must not be sent away destitute. Deut. xv. 13. | VIII. |
| (P)          | 258. A female Hebrew slave, purchased from her father, must not be sold to any one. Exod. xxi. 8.                                        | VIII. |
| ( <b>P</b> ) | 259. Not to betray a runaway slave. Deut. xxiii. 16.                                                                                     | VIII. |
| (P)          | 260. Not to detain the wages of day-labourers over night. Leviticus xix. 13.                                                             | VIII. |
| (P)          | 261. Labourers in vineyards may eat the grapes, but not carry any away. Deut. xxiii. 25.                                                 | VIII. |
| (P)          | 262. Whilst reaping, the labourer may pluck and eat ears of corn, but must not use a sickle for such purpose. Ibid. xxiii. 26.           | VIII. |
| (P)          | 263. Not to muzzle an animal while at the plough. Deut. xxv. 4.                                                                          | VIII. |

|                          | DEC.                                                                                                                                           |
|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ss, by the               | VIII.                                                                                                                                          |
| nt, when                 | VIII.                                                                                                                                          |
| or, articles d. Deut.    | VI.                                                                                                                                            |
| machine                  | VI.                                                                                                                                            |
| or, during<br>sable, any | VIII.                                                                                                                                          |
| edge as is<br>Exod xxii. | VIII.                                                                                                                                          |
| in pledge.               | VIII.                                                                                                                                          |
| ficer must               | VIII.                                                                                                                                          |
| or money                 | Χ.                                                                                                                                             |
| icus xxv.                | Χ.                                                                                                                                             |
| ong thy                  | X.                                                                                                                                             |
|                          | ent, when or, articles od. Deut. when or, during sable, any edge as is Exod. xxii. in pledge. m within ficer must on being or money ticus xxv. |

### VII. CIVIL AND MILITARY LAWS.

(A) 275. A Hebrew slave, sold for theft, must be set free at the end of six years. Exod. xxi. 2. VIII.

<sup>•</sup> Vide note 14.

| (A) | 276. And when discharged must have some property given to him as a supply. Deut. xv. 14.                                                                                                                  | VIII. |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| (A) | 277. A maiden, sold as a slave by her father, if not betrothed by her master, should be ransomed. Exod. xxi. 8.                                                                                           | VIII. |
| (A) | 278. But the master ought to take her to wife. Ibid.                                                                                                                                                      | VIII. |
| (A) | 279. Canaanitish slaves may be kept for ever, but if injured by ill-treatment of the master, must be set free. Ibid. xxi. 27.                                                                             | VIII. |
| (A) | 280. To be fair and honest in dealing. Leviticus xxv. 14.                                                                                                                                                 | VIII. |
| (A) | 281. Property deposited in the care of any one, although he receive no pay for the same, must be accounted for, if lost for want of care. Exod. xxii. 8.                                                  | VIII. |
| (A) | 282. Property, the care of which is paid for, must be accounted for, if any how lost or stolen, excepting however it be by irresistible violence, or the death of an animal so deposited. Ibid. xxii. 12. | VIII  |
| (A) | 283. An animal borrowed, being injured, or dying, the owner not being present, must be replaced by the borrower. Ibid. xxii. 13.                                                                          | VIII. |
| (A) | 284. Labourers to be allowed to eat the produce of the ground on the spot. Deut. xxiii. 24.                                                                                                               | VIII. |
| (A) | 285. Labourers to be paid regularly every day. Ibid. xxiv. 15.                                                                                                                                            | VIII. |
| (A) | 286. Courts of justice and proper officers to be established in every city. Ibid. xvi. 18.                                                                                                                | IX.   |
| ` ' | <ul> <li>287. In case of difference of opinion in criminal cases, a simple majority must decide. Exod. xxiii. 2.</li> <li>288. But in no case can condemnation take</li> </ul>                            | IX.   |
|     |                                                                                                                                                                                                           |       |

| LAW.         |                                                                                                                                                                                                      | DEC   |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|              | place with less than two voices over and above those who acquit the criminal. Exod xxiii. 2.                                                                                                         | VI.   |
| (P)          | 289. The majority, however, must not sway any judge to give an opinion against his conscience. Ibid.                                                                                                 | VI.   |
| (A)          | 290. Lapidation, one mode of capital punishment. Leviticus xxiv. 16.                                                                                                                                 | VI.   |
| (A)          | 291. Burning by fire another. Ibid. xxi. 9.                                                                                                                                                          | VI.   |
| (A)          | 292. Decapitation, the third. Exod. xxi. 12.                                                                                                                                                         | VI.   |
| (A)          | 293. Hanging, the fourth. Deut. xiii. 5.                                                                                                                                                             | VI.   |
| (A)          | 294. Blasphemers and idolators must, after execution, be hung for exposure. Ibid. vii. 21—22.                                                                                                        | VI.   |
| (P)          | 295. Not to suffer the corpse of a criminal to be exposed on the gibbet after night fall. Ibid. xxi. 23.                                                                                             | VI.   |
| (A)          | 296. But must be buried on the same day. Ibid.                                                                                                                                                       | VI.   |
| (A)          | 297. Scourging is a minor punishment, and may be ordered by three qualified persons, whereas that of death can only tenced by the criminal court of twenty-three, or by the Senhadrim. Ibid. xxv. 3. | VI.   |
| ( <b>P</b> ) | 298. The number of lashes must not exceed forty, hence thirty-nine has always been the limited number. Ibid.                                                                                         | VI.   |
| (A)          | 299. All disputes between persons ought to be adjusted by the judges. Exod. xxii. 8.                                                                                                                 | 7111. |
| (A)          | 300. Justice must be impartially administered. Leviticus xix. 15.                                                                                                                                    | IX.   |
| (P)          | 301. Not to favor the rich and great. Ibid.                                                                                                                                                          | IX.   |
| (P)          | 302. Nor be indulgent to the poor. Ibid.                                                                                                                                                             | IX.   |
| (P)          | 303. Nor dare sentence be withheld from being declared, through fear. Deut. iv. 17.                                                                                                                  | IX.   |

and knowledge are eligible. Deut. i. 17. (P) 313. No criminal can be executed, even after judgment, if any one can state aught in his defence, and when once acquitted can not again

VI.

(P) 314. A person forced into the commission of crime against his will, cannot be punished. Deut. xxiii. 26.

be tried for the same offence. Exod. xxiii. 7.

X.

(P) 315. No compassion can save a murderer. Ibid. xix. 13.

VI.

(P) 316. No person convicted of witchcraft can on any account be suffered to live. Exod. xxii. 18. VI.

| 4.44                                         |             |                      |
|----------------------------------------------|-------------|----------------------|
| LAW.                                         |             | DEC.                 |
| (P) 317. A single witness is incompeter      | t to sub-   |                      |
| stantiate a charge. Deut. xix. 15.           |             | IX.                  |
| (P) 318. No one obnoxious to punishmen       | , can be a  |                      |
| legal witness. Exod. xxiii. 1.               |             | IX.                  |
| (P) 319. Nor a relative. Deut. xxiv. 16.     |             | IX.                  |
| (P) 320. No witness should tender any        | evidence,   |                      |
| unless certain of its truth. Exod. xx        |             | IX.                  |
| (P) 321. Not to curse or scandalise an       | y person.   | 2                    |
| Leviticus xix. 14.                           |             | III.                 |
| (P) 322. Nor a judicial officer. Exod. xxii. | 28.         | III.                 |
| (P) 323. Nor thyself. Deut. iv. 9.           |             | III.                 |
| (P) 324. Nor the chief or the prince. Exod   | . xxii. 28. | III.                 |
| (P) 325. Nor thy father or mother. Ibid.     |             | $\mathbf{V}$ .       |
| (P) 326. Nor strike them. Ibid. xxi. 17.     | ·           | V.                   |
| (A) 327. But thou must reverence thy fat     | her Thid    |                      |
| xx. 12.                                      | ici. ibiu.  | $\mathbf{V}_{\cdot}$ |
| (A) 328. And thy mother. Ibid.               |             | v.                   |
| (A) 329. The examination of witnesses        | must be     |                      |
| strict and minute. Deut. xiii. 15.           |             | VI.                  |
| (P) 330. Judges having condemned a cr        | iminal to   |                      |
| death, must fast that day. Leviticus         | xix. 26.    | VI.                  |
| (P) 331. Not to dispute or call in question  | any de-     |                      |
| cree of the Senhadrim, or the auti           | hentically  |                      |
| constituted judges. Deut. xvii. 11.          |             | V.                   |
| (A) 332. But implicitly to follow the dire   | ctions is-  |                      |
| sued. Ibid. xvii. 8—11.*                     |             | V.                   |
| (A) 333. To elect a king when settled in     | Palestine.  |                      |
| Ibid. xvii. 15.                              |             | IX.                  |
| (P) 334. But no one but an Israelite can be  | admitted    |                      |
| as such. Ibid.                               |             | IX.                  |

\* Vide note 15.

| APPENDIX.                                                                                                                | 123            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| (P) 335. He must not have many wives. Deut. 17.                                                                          | DEC.<br>IX.    |
| (P) 336. Nor horses. Ibid. 16.                                                                                           | $\mathbf{IX}.$ |
| (P) 337. Nor should he amass treasure. Ibid.                                                                             | IX.            |
| (A) 338. The seven Canaanitish nations to be utterly destroyed. Ibid. xx. 17                                             | IX.            |
| (P) 339. Not to spare a living soul. Ibid. 16.                                                                           | IX.            |
| (A) 340. The Amalekites to be completely destroyed. Ibid. xxv. 19.                                                       | IX.            |
| (A) 341. Their acts being borne in mind. Ibid. 7.                                                                        | IX.            |
| (P) 342. Not to forget the order that their name shall be erased from the earth. Ibid.                                   | ſΧ.            |
| (P) 343. No Israelite to return and settle in Egypt. Ibid. xvii. 13.                                                     | IX.            |
| (P) 344. Not to seek friendship or intimacy with the Moabites and Ammonites. Deut. xxiii. 7.                             | ıx.            |
| (A) 345. To be furnished with means to preserve cleanliness in the camp. Ibid xxiii. 15.                                 | IX.            |
| (P) 346. Not to destroy fruit trees in an enemy's country. Ibid. xx. 19.                                                 | IX.            |
| (A) 347. To offer peace to a town under siege before active hostilities be commenced. Ibid. 10.                          | IX.            |
| (A) 348. Persons whom cowardice or any peculiar circumstance renders fearful, must quit the army. Ibid. xx. 8.           | IX.            |
| (A) 349. The first year of marriage renders a man free from military duty. Ibid. xxiv. 5.                                | IX.            |
| (P) 350. The husband is forbid to serve in war during that year. Ibid.                                                   | IX.            |
| (P) 351. An Israelite must banish fear. Ibid. xx. 3.                                                                     | IX.            |
| (A) 352. An Israelite about to betroth a captive maiden, must allow her a month to mourn for her parents. Ibid. xxi. 13. | IX             |

| LAW.                                                                                                                                                                                          | DEC. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| (A) 353. The heathen captive maiden so betrothed, cannot be employed as a slave, nor such a character. Ibid. xxi. 14.                                                                         | 1X   |
| (P) 354. The man who has just built his house and not dwelt in it; or planted a vineyard, and has not eaten thereof, must not go into battle until he has enjoyed them a time. Ibid. xx. 5—6. | IX.  |
| (P) 355. The name of God must not be uttered in vain, either to substantiate an acknowledged truth, or to avow an untruth, or for any light or unimportant purpose. Exod. xx. 7               | III. |
| (P) 356. Nor to substantiate a false oath. Leviticus xix. 12.                                                                                                                                 | III. |
| (A) 357. Judicial oaths, however, may be taken in the Holy Name. Deut. x. 20.                                                                                                                 | III. |
| (A) 358. A vow once made must be exactly fulfilled. Ibid. xxiii. 24.                                                                                                                          | III. |
| (P) 359. Not to fail in executing all circumstances expressed in a vow. Numb. xxx. 2.                                                                                                         | 111. |
| (P) 360. Not to deceive any one by an oath. Levit. xix. 11.*                                                                                                                                  | 111. |
| (P) 361. Nor to utter falsehoods. Ibid.                                                                                                                                                       | III. |
| (A) 362. A husband has the power to annihilate the vow of his wife, and a father that of his daughter. Numb. xxx. 17.                                                                         | 111. |
| (A) 363. A Nazarite must suffer his hair to grow. Ibid. vi. 5.                                                                                                                                | III. |
| (P) 364. He or she must on no account use to remove any hair. Ibid. vi. 1. 7.                                                                                                                 | 111. |
| (P) 365. Not to drink wine, nor spirits, nor vinegar, neither allowed to eat food prepared with such                                                                                          | 717  |
| articles. Ibid.                                                                                                                                                                               | III. |
| (P) 366. Nor fresh grapes. Ibid.                                                                                                                                                              | III. |

\* Vide note 16.

| APPENDIX.                                                                                                                                                                                           | 125  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| LAW.                                                                                                                                                                                                | DEC. |
| (P) 367. Nor even when dried. Numb. vi. 1—7.                                                                                                                                                        | III. |
| (P) 368. Nor their kernels. Ibid.                                                                                                                                                                   | III. |
| (P) 369. Nor the husks. Ibid.                                                                                                                                                                       | III. |
| (P) 370. Nor suffer pollution by approaching a corpse, although it might be that of a parent. Ibid.                                                                                                 | III. |
| (P) 371. Nor even enter a house wherein a corpse may be lying. Ibid.                                                                                                                                | III. |
| (A) 372. At the close of the period devoted by the Nazarite, when about to bring the ordained offering, the hair must be shaved. Ibid. vi. 18.                                                      | III. |
| (A) 373. All articles devoted by vow for the Temple or sacred purposes, must have their value fixed by the officiating priest, to whom the prescribed sum must be delivered. Leviticus xxvii. 1—28. | III. |
| (A) 374. So also of animals devoted. Ibid.                                                                                                                                                          | III. |
| (A) 375. Likewise houses. Ibid.                                                                                                                                                                     | III. |
| (A) 376. And lands. Ibid.                                                                                                                                                                           | III. |
| (A) 377. If, however, the article positively, and not its value, be specifically devoted, it must be considered as sacred and incapable of redemption. Leviticus xxvii. 28.                         | III. |
| (P) 378. No article so devoted dare be offered for sale. Ibid.                                                                                                                                      | III. |
| (P) 379. Nor can ever be redeemed. Ibid.                                                                                                                                                            | III. |
| VIII. PRIESTS' AND LEVITES' DUES.                                                                                                                                                                   |      |
| (A) 380. A portion of the first fruits of all products of the earth must be presented to the priests. Deut. xviii. 4.                                                                               | X.   |

| AW.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | DEC. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| (A) 381. Also the first portion of the dough pre-<br>pared for making bread Numb. xv. 20.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | X.   |
| (A) 382. Likewise the first portion of wool at every shearing. Deut. xviii. 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | X.   |
| (A) 383. And the shoulder, the two jaws, and the maw of every ox, or sheep slaughtered for food. Ibid. xviii. 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                | X.   |
| (A) 384. After the first fruits have been given, the tithes are to be parted off for the Levites. Numb. xviii. 24.                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Χ.   |
| (A) 385. The Levites are farther to give a tithe of the tithes they receive to the priests. Ibid. 26.                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Χ.   |
| (A) 386. After the appropriation of the tithes, a tenth part of the remaining stock must be put aside to be eaten in Jerusalem only; if the conveyance should, from distance, be too burthensome, its value may be substituted, to be disposed of in the same way. This regulation holds for the first, second, fourth, fifth, and sixth years, that of the third and being devoted to the poor. Deut. xiv. 22. | Χ.   |
| (P) 387. Not to fail making the aforesaid arrangements in the order perscribed, nor delay their execution beyond the year. Exod. xxii. 29.                                                                                                                                                                                                                                                                      | 111. |
| (A) 388. After having completed these duties, the owner is to express himself according to the verse. Deut. xxvi. 13.                                                                                                                                                                                                                                                                                           | X    |
| (A) 389. The first fruits of the earth to be offered at the altar of the temple. Ibid. 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | i    |
| (A) 390. At the presentation of which the prescribed declaration must be made. Ibid. 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | I    |
| (A) 391. The fruit grown on a tree in the fourth year of its plantation, must be brought to and eaten in Jerusalem. Leviticus xix. 24.                                                                                                                                                                                                                                                                          | x    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |

| LAW.         | 392. A priest, who by some defilement has be-                                                                                          | DEC.           |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| (-)          | come unclean, may not eat of sacred meats.<br>Leviticus xxii. 4.                                                                       | x.             |
| (P)          | 393. Nor if he should not have been circumcised. Exod. xii. 48.                                                                        | X.             |
| (P)          | 394. The daughter of a priest having married a person not of the priesthood, is debarred from eating sacred meats. Leviticus xxii. 12. | X.             |
| ( <b>P</b> ) | 395. No person not of the priesthood is allowed to eat of sacred meats. Ibid. 10.                                                      | х.             |
| (P)          | 396. Even if they be inmates in the house of a priest: nor even a priest himself if he be a slave. Ibid.                               | <b>X</b> .     |
| (P)          | 397. The first fruits brought to the temple, dare not be eaten out of Jerusalem. Deut. xii. 17.                                        | х.             |
| ( <b>P</b> ) | 398. No grain, being part of the second tithes, dare be eaten but within Jerusalem. Ibid.                                              | Χ.             |
| (P)          | 399. Nor wine of that class. Ibid.                                                                                                     | $\mathbf{X}$ . |
| ( <b>P</b> ) | 400. Nor oil. Ibid.                                                                                                                    | X.             |
| (P)          | 401. Nor during the mourning period between the death and burial of a near relation. Ibid. xxvi. 14.                                   | Χ.             |
| (P)          | 402. Nor when unclean from any defilement. Ibid.                                                                                       | Χ.             |
| ( <b>P</b> ) | 403. The money substituted as the value of the second tithes, must not be expended in aught but food and drink. Ibid.                  | Χ.             |
| (A)          | 404. The first-born of an Israelite, not being a Levite, must be redeemed with money. Exod. xiii. 13.                                  | 1.             |
| (A)          | 405. The first-born of an unclean animal must either be redeemed, Ibid.                                                                | 1.             |
| / A \        | 406 Or have its neak broken Thid                                                                                                       | T              |

| LAW.         | IX. AGRICULTURE.                                                                                                                | Dac. |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| (A)          | 407. To let the land lie fallow every seventh year. Leviticus xxv. 4.                                                           | IV.  |
| (A)          | 408. No field labour of any kind to be done during the sabbatical year. Ibid.                                                   | IV.  |
| ( <b>P</b> ) | 409. No seed may be sown. Ibid.                                                                                                 | IV.  |
| (P)          | 410. Nor the spontaneous second crop be reaped. Ibid. 5.                                                                        | IV.  |
| <b>(P)</b>   | 411. Nor the fruits be gathered Ibid.                                                                                           | IV.  |
| (A)          | 412. But the whole to be left free for the poor. Exod. xxiii. 11.                                                               | IV.  |
| (A)          | 413. The sabbatical year clears all debts. Deut. xv. 2.                                                                         | 1V.  |
| (P)          | 414. Neither may the debt be pressed for, after the sabbatical year has passed. Ibid.                                           | VIII |
| (P)          | 415. Yet the near approach of this year of re-<br>lease must not occasion a refusal to lend<br>money to the needy. Ibid. xv. 9. | VIII |
| ( <b>A</b> ) | 416. Seven times seven years must be reckoned, and the fiftieth declared the jubilee year. Leviticus xxv. 8.                    | 1V.  |
| (A)          | year the horn is to be sounded, and all Hebrew slaves become free. Ibid. 9.                                                     | IV   |
| (A)          | 418. The jubilee year must be looked upon as sacred. Ibid. 10.                                                                  | VI.  |
| (P)          | 419. The land must not be worked during the jubilee year. Ibid. 11.                                                             | ıv   |
| (P)          | 420. Nor the second crop reaped. Ibid.                                                                                          | IV   |
| , ,          | 421. Nor the fruit gathered. 1bid.                                                                                              | IV   |
| (A)          | 422. All family estates must be restored to their original owners. Ibid. 13.                                                    | IV   |

| APPENDIX.                                                                                                                                                                                          | 129        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| (P) 423. A house sold in a walled town may be redeemed at the same price within one year; but after such time no claim is valid, nor can it be reclaimed even in the jubilee year. Levit. xxv. 23. | X.         |
| (P) 424. No land can be sold for a perpetuity, as it must be restored to the original owner at the jubilee period. Ibid.                                                                           | X.         |
| (A) 425. The cities of refuge and free places in the suburbs of cities, were given for the residence of the Levites. Numb. xxxv. 2.                                                                | VI.        |
| (P) 426. These free places in the suburbs of cities may not be sold. Leviticus xxv. 34.                                                                                                            | VI.        |
| (P) 427. The tribe of Levi having no inheritance in the land given to them. Deut. xviii. 1.                                                                                                        | VI.        |
| (P) 428. Nor any share in the spoil of an enemy's property. Ibid.                                                                                                                                  | VI.        |
| (P) 429. Not to sow or plant different sorts of the earth's products near to each other. Leviticus xix. 19.                                                                                        | <b>X</b> . |
| (P) 430. Not to sow different kinds of grain in one field within certain established distances. Ibid.                                                                                              | Χ.         |
| P) 431. Not to produce mules by the mixture of procreation among beasts. Ibid.                                                                                                                     | x.         |
| P) 432. Not to yoke two animals of different species to the plough. Deut. xxii. 10.                                                                                                                | X.         |
| (P) 433. Not to wear any clothing wherein linen and woollen is combined. Ibid. 11.                                                                                                                 | Χ.         |
| X. OF ALMS AND BENEFACTIONS.                                                                                                                                                                       |            |

(A) 434. It is a duty to relieve a distressed fellow-creature. Deut. xv. 11. VIII.

| ALW.                                                                                                                     | Dec.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| (P) 435. Not to be heartless and disregarding of the poor. Deut. xv. 7.                                                  | VIII. |
| (A) 436. To leave for the poor the produce of the borders of the fields. Leviticus xix. 10.                              | viii. |
| (P) 437. Thou shalt not reap the borders of thy fields. Ibid. 9.                                                         | VIII. |
| (A) 438. To leave the fallen produce of the harvest for the gleaning of the poor, Ibid. 10.                              | VIII. |
| (P) 439. Not to gather the ears of corn that may have been dropped in gathering the harvest. Ibid. 9.                    | VIII. |
|                                                                                                                          |       |
| (A) 440. But to leave them for the poor. Ibid. 10.                                                                       | VIII. |
| (A) 441. Also the latter grown grapes, which hang singly. Ibid.                                                          | VIII. |
| (P) 442. Not to pluck every single grape from the vine. Ibid.                                                            | VIII. |
| (P) 443. Not to gather a second crop of Ibid.                                                                            | VIII. |
| (P) 444. To leave neglected ears of corn for gleaning of the poor. Ibid. 9.                                              | IX.   |
| (P) 445. Not to return to take some forgotten sheaf, but to leave it for the poor. Ibid.                                 | VIII. |
| (A) 446. At the end of every third and sixth year, the surplus tithes must be put forth for the poor. Deut. xiv. 28, 29. | VIII. |
| <u> </u>                                                                                                                 |       |
| TEMPLE SERVICE.                                                                                                          |       |
| (A) 447. To erect a temple when settled in Palestine. Deut. xii. 11.                                                     | Ŋ.    |
| (A) 448. And its site to be held in reverence. Levit.                                                                    |       |

xxvi. 2.

|              | APPENDIX,                                                                                                           | 131  |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| law.<br>(P)  | 449. Not to raise an altar of stones hewn by art. Exod. xx. 25.                                                     | DEC. |
| ( <b>P</b> ) | 450. Nor build it with steps. Ibid. 23.                                                                             | v.   |
| (A)          | 451. A consecrated oil to be prepared for the anointing the priests and kings. Ibid. xxx. 25.                       | v.   |
| (P)          | 452. Which must not be employed for any other purpose. Ibid. 32.                                                    | v.   |
| (P)          | 453. Nor may any be prepared but in a sacred place. Ibid.                                                           | V.   |
| (A)          | 454. The priest to place incense daily on the altar. Ibid. 7.                                                       | v.   |
| (P)          | 455. No incense allowed to be prepared but in a sacred place, nor permitted for any but sacred use. Ibid. 37.       | v.   |
| (P)          | 456. No more than required for daily use may be placed on the altar, nor any but such prepared as ordered. Ibid. 9, | v.   |
| (P)          | 457. Never to remove the bearing poles from the sides of the holy ark. Exod. xxv. 15.                               | v.   |
| (A)          | 458. Which on its removal must always be carried on the shoulders of the Levites. Numb. vii. 9.                     | v.   |
| (A)          | 459. The priests must minister in their proper sacerdotal habits. Exod. xxviii. 4.                                  | v.   |
| (A)          | 460. They must wash the hands and feet previous to commencing the service. Ibid. xxx. 19.                           | V.   |
| (P)          | 461. To be careful not to tear the opening of the tunic. Ibid. xxviii. 32.                                          | v.   |
| (P)          | 462. As also, that the breast-plate does not become loosened from the ephod during the service. 1bid. xxviii. 28.   | v.   |
| (P)          | 463. Not to tear his dress as indicative of mourning. Leviticus xxi. 10.                                            | x.   |

the second of th

| LAW.                                                                                                                                                             | DEC.         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| (P) 464. Nor suffer his hair to grow wild, as usual on such occasious. Leviticus xxi. 11.                                                                        | v.           |
| (P) 465. A priest must not drink wine when about to administer sacred service, or to teach the law. Ibid. x. 9.                                                  | v.           |
| (P) 466. The high priest is not allowed to enter the Holy of Holies except on the day of ment, nor is any one else permitted at any time whatever. Ibid. xvi. 2. | v.           |
| (P) 467. No one afflicted with leprosy is allowed to remain in the community. Leviticus x. 9.                                                                    | v.           |
| (P) 468. A priest must not defile himself by contact, or being under the same roof with a corpse. Ibid. xxi. 1.                                                  | IX.          |
| (A) 469. Excepting those of his very near relations. Ibid. 2.                                                                                                    | IX.          |
| (P) 470. The high priest, however, dare not, on any occasion, expose himself to be defiled by a corpse. Ibid. 11.                                                | IX.          |
| (P) 471. Nor by being under the same roof. Ibid.                                                                                                                 | 1X.          |
| (P) 472. A priest defiled by any pollution must not administer in the temple. Ibid. xxii. 2                                                                      | V.           |
| (P) 473. Nor until the day after he had used the bath for purification. Ibid.                                                                                    | v.           |
| (P) 474. Priests who are maimed or unsound must not approach the altar. Ibid. xxi. 3.                                                                            | V.           |
| (P) 475. Nor minister. Ibid. 13.                                                                                                                                 | $\mathbf{V}$ |
| (P) 476. No one, not of the priesthood, dare approach the altar. Numb. xviii. 4.                                                                                 | V            |
| (A) 477. The priests and Levites to be the ministers and keepers of the temple. Ibid. 7.                                                                         | V.           |
| (A) 478. The Levites to effect all things required for the service of the temple, except the secrifices,                                                         | v            |

#### APPENDIX.

| WW. |                                                                                                                                                                                                                                              | DEC. |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| (A) | 479. On festival days, and on new-year's-day, the sacrifices are to be accompanied by the sound of trumpets. Numb. x. 10.                                                                                                                    | v.   |
| (A) | 480. The priests to be respected, and always have preference shewn to them. Leviticus xxi. 8.                                                                                                                                                | x.   |
| (A) | 481. They must not be prevented from appearing at sacrifices, although not in their turn to minister. Deut. xviii. 6.                                                                                                                        | v.   |
| (A) | 482. All unclean persons and objects must be driven out of the temple. Numb. v. 2.                                                                                                                                                           | v.   |
| (A) | 483. All sacrifices must be free from blemish. Leviticus xxii. 21.                                                                                                                                                                           | v.   |
| (A) | 484. If found improper, from blemish, it must be redeemed, and the flesh may be eaten by any person. Deut. xii. 15.                                                                                                                          | v.   |
| (A) | 485. Sacrifices must at least be seven days old. Leviticus xxii. 26.                                                                                                                                                                         | v.   |
| (A) | 486. And always sprinkled with salt. Ibid. ii. 13.                                                                                                                                                                                           | v.   |
| (A) | 487. Burnt offerings must be wholly burnt, and no part eaten. Ibid. i. 9.                                                                                                                                                                    | v.   |
| (A) | 488. Trespass offerings to be ministered according to law, and the remainder eaten in the sacred precinct. Ibid. vii. 5.                                                                                                                     | v.   |
| (A) | 489. The same ordinance rules the sin-offering. Ibid. 7.                                                                                                                                                                                     |      |
| (A) | 490. The peace-offering, after the blood is sprinkled, and certain portions of the fat incensed on the altar, is divided, the right shoulder and breast being given to the priest, and the remainder eaten by any person. Levit. vii. 31-32. | v.   |
| (A) | 491. The priests daily to kindle the fire on the altar. Ibid. vi. 12.                                                                                                                                                                        | v.   |
| (P) | 492. Which must never be quenched but kept glimmering. Ibid. vi. 14.                                                                                                                                                                         | v.   |

| LAW.                                                                                                                                                                                                  | DE                                                      | C. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|----|
| (A) 493. The priest daily to clear the ashe<br>altar. Leviticus vi. 10.                                                                                                                               | es from the                                             | ₹. |
| (A) 494. Sacrifices may only be offered temple of Jerusalem. Deut. xii. 11.                                                                                                                           | up in the                                               | ₹. |
| (A) 495. Even all twins devoted from an<br>Judea, must be brought to Jerusalen<br>fice. Ibid. 18.                                                                                                     | n for sacri-                                            | r. |
| (A) 496. All kinds of offerings, whether of free-will sacrifices, or any consecrate must be brought to the temple, and tingly at one of the three festivals apthe general attendance of the national. | ted article,<br>l most fit-<br>pointed for<br>on. Deut. | 7. |
| (A) 497. The priest must light the golde stick every day. Exod. xxvii. 22.                                                                                                                            | en candle-                                              | J, |
| (A) 498. Also to dispose the shew bread<br>the incense every sabbath. Leviticus                                                                                                                       |                                                         | I. |
| (A) 499. The meat-offerings of flour, oil, be regularly attended to. Ibid. ii. 1                                                                                                                      |                                                         | ٧. |
| (A) 500. The high priest must present a ting every day. Ibid. vi. 15.                                                                                                                                 | neat-offer-                                             | 7. |
| (A) 501. The priests must eat the mean Ibid. vi. 9.                                                                                                                                                   | t-offerings.                                            | ζ. |
| (A) 502. But the meat offering of the p<br>not be eaten. Ibid. vi. 23.                                                                                                                                | riest must                                              | ۲. |
| <ul><li>(A) 503. A lamb must be offered up as a fice every morning and evening. Nu</li><li>3.</li></ul>                                                                                               | mb. xxviii.                                             | ٧. |
| (A) 504. The extra noon sacrifice to be every sabbath day. Ibid. 9.                                                                                                                                   | offered up                                              | ٧. |
| (A) 505. The same to be brought on ever of the new moon. Ibid. 11.                                                                                                                                    | ry first day                                            | 7. |
| (A) 506. The same duty to be performed one of the seven days of the passove Leviticus xxviii. 18.                                                                                                     | er festival.                                            | y  |

|            | APPENDIX.                                                                                                                                                                                   | 138 |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| LAW. (A)   | 507. An additional sacrificed burnt-offering on the second day of the passover, must accompany the oblation of the new wheat. Levit. xxviii. 24.                                            | DEC |
| (A)        | 508. Forty-nine days to be reckoned from the afore-mentioned day, the fiftieth to be fixed for the feast of weeks. Ibid. 26.                                                                | IV  |
| (A)        | 509. The extra noon sacrifice to be offered up on the feast of weeks. Ibid. xxviii. 26—31.                                                                                                  | 1V  |
| (A)        | 510. Two loaves made of the new corn to accompany the sacrifice. Ibid. xxiii. 17.                                                                                                           | IV  |
| (A)        | 511. On new year's day a number of regular and extra sacrifices to be offered up according to the text. Numb. xxix. 1—6.                                                                    | IV  |
| (A)        | 512. The extra noon sacrifice, &c., to be offered up on the day of atonement. Ibid. 7—11.                                                                                                   | IV  |
| (A)        | 513. Extra festival offerings to be regularly sacrificed according to the order expressed in the text for each of the seven days of the feast of tabernacles. Ibid. 12—34.                  | IV  |
| (A)        | 514. The extra noon sacrifice to be offered up on the eighth day of the said festival. Ibid. xxix. 35—38.                                                                                   | IV  |
| <b>(A)</b> | 515. The ministry of all the service on the day of atonement, must be executed by the high priest. Leviticus xvi. 34.                                                                       | IV  |
| (A)        | 516. Any one having unwittingly, or by accident, committed a sin punishable by extermination, must sacrifice a sin-offering. Ibid. iv. 20.                                                  | 7   |
| (A)        | 517. Any one being in doubt whether he have committed a personal sin, must sacrifice a trespass offering, but when convinced of having been guilty, must bring a sin-offering. Ibid. v. 18. | V   |
| (A)        | 518. There are five cases which oblige the party                                                                                                                                            |     |

| LAW          | to sacrifice sin-offerings, according to the text, Leviticus v. 21—26, 15—16, xix. 20—22,                                                                                               | urc. |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|              | Numb. vi. 12.                                                                                                                                                                           | V.   |
| (A)          | 519. When circumstances do not allow the sinner to afford the sacrifice of a beast, a pair of doves, or even a meat offering, may be substituted. Leviticus v. 1—13, xii. 6—8, xiv. 21. | v.   |
| (A)          | 520. A board of justice, who may through some error have sent forth a wrong decree, and becoming convinced, acknowledge the same, must sacrifice a peculiar sin-offering. Ibid. iv. 14. | v.   |
| (A)          | 521. A Nazarite to shave and to offer sacrifice on the conclusion of the period of his devoted separation. Numb. v. 12.                                                                 | v.   |
| (A)          | 522. A man having been unclean, must offer a sacrifice on the day of his purification. Ibid. xv. 15.                                                                                    | v.   |
| (A)          | 523. The same with a female. Ibid. 30.                                                                                                                                                  | V.   |
| (A)          | 524. As also must a woman recovering from child-bed. Ibid. xii. 6.                                                                                                                      | v.   |
| (A)          | 525. A leper to offer a sacrifice on the day of his purification. Leviticus. xiv. 31.                                                                                                   | IX.  |
| (A)          | 526. A beast offered in exchange for one already devoted to sacrifice, must, like the first, be considered holy. Ibid. xxvii. 10.                                                       | v.   |
| ( <b>P</b> ) | 527. No unsound animal dare be brought up as a sacrifice. Ibid. xxii. 20.                                                                                                               | I.   |
| (P)          | 528. Nor be even consecrated. Ibid.                                                                                                                                                     | I.   |
| (P)          | 529. Nor be slaughtered as such. Ibid.                                                                                                                                                  | I.   |
| (P)          | 530. Nor its blood sprinkled on the altar. Ibid.                                                                                                                                        | I.   |
| (P)          | 531. Nor although it be offered by a heathen. Ibid. 25.                                                                                                                                 | 1.   |

| APPENDIX.                                                                                                                                                             | 137               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| (P) 532. No injury dare be inflicted on a conscrated animal. Ibid. 21.                                                                                                | dec.<br>Se>       |
| (P) 533. Gains obtained by whoredom are not to received in any form at the altar. Deut. xx 19.                                                                        |                   |
| (P) 534. Nor can aught received in exchange for dog. Ibid.                                                                                                            | a I.              |
| (P) 535. Meat offerings must not be made with leven. Leviticus ii. 11.                                                                                                | ea-<br>I          |
| (P) 536. Nor is honey allowed to be brought to taltar. Ibid.                                                                                                          | the<br>I.         |
| (P) 537. Meat offerings must not be suffered to ment before being cooked. Ibid. 6—17.                                                                                 | fer-<br>I.        |
| (P) 538. Oil must not be used at meat-offerings cepted as sin-offerings. Ibid. v. 11.                                                                                 | ac-<br>I.         |
| (P) 539. Nor frankincense. Ibid.                                                                                                                                      | I.                |
| (P) 540. Salt must never be omitted in the min try of a sacrifice. Ibid. ii. 13.                                                                                      | i <b>s-</b><br>I. |
| (A) 541. The passover lamb must be sacrificed the appointed time. Exod. xii. 6.                                                                                       | at IV.            |
| (A) 542. If from any accident, or other cause, su offering could not have been effected, it m be performed on the fourteenth of the subsquent month. Numb. ii. 10—11. | ay                |
| (A) 543. The passover sacrifice must be complete eaten during the night. Exod. xii. 9.                                                                                | ely IV.           |
| (A) 544. So also must the procrastinated pasch lamb be eaten on the night of the 14th Iya Numb. ix. 11.                                                               |                   |
| (P) 545. The paschal lamb must not be sacrific<br>unless all leaven has been removed from the<br>house, Exod. xii. 15,                                                |                   |
| P) 546. The fat devoted for sacrifice on the alta must not be left till morning. Ibid. xxiii. 19.                                                                     | r,<br>IV.         |

And the second control of the second control of the second

The same of the same of

| LAW.                                                                                                                                                                                        |                                       | DEC.  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------|
| (P) 547. If the festival sacrifice be offered<br>first day, it must be eaten before the<br>morning, although for those broug<br>festival day, two days and one nig<br>lowed. Ibid. xii. 10. | following<br>at on the<br>ant are al- | IV.   |
| (P) 548. The paschal lamb, must not be                                                                                                                                                      |                                       | • • • |
| roasted. Ibid. xii. 9.                                                                                                                                                                      |                                       | IV.   |
| (P) 549. Nor boiled. Ibid.                                                                                                                                                                  |                                       | IV.   |
| (P) 550. Nor may any part be sent from or family to another. Ibid. xii. 45.                                                                                                                 |                                       | IV.   |
| (P) 551. No bone of the paschal lamb to Ibid.                                                                                                                                               |                                       | IV.   |
| (P) 552. The same rule holds if brough 14th Iyar. Numb. ix. 12.                                                                                                                             |                                       | IV.   |
| (P) 553. No part of the sacrifice may be let the next morning. Exod. xii. 10.                                                                                                               |                                       | IV.   |
| (P) 554. The same regulation governs it on the 14th Iyar. Numb. ix. 12.                                                                                                                     |                                       | IV.   |
| (P) 555. The flesh of no sacrifice dare be eaten after the fixed time. Exod. x                                                                                                              |                                       | I.    |
| (P) 556. The flesh of peace-offerings mubefore the next morning. Leviticus                                                                                                                  |                                       | I.    |
| (A) 557. All flesh not eaten within the time must be burned. Ibid. vii. 16.                                                                                                                 |                                       | I.    |
| (A) 558. So also must the flesh of all sacri from any cause have become defiled                                                                                                             |                                       | I.    |
| (P) 559. Levites, not being of the fam<br>priests, may not approach the altar<br>any sacrifice. Numb. xviii. 3.                                                                             |                                       | X.    |
| (A) 560. The priests must eat the portion ed for them of the sacrifices. Exod                                                                                                               |                                       | X.    |
| (P) 561. No one but a priest may eat of the sin-offering. Ibid.                                                                                                                             | the flesh of                          | X     |
| (P) 562. Sacrifices required to be burne                                                                                                                                                    | ed, or that                           |       |

| APPENDIX.                                                                                                                                                           | 139  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| LAW.                                                                                                                                                                | DEC. |
| have incense on them, may not be eaten. Deut. xii. 17.                                                                                                              | v.   |
| (P) 563. Nor any eaten before the blood has been sprinkled on the altar. Ibid.                                                                                      | v.   |
| (P) 564. The flesh of sin-offerings, the blood of which has been sprinkled in the Holy of Holies, may not be eaten. Leviticus vi. 23.                               | v.   |
| (P) 565. The flesh of a sin offering may not be eaten out of the court of the temple. Deut. xii. 18.                                                                | V.   |
| (P) 566. Any reservation in offering a sacrifice not to conform to its prescribed regulations, renders it an abomination, and dare not be eaten. Leviticus vii. 18. | I.   |
| (P) 567. The flesh of sacrifices which may have become polluted, may not be eaten. Ibid. 19.                                                                        | v.   |
| (P) 568. Unclean persons may not eat of the holy sacrifice. Leviticus xxii. 3.                                                                                      | ı.   |
| (P) 569. The flesh of sacrificed first-born animals may not be eaten out of Jerusalem. Deut. xii. 17.                                                               | v.   |
| (P) 570. Devoted offerings are not to be sacrificed any where but in the temple. Leviticus xvii. 3-4.                                                               | v.   |
| (P) 571. Nor offered up if not sacrificed. Ibid.                                                                                                                    | v.   |
| (P) 572. When a dove is to be sacrificed, the priest must not tear away the gullet and windpipe together, but only the one or the other. Levit. v. 8.               | I.   |
| (P) 573. Not to be tardy in the fulfilment of vows.  Deut. xxiii. 22.                                                                                               | III. |
| (A) 574. To consecrate the first-born of every clean beast. Exod. xiii. 2.                                                                                          | 1z   |
| (P) 575. Which, as well as every other consecrated beast, must not be shorn. Deut. xv. 19.                                                                          | I.   |
| (P) 576. Nor used for labour. Ibid.                                                                                                                                 | I.   |

----

1877 SEC. 1887

| (P) 577. The first-born of clean beasts must not be redeemed, but must be given to the priest.                                                                                                                                   | DAC. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Numb. xviii. 17.                                                                                                                                                                                                                 | I.   |
| (P) 578. A consecrated beast may not be exchanged, even for a better. Leviticus xxvii. 10.                                                                                                                                       | ı.   |
| (P) 579. A beast already consecrated to a particular object cannot be otherwise disposed of. Ibid. xxvii. 26.                                                                                                                    | ı.   |
| (P) 580. The animal given as the tithe must not be picked out, but taken as it comes. Ibid. xxvii. 33.                                                                                                                           | ī.   |
| (A) 581. The tithe of animals must be devoted from the births of every year. Ibid.                                                                                                                                               | 1.   |
| (P) 582. No uncircumcised person may eat of the paschal lamb. Exod. xii. 47.                                                                                                                                                     | IV.  |
| (P) 583. Nor a seceder from the congregation. Ibid. 43.                                                                                                                                                                          | IV.  |
| (P) 584. Nor an inhabitant of other lands, or hired servant, not being of the community. Ibid. 47.                                                                                                                               | IV.  |
| (A) 585. Whoever shall have committed an injury, or shall have lost any article belonging to the temple, shall repay the same, and forfeit one fifth of its value, and also must sacrifice a trespass offering. Leviticus v. 16. | III. |
| (P) 586. The Levites must never be neglected, but always be sustained. Deut. xii. 19.                                                                                                                                            | IX.  |
| (A) 587. Three times in the year every male must celebrate the festival in the temple. Exod. xxiii. 14.                                                                                                                          | 1V.  |
| (A) 588. And rejoice therein. Deut. xvi. 16.                                                                                                                                                                                     | 1.   |
| (A) 589. And appear there in person. Ibid.                                                                                                                                                                                       | I.   |
| (P) 590. And never fail to bring some votive offering                                                                                                                                                                            | •    |
| to the best of his means. Exod. xxxiv. 20.                                                                                                                                                                                       | 1.   |

|             | APPENDIX.                                                                                                                                                                          | 141  |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| LAW.<br>(A) | 591. At the conclusion of every seventh year the people must assemble and hear the law read to them. Deut. xxxi. 12.                                                               | Dec. |
|             |                                                                                                                                                                                    |      |
|             | XII. PURIFICATIONS.                                                                                                                                                                |      |
|             |                                                                                                                                                                                    |      |
| (A)         | 592. Persons become defiled when under the same cover with a corpse, so do also earthen vessels become polluted, if without a lid, under the same circumstances. Numb. xix. 14—16. | II.  |
| (A)         | 593. Lepers also, unless declared clean by the priest to whose inspection they must be submitted. Leviticus xiii. 9.                                                               | IX.  |
| (A)         | 594. But if declared unclean, they must be so placed and treated, that all persons may avoid the contact. Ibid. 48.                                                                | IX.  |
| (P)         | 595. The sore may not be shaven. Ibid. 33.                                                                                                                                         | IX.  |
| (P)         | 593. The evil must not be meddled with, but left to the priest, whose orders must be obeyed. Deut. xxiv. 8.                                                                        | IX.  |
| (A)         | 597. Male persons having running discharges are also considered unclean. Leviticus xv. 1—12.                                                                                       | 11.  |
| (A)         | 598. Females also. Ibid. 25—27.                                                                                                                                                    | II.  |
| •           | 599. Pollution likewise. Ibid. 15—17.                                                                                                                                              | II.  |
| •           | 600. Menstruation also. Ibid. 18—24.*                                                                                                                                              | II.  |
|             | 601. Lying-in women are also considered as unclean, and like all the other cases of personal defilement, communicate the same by contact. Ibid. xii. 1—5.                          | II.  |
| (A)         | 602. Eight kind of creeping animals are unclean and defile by contact. Ibid. xi. 29-38.                                                                                            | II.  |

<sup>\*</sup> Vide note 17.

The second second

| i i                                                                                                                                                       |      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| LAW.                                                                                                                                                      | DEC. |
| (A) 603. As also all dead animals, Ibid. 24.                                                                                                              | II.  |
| (A) 604. Food, whether solid or fluid, having become polluted by contact, defiles. Ibid. 34.                                                              | 11.  |
| (A) 605. A red cow to be burned, and the ashes used in the preparation of the water of purification. Numb.xix.1—10.                                       | I.   |
| (A) 606. Persons being defiled by the contact, &c., of a corpse, must be sprinkled with the water of purification at the times ordered. Ibid. xix. 20-21. | I.   |
| (A) 607. The declaration of a leper's having become clean, can only be according to the regulations enacted. Leviticus xiv. 1—32.                         | IX.  |
| (A) 608. On the day previous to his purification, the leper must shave his head. Ibid. xiv. 9.                                                            | IX.  |
| (A) 609. The marks of the plagues attached to clothing to be determined by the priest with respect to their being clean or unclean. Ibid. xiii. 47—59.    | IX.  |
| (A) 610. As also those affecting houses. Ibid. xiv. 33—47.                                                                                                | IX.  |
| (A) 611. The purification of unclean persons must always be by bathing in running water, according to the rules laid down. Ibid. xv. 12.                  | I.   |
|                                                                                                                                                           |      |
| XIII. IMMUTABILITY OF THE LAW.                                                                                                                            |      |
| (P) 612. Not to add to the law. Deut. xiii. 1.*                                                                                                           | V.   |
| (P) 613. Nor to diminish their number. Ibid. iv. 2.                                                                                                       | V.   |
|                                                                                                                                                           |      |

<sup>\*</sup> Vide note 18.

#### NOTES TO THE MOSAIC LAWS.

#### Note 1, Law 5.

Our rabbies deduce from this law the complete prohibition of using the name of the Almighty in any form, or on any but the most solemn occasions,

#### Note 2, Law 8.

The text does not appear to identify the precise service it commands; but the tradition received through the Oral Law, defines it to mean prayer. The ordinance for prayer is no where to be found in the Pentateuch, although so many instances of its practice in various ways are related. The earliest arrangement we have of the institution of a settled form of prayer, is those said to be composed by Ezra the prophet, and other members of his college, denominated the "Great Synagogue," of which the portions before and after the שמע ישראל and the שמונה עשרה are still in use. These two last expressed portions are, by the Talmud, ordered to be repeated every morning and evening, in allusion to, or as a type of, the morning and evening sacrifices daily offered up in the Temple: so also the noon additional prayer מוסף, on particular days. This sentiment is adopted by Hosea the prophet, who in the original language uses the expression "and we will pay for (sacrificial) oxen, with our lips."\* The various forms of prayer for

<sup>\*</sup> Hosea xiv. 3. This is the literal and proper translation: that in the English Bible is erroneous.

appointed times are well known, and need no further elucidation in this place, excepting to remark that no form of prayer can be acceptable to the merciful God, but which is accompanied by a correspondent pious and devout feeling of the heart: hence our rabbins, speaking of the important confession of faith wow, expressly allow it to be recited in the language in which it is understood. The same reason is surely conclusive with respect to all prayer. The original, holy, and expressive tongue in which our liturgy is composed, ought, for this and many other reasons, to be more sedulously cultivated; for the mere repetition of a formulary not understood by the head, or felt as devotion by the heart, is a mockery and a blasphemy.

#### Note 3, Law 9.

Although the text here quoted does not express this twofold daily repetition, it is nevertheless enacted in the Talmud, upon the principles expressed in note 2. Nor indeed can the sentiments contained in this chapter be too often repeated, in order that its impression may become fixed and immoveable in the mind, and ever predominant in our thoughts; and this confession and declaration of the Divine Unity is the last expression expected (or if insensible, is spoken by a bystander) to be affirmed by the last breath of a dying Jew. To this chapter, that of Numbers xv. 37—40, and that of Deuteronomy xi. 13—21, are added in the prayers, as containing the commandments for using the phylacteries, physic, and fringes to the garments, park, both intended as mementoes, in the same way as the first, and are to be read accordingly.

#### Note 4, Law 148.

This law is especially meant against the joining in idolatrous religious rites or spectacles. It is not, however, so strictly intended as being applicable to those of revealed religion, of whatever class or sect it may be, as by them the existence of an omnipotent and eternal God is devoutly

NOTES. 145

acknowledged; yet, as their peculiar doctrines and ceremonies are contrary to our holy faith, the avoiding of such contact is praiseworthy.

#### Note 5, Law 92.

In case the operation should have been neglected by the parent at the proper age, either from accidental circumstances, or design, it still remains incumbent as an indispensable duty, and must be performed at the instance of the person himself at any age.

#### Note 6, Law 95.

The Sabbath day is ordered to be observed as a day of complete rest; and although the scripture does not particularize any other prohibitions than what are contained in the decalogue, the kindling of fire, and going out of the residence on the sabbath day excepted. The rabbins have ordained the observance of a large number of prohibitory laws, all of which are deemed acts of desecration, and subject to punishment by the judges and Senhadrim. They form a class of thirty-nine articles, called principal offences, from which ramify a great many more; which although of minor import, are still liable to penal consequences. enumeration of these is considerably too large to be here inserted; suffice it to say, that their tendency, however remote some may be, is to prevent, as much as possible. even the liability of being by chance or accident brought to profane the holy sabbath, a day the occupations on which should consist of the study of the law, and a pious contemplation of the works and mercies of the Almightv Creator, who, after setting forth the operations of the universe as having been effected in six days, marked out and fixed the seventh as an object of attention and observance to his creature man, who thereby may evince his belief in the narration that "In the beginning God created the heavens and the earth."

#### Note 7, Law 105.

The regulations for the full observance of the Passover Festival are very numerous, and very minutely laid down by the rabbinical laws, the principal of which have before been detailed in the calendar, page 85. The prohibition of all articles composed of, or containing grain, which has or may undergo fermentation, are strictly forbidden. the accidental presence of a grain of corn, condemns from use, not only all the food, but likewise the vessels in which it has been cooked or kept; so also all articles which are suspected of the possibility of being adulterated with flour, or any produce of corn or malt, such as spirits, vinegar, &c., are not allowed to be used, unless procured from unquestionably pure sources. In this way mustard, spices, and all things of that nature are abstained from. such as pease, beans, &c., as also rice, are not allowed to be used by a majority of rabbies; some, however, admit of their being eaten, as in fact, they are not naturally disposed to ferment, although they may become mouldy.

Fermented articles discovered as having accidentally been kept in possession during the passover, dare not be eaten or drunk, nor any use or profit made of them, but must be made away with.

#### Note 8, Law 115.

This festival is mentioned in the calendar, page 70, and the commandment of blowing trumpets, is by the rabbies understood, and on this occasion, ordained to be fulfilled by means of the horn of a ram, as a type of Isaac's vicarious sacrifice. The blowing of trumpets always accompanied the sacrifice, whereas the order for this day was peculiar; it was a day of commemorating the beginning of the year, the anniversary of the creation, a day to recall to memory the deeds of the by-gone horn, by its solemn and impressive sound, appealing to a stricken conscience, and might forward true contrition for sins committed, and cause prayers for grace to be humbly and devoutly delivered.

#### Note 9, Law 118.

The mode of affliction here ordered is not expressed, it is however, sufficiently evident that serious reflection on our sinful state, and contrite feelings, are what must naturally accompany the service of this day. Our rabbins have instituted some customs in addition to the pains of fasting, which assist to depress the spirits, the abstaining from all else that conduces to our usual comforts, such as wearing shoes, washing, and anointing; even connubial comforts are forbidden, in order that man may shrink into himself, and feel his truly wretched state. The abstainment from food, &c., is of the strictest kind, and persevered in for four and twenty hours. Not a drop of water is allowed to allay the most intense thirst, except to the sick, when the physician has the power to command nourishment to be given to the patient, even in opposition to his resisting from religious motives.

#### Note 10, Law 159.

After the death of a wife the marriage with her sister is allowed.

#### Note 11, Law 160.

According to the law laid down in Deutronomy xxv. 5, the obligation to marry a childless brother's widow may be obviated by the ceremony thus described, and called Chalitza, mrin. This latter mode has of late years been made absolute, at the same time that a plurality of wives was interdicted, by the synod of Rabbaenu Gershon, about the year A. M. 4810; and hence, at present, a kind of bond is entered into by the brothers of every bridegroom, engaging, if need be, to perform this ceremony, which the law makes necessary to allow the widow to re-marry.

#### Note 12, Law 193.

Although the text only expresses herds or flocks, the oral law includes birds. Strict regulations are laid down, which must be attended to in the act of slaughtering, the main object being to abstract as much blood as possible, the eating of which is so strongly forbidden; hence the throat is to be thoroughly cut, that the large blood vessels may be divided and quickly emptied. The beast must afterwards be examined to discover whether it have any diseased organ which would have occasioned its early death, in which case it dare not be eaten. The office of slaughterer must always have the sanction of learned and priestly authority, and be allowed to no one but of an unimpeachably religious character, as the whole correctness of procedure in the execution of this office lies on his own responsibility.

#### Note 13, Law 202.

By the oral law, this is not considered as confined to the words of the text; but, in consequence of its being thrice repeated in the Pentateuch, it is held of more importance, and treated as a general law, prohibiting the admixture of any meat with any milk, or its preparations; and upon this decree a number of regulations are founded and laid down to avoid such commixture, as also rules for conduct, respecting any accidental occurrences of that kind. Even the flesh of birds is forbidden to be so commixed, as being a species of meat. Hence dishes containing flesh meat are never placed on table at the same time with milk or dishes wherein milk may form a part of the contents. Meat may be eatenshortly after milk or its preparations; but the latter not for some hours after meat.

The three passages before mentioned are propounded by the rabbies to indicate that such commixture may, 1st, not be cooked; 2nd, may not be eaten, and 3rd, may not be made use of in any way.

#### Note 14, Law 273.

These laws respecting usury are not very clear. Neshech. from its etymology, would seem to imply the biting or consuming quality of usury, and Tarbith merely the increase of capital, acquired by the payment for the loan of money: and both are here forbidden between the followers of the law of Moses, who are styled brothers. The rate is not mentioned, nor does it appear to have any fixed boundary; and the allowance made by the law so to deal with the stranger, means in money matters as a matter of trade. wherein a profit is expected and allowed. But the original prohibition appears to have been enacted in order to prevent injury to your neighbour from the difference in agricultural produce borrowed, occurring in plentiful or scarce seasons; this is most likely the case, as the inhabitants of Palestine were agriculturalists and not merchants.

#### Note 15, Laws 331 & 332.

These are the grand pillars on which the authority of the oral law rests. Maimonides, in his great work "Iad Hachazakah," has the following strong declaration:— "The supreme court of justice in Jerusalem is the fountain of the oral law, and forms the fundamental basis of public instruction, from whence law and justice are spread throughout all the Israelitish nation, as pointed out in the holy Scripture by the expression 'According to the sentence of the law which they shall teach thee.' Thus every believer in the Mosaic law is in duty bound to follow such direction in all religious matters."

Hence the strong hold of the oral law, which is seriously acknowledged by the nation as assumed in the blessings we daily repeat in the morning prayer, by the expression of "Blessed art thou, O Lord, our God, who hast hallowed us by thy commandments, and ordered us to wash our hands," &c. &c., and which is also prefaced to many other acts

<sup>\*</sup> Hilchoth Mamrim, sec. 16.

of observance, which, in reality, are not from Moses direct, but only from the traditions received through the rabbins; such as washing the hands before meals, the book of Esther. &c. &c.

The necessity of an explanatory set of regulations to guide us in following the Mosaic precepts, is evident even by a slight observation of this list, and in the explication given in the body of this epitome under the head of revealed religion, this subject will be found more elucidated.

#### Note 16, Law 360.

Every solemn asseveration, even without the adjuration of the divine name, is, by the judaic law, deemed as sacred as an oath in whatever form administered; it is quite enough if any declaration is made by another, touching any matter or subject required, that the party addressed replies Amen! nor is any reservation allowed to be conceived or practised. All the pompous and appalling ceremonies that have heretofore been practised to make a solemn impression, are mere mummeries, that have no authority in the Talmud, or any where else. The serious and earnest utterance of the word is sufficient, an accompanying pressure of the hand is enough to ratify it. The religious Jew will thereby be firmly bound; the irreligious no studied form will ensure. It is to be recollected that the mere utterance of the Holy Name is deemed sacred, and its unnecessary employment sinful, and a species of desecration; it is therefore, as much as possible, to be avoided.

#### Note 17, Law 600.

The strict law of separation at this period, is as useful as it is delicate. It is said, and not without reason, that the rigorous attention paid to the abstinence instituted by this law, is a cause that has rendered the Jewish women so prolific.

#### Note 18, Laws 612, 613.

These laws are the foundation of the ninth article of the thirteen creeds, and upon the principle, that the Almighty never alters what his wisdom has once decreed, as his nature is not changeable, or his thoughts like those of man. truth of the immutability of the law is indisputable; but this dogma does not imply the possibility of their being implicitly obeyed, at all times and in all situations. various changes that have occurred in the location and political situation of the Jews, since their banishment from Jerusalem, has put an end to all the laws attached to the temple, the land, and all appertaining to their settlement therein; and it is not to be expected that any such revelation as originally promulgated the law, will again be condescended to: and, without such similar authority, we can not be justified in attempting to alter what the Omnipotent Creator has fixed for our guidance. therefore, is left for us, but to adhere to as many of these behests as circumstances will admit of; and hence the article in Maimonides' creed stands with due correctness. How far the rabbinical laws might be revised, by a properly authenticated assembly or council, composed of numerous rabbies, known and acknowledged as persons of great learning, and unquestionable piety, is another question.

#### SPECIAL RABBINICAL INSTITUTES.

In addition to the above detailed 613 laws, found in the Mosaic code, which, as expounded in the Mishnah and Talmud, form the regulations established for the religious and moral conduct of the Jewish nation, there exist some additional observances, instituted by the Senhadrim, and afterwards by the authorised colleges in Babylon and Palestine, which have their origin from some important circumstances that occurred long after the closing of the Pentateuch, and which, in accordance with Law (A), and Law (P), we are bound to obey.

The numerous regulations laid down by the rabbins for the particular modes in which the Mosaic laws are to be attended to, together with their multifarious deviations. superadded as cautionary: constitute a code of too considerable a volume to be admitted in this elementary epitome; some, however, of the most important, are noticed in the current notes, but a particular account must be here given of four ordinances of a special character, viz:—1st, the celebration of the Feast of Consecration, חניכה; 2nd, the Feast of Haman, פורים; 3rd, the fast in commemoration of the Destruction of the Temple, השעה באב; and, 4th, the order of ceremonies and observances attached to Funerals and their connected mourners. These ordinances have their origin completely apart from the Pentateuchal authority, and yet form a decided part and parcel of Judaic observances.

1st. The establishment of the commemorative observance

of the renovated consecration of the temple by the Maccabees, הטכח, is slightly noticed in the account of the calendar attached to this work, vide page 81, and the history of which may be read in the apocrypha, in the fifth book of the Maccabees.

During the eight days of this feast an appropriate praise is added to the warranger, Hallel is chaunted, the lights are every evening lighted in the synagogue, and in private houses, according to the rule established, and the accompanying appointed prayers are chaunted and read.

2nd. The feast of Haman, Purim, Durim, is also mentioned in the calendar, page 83. The reading of the book of Esther, which is specially ordered, may, if the original be not understood, be done in any other language. Appropriate prayers are added to the current liturgy, as on all such occasions.

3rd. The fast established to be kept in dolorous reminiscence of the destruction of the temple, משעה באב, is likewise noticed in the calendar, page 89, together with its concomitant ceremonies. A mournful carriage is adopted during the whole first nine days of the month; the beard remains unshaven, meat is not eaten, nor wine drank, and all lively amusement is avoided. The other three fast days named by Zechariah viii. 19, are the 17th Tammuz, 3rd Tishri and 10th Tebeth. See calendar on these dates.

4th. There exists no law or regulation in the Bible with respect to interments, or the due conduct of mourning relations; the rabbins have, therefore, instituted several, deduced in some measure from scriptural analogy; thus, as Joseph is said to have mourned seven days for his father, such a number is ordered to be observed on the loss of parents, children, brothers, and sisters, and wives and husbands; after which, although confinement to the house, and seclusion from business is no longer insisted on, mourning still is persevered in by not shaving, &c., until thirty days shall have elapsed from the day of interment,

perhaps instituted in imitation of the number observed on the death of Moses. For parents, however, the period, though less strict in the minutize of its observance, is prolanged for twelve months.

No mourning is held for children under thirty days of age, or for suicide; but as there is a difference as to what kind of suicide exempts from the keeping of the usual mourning, application must be made to the chief rabbithereupon how to act.

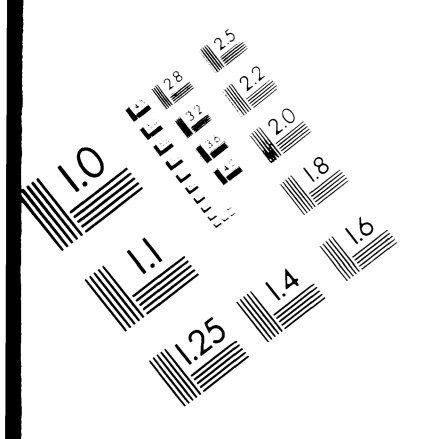
Printed by John Werthelmer, 52, Leman-street, Geodman's-fields.

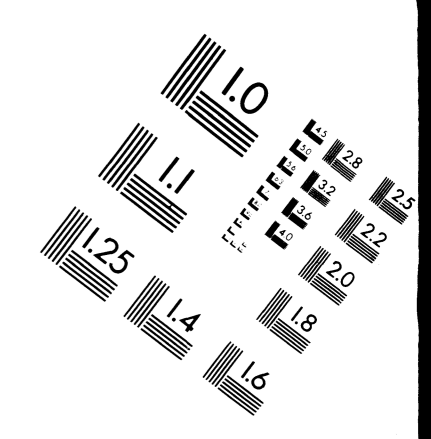
# HOWSCHA, MICHEL VA-YAMAT SHEMU EL 1572: とつおい

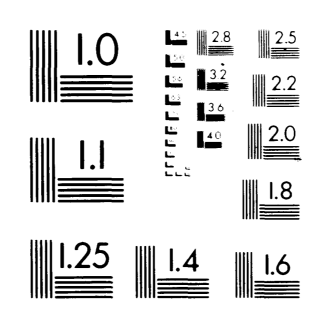
שודונער ושות תת תר"

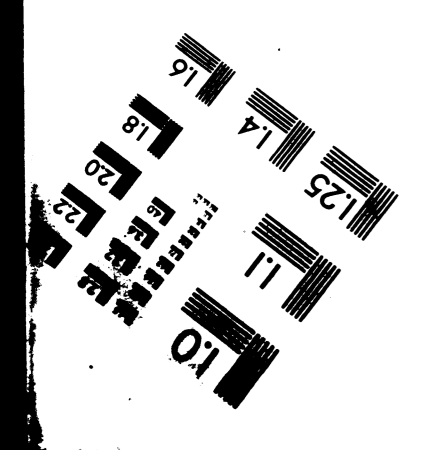
VARSHA: 658 [1897 OR 1898]

IMAGE EVALUATION TEST TARGET (MT-3)





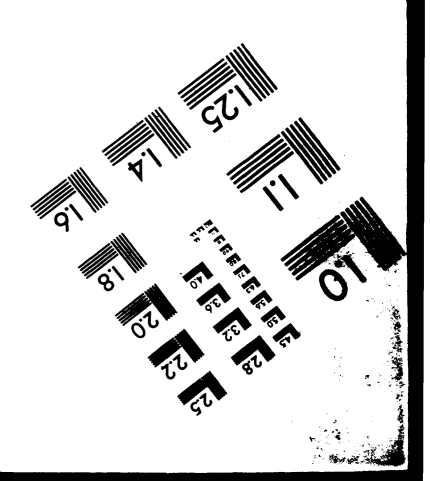






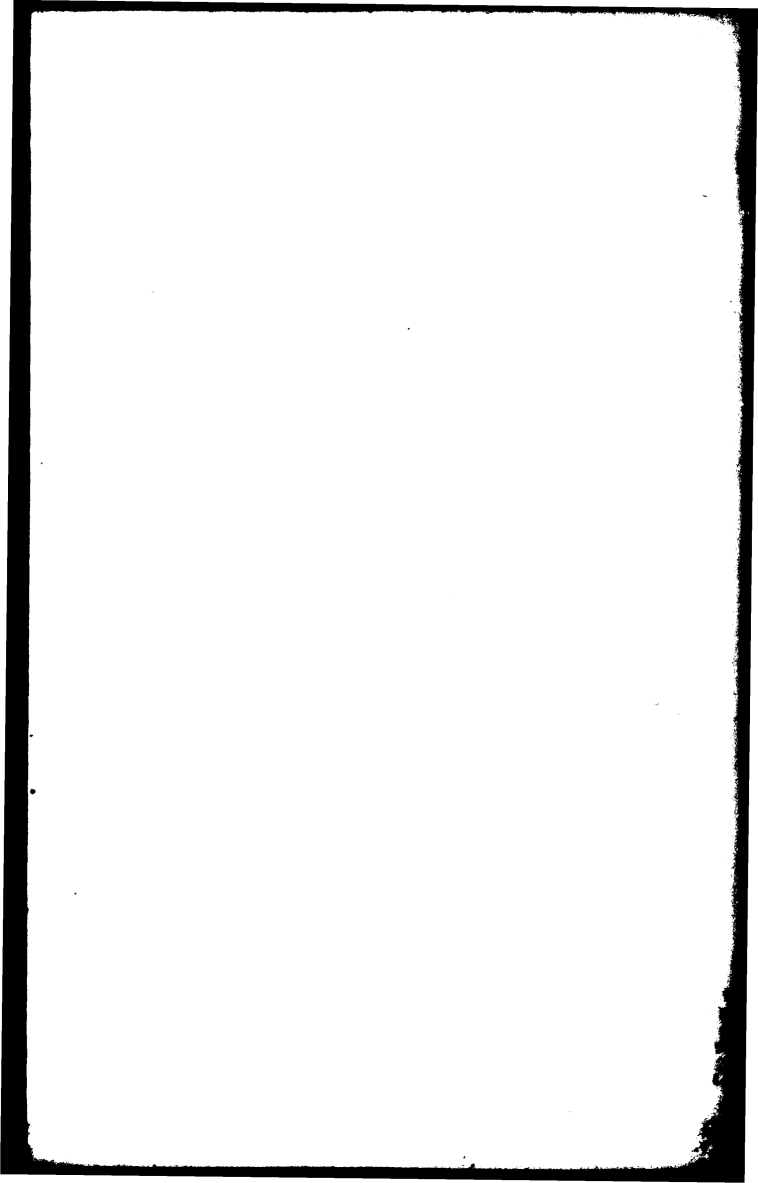
### APPLIED IMAGE

1653 E. MAIN STREET ROCHESTER, NY 14609 TEL (716) 482-0300 FAX (716) 288-5989



Hac





ספר.

# מירא דכיא

באר על

# פרקי אכות

אשר חנני ה' במילי דאבות ע"ר הדרוש
הבנוי ומיוסד על הקדמות אמתיות ממאמרי
רז"ל בתלמוד ובמדרש ובספרים הקדושים
ונוסף לוה הגדות וחירושים על המדרשאול
וקצת הגדות וחירושים על המדרשאול

את כל אלה הכינותי בעניי הצושר לכית לוי מעירא דמן משפחתינו הרמה אפרים מרדכי במהודר שלמה זלמן הלוי עפשמיין ניי מסלאנימא בנאווהרדק יעא

----

# דריקנא בישחן

בדפום ד' אברהם צבי בר' נחום אליהו וצ'ל קאצינעלנבויגען.

MEPO JAMA. c. c. Tacroe Migo cos. S. M. Empiles

BEABER A. P. Reference of the second

# הסכמות הגאונים

הן נפט לפני הרב התופלנ החו"ב בלכלת היוחסין כמו"ה אפרים מרדבי במהור"ר שלמה זלכן הלוי עפשם יין מפ"ק המתנורר בק' נאחהרדק וספרו מירא דביא נידו כחור על פרקי הבות וקלת חידושים על הש"ם והגבות על המהרש"א וראיתי בו קלת והושב בשיני ומאחר שידעהי את כבוד סרב סנ"ל ואת משפחתו הרמה והוא מראשי כמיוחשים מן ונכד להגאון סחכיד כחמיתי כמום"ר אריה ליב הלוי עששמין זעק"ל כאב"ד דקינינסבערג בעל הפרר"ם ומשארי גאומש אשר בארן המה כמבואר בספרו גבורות בהארי חשר הוציח לחור זה חחה שניםי בש"כ אבקש מאחב"י לעורר רחמים עליו ב'ולקבל ספרו מירא דביא בספ"י כי ראוי לחוש על כבוד הרב הכ"ל ועל אבוחיו ת בקדושים : גם אוכי בל"ג אקבל אי"ם הספרו הכ"ל כשינא מבה"ד ולראים התמתי כיום יום ב' ז תמוז שנת תרל"ז לפ"ק . כתום ווכף רוזיין חופ"ק סלאניםא:

למם

ביודעי ומכירי קאימנא . ופקושמא קאמינא מילחא דא דקא בשינא . בפד האי מדרבון נפש המנה . הו"נ ש"ב הרב המופלג הו"ב עמום בחורה ובידאת ה' מוהר"ר אפרים םרדבי חלוי עפשטיין מיקירי מחנינו . הין רפש מזרע קודש נין ונכד לרחש משפחתינו הגאון המקובל האלקי בעל הפרד"ם י חד הרב הנ"ל כל ימיו שוסק בתורם מתוך כלחן זו הזחקי ועתם נפשו אווחה וישש ביאוחי של פרקי אבותי ועוד איזו הידושים ברורים על סמהרש"א ושד שניינים - ולבר סמך ידיו שליו הרב הנאון המפורסם אב"ד דק"ק סלאגים יוחף ידי חכון עמו להמט ולחזקו ולשודרו ורוב ברכות יחולו על רחש כמקרבים אותו לכבוד סתורם ולככוד אכותיו לדיקי יסודי שלם כו"כ וכוח גם כוח שייף בייל שייף לפיק וגרים בחורייחה ולה מחזיק טיבוהה לופשי' לזחח נפשי בשחלתי לעמי בבקקחי לחוק ידי כרב סג'ל הרפויים חבולם משם זו להגן ולהציל כו'י ויתכרך

ממקור כבריכה העליונה ובאחי עה"ח יום ה' שבעה עשר בחמח הרל"ו לפיק פ"ק נאווהרדק החותם ומלפה לחשועת כלל ישראל ככ"א . יחיאל מיכל הלוי עפשמיון כחופ"ק:

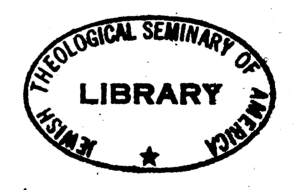
## **€**

## הקדמת המחבר

כה אםר המחבר כד הוינא כבר המיסר ובר שיתסר שנין נתתי את לבי לחבין במילי דאבות. וכאשר הגעתי להמשנה (לבות פ"ל מ"ז) וקנה לך חבר נוכרתי כה שפירשו הכפרשים שר"ל הקנה שהיא הקולבום יהי לך חבר בלימוד התורה כי עיקר זבירת האדם הוא כשבותב מה שלומד כפרם (שמות יון) בתוב זאת זכרון בספר ונו'י ואין זאת אלא התורה כמ"ם (דפונים די) ואת התורה אשר שם משה ונו'י תאמר (משלי נ') בתבם על לות לבך י השבי וכני ה' שהעליתי על רעיוני דבו כפלאים ומתקקים מדבש ונופה ב מאפנכתי לדוק על הספר בעם ברול אום אחירום אשר חצר הר Epstein, Ephraim Mordecai.

3M 526 A23 E63 1877

Дозволено цензурою 20 Іюля 1877 г. Вильна.



כת ישראל יש להם חלק לעוה"ב כו' והנה המפרשים מקשים בזה המאמר כמה קישיות י א' למה לא אמר כל ישראל זוכים לשנה"ב או נוחמן לסם שה"ב דכוא לודק יותר או כך הילל ירשו עוה"ב כלשון הכתוב - ג' שהכתוב שמביא הראי' מורה ההיפך דקאמר ועמך כולם לדיקים משמע דוקא אם יהיו לדיקים מדלא אמר כולם סחם - ג' מלת חלק מיותרת יד' יקשה בין לאשר אמר כל ישראל יש להם חלק לעוה"ב בין על הפסוק עלמו שאומר ועמך כולם לדיקים שהרי יש כמה רשעים בכל דור י כ' מנ"ל דהאי ירשו ארץ דקאי על שה"ב דלמא קאי של ארץ ישראל הפשועו יו' סיפא דקרא למה לי ז' מה כוא ההתפתחה הום י

ח' סמיכוח משם קבל חירם מסימי אל המאמר כל ישראל כו':

אכונה לכא אל ביאור המאמר כזה נראה לומר דבא המאמר הזה להוליא מלב

איש ם ההמונים הלומרים שבודאי המה רשמים בראוחם שכמם
בשפל המלב בדיוטא הההחונה ועי"ז יחייאשו מן החשובה - אבל זה ידוע דאץ
אדם זוכה לשתי שולחנית \*) והוא מלד ג' מעמים · א' משום דשכר מלוה בהאי

\*) כמיחי לסקור בזה כיון דחין מדם זוכה לפתי שולחנות מ"כ מתפי זכו רבי ורב פשי ור"ם בן חרסים ודומיהן לשתי שולהנות ואין לומר דזכותם גדול א"כ אחמי לא זכו הלל וחנינה כן דוכם ור' מלפור כן פדת ור' מלפור חסמם ור' יותק בן נודנדם ודומיהן לבתי שולחנות דנ"כ זכותם גדול וכל כחלמוד ומדרש מלחים מנדקחם - ולכמורם הי' נרפס לי לימר דהכל חלוי במזלא כמאמר רז"ל בנמ' (מ'ק כ"ם א') אמר רבא חיי בני ומזיני לאו בזכוחה חלים מילחה אלא במזלא חלים מילחה דהה רבה ורב חסדה תרווייהו לדיקי גמירי הו מר פללי ולחה מיפרה מר מללי ולחם מיפרם ר"ח חיי צ"ב שנין רבה חיי פ' שנין בי ר"ח שיהין הילולי כו' וכן בשובדה דרתב"ם בגפ' (מפניח כ"ה מ') דממר לי' הקב"ם מלפור בי ניחם לך דהפני לפלחת מרישם מפשר דמפיילד בשפח מ דמצוני כו' . ופפ"ו י"ל דרבי ודם חשי ורסכ"ח ודותיהן נילדו במזל פוב והלל וחנינם בן דוסם ורסב"ם ור"ם משמם וכ"י בן בידבדה ודומיהן מלדו במזל שפיט מוב - פבל זה לפ יחכן דפ"כ פמפי שחב משה רבינו להקב"ה (ברכות ז' א) מפני מס יש לדיק ועוב לו ויש לדיק ורע לו י רשע ופוב לו רשע ורע לו כיון דבמזלא חליא מילחא י"ל דהא דיש לדיק ובוב לו וכן רשע ומוב לו כנון שנולדו במזל מוב והם דיש לדיק ורע לו וכן רשע ורע לו כנין שנולדו במזל שאינו מוב י ועוד כם קיי"ל כת"ד פין מול לישרמל י גם קשם לי על חירון כנמ' דמשני צדים וסוב לו לכ"ל הם כלל וחנינם בן דוסם כו' כיו לכ"ל (נם לפי מ"ם סמקינלים לכ"ל כלומר אם הי' כבר נדיק ונתגלגל לקיים עוד מצים ומקיימם זהו נב"ל וכוב לו דסראשון ה מ מכ והשני הומ בן · קשה ג"כ המ הלל הי' גלגיל משה רבינו כמ'ש המקיבלים והובם דבריהם נספר בים מהרן להגמון בעל חולדות מהרן וכן בשל"ה הקדוש בהקדמה שלו הנקרמ פשרה מלמרות וז"ל הלל חי ק"כ שנים כמו משה רבינו ע"ה כמו שהזכירו רז"ל כי הי" גלגול של מרע"ה וכמו שמרע"ה ני' עניו גדול כמו כן כי' כלל ודבר זה נרמז במם' שבם פרק ר' פקיבה כשעלה משה למרום פ"ל הקב"ה חין שנים בפירך והשיב לו בענום רגש"ע כנים יש ע.ד בנוהן שלום לרכו מ"ל הקב"ה הי' לך לעורני ב"ח הלל עכ"גי וכן רמיתי בילקום סכחוכני בשם ספר כשרה מחמרות וז"ל משר עשה מבה לעיני כל ישתמל ש"ת הילל כי כנל כי' גלגול משה שכ'ל ומ"כ הי' לכ"ל וההיקש במינך) גם קשה לי של מירון כשני דגמ' דמשני לדיק ושיב לו לדיק גמור כם הלל וחנינם כן דוסם כו' לדיקים גמורים היו כמוכח בכו"ל · ומפקר לי לומר דהנה ידום דחשנוני הפוה"ז מנפלין מם הפדם מלומוד

1

דאבות כי הם דברים נכונים לפע"ר ובל כי הני מילי מעליותא לתאמרו משמאי זיקויים בי מ'ש דהעיה (תחלים ס"ח) אנורה באהלך עולמים ונקבתי בשם מירא דכיא ע"פ הנמ' דחולין (קל"מ כ') מרדכי מן התורה מנין שנאמר מר דרור ומתרגמיגן מירא דכיא גם תיבת מירא דכיא במ"ק עולח כמספר שמי הראשון אפרים במ"ק חושבני' דדין כחושבני' דדין והנה זה כשמונה שנים אשר הוצאתי לאור ספרי גבורות הארי בו יסופר מעשה חקפו ונבורתו של ארי' דבי עילאי כמה גדול כח הארי הזה הו"נ מרן זקני הגאון החסיד האמתי איש האלקים הנודע למשנב בכל תפוצות ישראל בעל הפרד"ם זצוקיל י ושם נתתי למבחן מעם מועיר מספרי מירא דכיא וב"ה נתקבל בחן בעיני נרולי הדור כי דברים נכונים הפה י דעתה הנה אנכי נותן לפניכם היום את ספרי מירא דכיא על פרקי אבות וקצת חידושי גפ"ת וכפה הנהות ותיקוני השעות בדברי מאור עינינו המתרש"א ז"ל אשר רשמתי במל ילדותי ראוהו חבמים ויהללוהו נבונים ויאשרותוי זהנה אפרו רז"ל בנם' (כרכות ס"כ מ') אם ראית דור שהתורה חביבה עליו פזר ויש לדקדק מהו לשון פזר הוליל למד אותם י אך הכוונה בזה מי שיש לו . חידושי תורה אשר חננו ה' ואין באפשרו להוציאם לאור להיות נודעים ונזברים בשערים המצויינים בהלכה ויראה שהתורה חביבה על הדורי פור חידושך בעולם והעלה אותם לבית הדפום כי בודאי הדור יסייעו לך בהדפסתך ויקבלו ממך כסבר פנים יפות כאחר שהתורה חביבה עליהם יוש לומר נמי כוונת התנא (אכות פ"ב מ"ו) קנה לו דברי תורה קנה לו חיי עוה"ב י ויש לרקדק אטאי לא אטר הלומר תורה או העוסק בתורה זוכח לעות"ב י אך הבוונה בוה פי שקונה ד"ת אשר חיבר וחידש איזה חכם קונה וזוכה להעוה"ב כי עי"ן יתעורר אהבת התורה להגדיל תורה ולהאדירה ועץ חיים היא למחזיקים בה זעתה אליכם אישים אקרא תנו כבוד לתורה וקחו נא את מנחתי הקפנה הזאת בידכם והביאו אל תוך בתיכם וזכות התורה יגן לכל המסייעים אותי להאריך יםיהם ושנותיהם בנעימים ויראו זרע יאריך ימים יוזכו לישב מתוך הרחבה זברכה והצלחה על התורה ועל העבורת י ויקויים בהם מקרא שכתוב לא יכושו מפיך ומפי זרעך ומפי זרע זרעך ונו׳ אמן סלה: דברי המדבר לבנוד התורה ולוסדיה הקפן באלפי ישראל והצעיר לכית לוי אפרים מרדכי בסהור"ר שלמה זלמן הלוי עפשמיין נ"י מסלאנימא המתנורר בנאווהרדק:

מנשים בלהל חבורך הים רעייתי הלנועה והחש דה לשת היל מרת אישקא תחי' בת הרבני סמופלג הי"ם מהיר"ר שמואל נ"י מנאווהרדק אשר שמה נפשה בכפס לפרנם לותי זורענו שיחיו בכדי שאוכל להנות בתורת ה' וחיי' חיי לצר: פ"כ אברך לותה בכל לבי יאריך ה' ימי' ושנותי' בנעימים זיופיף ה' תת כחה וברילותה וישלת ברכה והצלחה בכל מעשה ידי' ומזכה לרב שוב הצפון ללדיקים ותזכה לרלות עמי בנים וכני בנים דור שלשים ורבעים עושקים בתורה ובתלות בברכה והרוחה בלריכות ימים ושנים אמן:

בן אברך אם בני חביבי המופלג החריף ושטן מ' אברהם חלוי עפשטיון ש' י וכן ליחר ארעי שיחיו כולם יעמדו על הברכה משר ברך ברך אותם אביהם:

כבודו: ובמדרם רבה (ויקרא פרשה כיו) ירויון מדשן ביתך ונחל עדניך חשקם א"ר אליסור ב"ר מנחם שדוך אין כחיב כאן אלא שדניך מלמד שכל לדיק ולדיק ים לו עדן בפני עלמו · חסו שאמר חלק כלומר לכל לדיק ולדיק חלק כראר ל סגדול לפי גדלו וסקטן לפי קטטי וסביא ראי׳ מן סכחוב משום דלית מידי דאמרי רבכן ולא רמיזי באורייתא . ועמך כולם לדיקים כלומר אפילו ריקנין בבישראל מלאים במצות כרמון ושתא יאמרו איכ למס סוא רע לסם לזם אמר לשולם יקשו ארץ ומפרש הכחוב בעלמו דהאי ארץ היינו עוב"ב ואמר איום ארץ ירשו כלך מטעי כלומר בעיה"ב בגן עדן כי בגיע הוא נגר מטעיו של הקב"ה שאין שולם יד בן אדם במפשיו משה"כ כעום"ז שנאמר ויחל נח וגו' ויפש כרם וגר וכמ"ם המהרש"א בח"א בפרק חלק וציי"ש י וגם הוא מעשה ידי משא"כ השה"ז ששולם יל בן אדם י להחפאר כלומר ובעום"ב אפאר אוחש כמאמר רז"ל בגמ' (ברכות י"ו א") לדיקים יושבין ועשרוחיםן בראשיםן כו' י והנה סקשו סמפרשים למה שכר מלום בהאי שלמא ליכא הלא כחיב ביומו חתן שכרו. וכחיב לא חלין פעולת שביר: ותירלו ע"פ מ"ש רול בנמי (נ"מ ק"י בי) ת"ר כאומר לחבירו בא שכור לי פופלין שניכם אין שוברין משום בל חלין זה לפי שלא שברו בלומר סבמטיב אינו עובר משום שיכול לומר לפושל אמי לא שכרתיך יוז לפי שאין פעולחו אלני כלומר וכשליח אינו עיבר משום שבמלאכם אינו שני ולכן גם בקב"ב אינו שובר של ביומו חחן שכרו ושל לא חלין פשולת שכיר משים דסקב"ם נחן סחירה ע"י משה דהוא שליח י ועפ"ז יתבאר על נכון דלכך הסתיך מאמר משה קבל ח רם כו' כל מחמר כל יבראל כו' בכדי לחרץ קושיות כמפרשים דחמר כל ישראל יש לכם טום"ב ולא שונ"ו מטטם דשבר מצום בסאי שלמא ליכא וקשם היך שובר הקנ"ה על ביומו חתן שכרו ועל לא חלין פעולת שכיר לוה אמר משם הכל הורם דכוח שליח כחירון כמפרשים:

פרק ראשון

משנה א בזישר, קבל חורם מסיני כו' . ולריכין אנו לסבין אמאי זכם משה לקבל החורם ולא אסרן כלא סוא סי' סגדול . ונראה לי לומר ע"ם מ"ש כאלשיך (:פרשם וארא) אמאי הפליר הקב"ה למשה שילך לגאול את ישראל ולא לאהרן או לשאר איש ישראל משום דמשלתו גדולה הי' מאהרן ") ומכל

<sup>\*)</sup> אך קשה הם חתרו רו"ל במדרש רבס (כרמשית פ' מ') סתמים מקדים משה למהת ופעתים מקדים חתרו למשה מלמד שעיהם שקילים י ועיד קשה לפי מחתרם ו"ל ששניהם שקילין מ"כ למה בכל המקרמות מקדים משה למהרן ופעם פחת מקדים מהרן למשה י וגרמה לי לומר ע"ם מה שהקשי המסרשים קדחי מהדדי כהיב (דכרים י"ה). נכים מקרבך מחיד כמוני יקים לךי וכחיב (שם ל"ד) ולם קש נכים עוד בישראל כמשה י וחירלו דודמי כמשה בכל כמשליח לח יקים חבל חם יחרמי חיום נכים שיש לו מדם מחת כמשה למנין מומו במדר עים לו דומה לחשה קדמו הכתוב כמשה ועוד כתבו המפרשים שחשה היי לו כמה מדות יחירות על הל הוכיחים וחתת מהם שכינה מדברם מחיך נרוע י וחו המדרם כיי

שלמא ליכא כמאמר רו"ל בגמ' (שירובין כ"ב א' שבודם זרם ג' א') ובמדרש חנחומה (פרשה ברחשיה) ע"פ חשר חנכי מנוך סיום. סיום לששוחם ולמחר לקכל שכרם י ב' דימקב ומשו חלקו לכם כמולמות כמוכ"ז נמל משו וכפוס"ב נמל ישקב כמחמר רו"ל (בילרום פרשם חולדות) כשביו ישקב ושבו בחשי חמן ח"ל ישקב לשבו אחי ב' . שולמות לפנים בעום"ו וכעום"ב כו' הליוך שול אחם כעום"ו וארי אטול כמוכ"ב כף אותה שטם נמל עבו חלקו כעוה"א ויעקב נמל חלקו סעום"ב כו' - ג' דעונ"ב לא נחנו אלא ע"י יסורים כמאמר רו"ל בנאי (ברכוח ב' א') ובמדרש רבה (שמום פרשה כי) חניא רשב"י אומר ג' מחנוש נחן הקב"ה גישראל וכולם לא נתגו אלא ע"י יסורים ואחד מרם מעום"ב י וכנם כלדיקים נקראים ים כמ"ם מתן זקני כנהון המפורסם ברוהו מוהרר אברהם מאיר הלוי עששעיין סאב"ד גר"מ דקיק מום מדם בדרופים שלו מ"ם ים נספה בלא משפמ וכחב - בעעם משים שים לכם ש"י פולמות במאמר רו"ל בחם' (מ קלים פ"ג מי"ב סנבורין ק' אץ עשיד בקב"ם לבנחיל לכל לדיק ולדיק שיי שלמיח שנא' לכנחיל לוהבי יש וגו' י ועפ"ו יסבחר על נפון בתחמר בום . כל ישרחל יש כלומר לדיקים כי אפילו ריקנין שבישראל מלהים במצוח כרמון כמחמר הא"ל בנמ' (ברכות כ"ו מ' מירובין י"ע ח' מניגה כ"ו ח' סוסדרין ל"ו חי) ש"פ כפלח הרמון רקחך אל חקרי רקחך אלא רוקסך שאפילו ריקנין שבישראל מלאים בתל ס כרמון"י ושמא יאמרו א"כ למכ אבו בשפל כמלב מעד מעם עד אשר לא יוכלו קים אם אמר אל ימישו לום כי אין לפס אלא חלק לעוכ"ב ויפם שעם אחת של קורת רום בשום"ב מפל חיי כעוכ"ו: ואבר חלק יתכן לומר ע"פ מחמר רזיל בגמ' (שבח קכ"ב ה') ובמדרש רבה (שמות פרשה כ"ב ויקרא פרשה י"ח) כי כולך החדם אל בים שולמו איר יצסק מלמד שכל צריק ולדיק נוחנין לו מדור לשי פבודו י ובגמ׳ (ב"מ פינ בי) ואל משוכחם ירבצון אין לך בל גדיק וצדיק שאין לו מדור לפי כנודו

(מגילם י"ם ב') ע"ם ועליכם ככל הדברים ונו' מלמד שכראסו כקב"ה למשם דקדוקי חורה ודקדוקי סיפרים ומה שהמופרים עהידים לחדשי וכחב ההו"מ בהקדמחו לסדר זרעים הא דאמרו שהראסו ולא אמרו שנחן לו או שלמדו שאילו המדר מאלו הלשונות הי' מחחייב מזה שהוא ימסרם ויחים ג"כ ליהושע שהרי עינו לא היחה לרה שמלינו שהמכו בשחי ידיו אעיש שלא נלעווה אלא באחת אבל באמרו שהראסו וחה בדרך ראי בלבד לא בדרך נחינה או מסירה כאדם המראה דבר לחבירו לראותו ואינו נוחצו לו עב"ל יועדיו יתבאר על נכון דמשום הבי לא הר אמר הקב"ה נחן חורם למשה או משם קבל חירה מהקביה וכינה הדבר אל הר סיני בסוא דרך כבוד כלפי מעלה דכיון בנתן לו כל השערים לף בער החמשים אח" והבוך שנחן ולכן יחם הדבר אל הר אח"ל משם קבל כי לא נמסר לו החירה בשלימות רק שהראבו הקב"ה ואצל הושע סיני והבונה על כקב"ה שנגלה נסירה בשלימות רק שהראבו הקב"ה ואצל הושע אמר מסרה כי לו נמסר כל החורה מה שהי' ביד משה:

ורדונים לוקנים . גם כאן לריכין אמו להבין אמאי לא כזכיר כאן לא לשון הבלה ולא לשון מסירה . ונראה לי לומר ע"ם מאמר רז"ל בגמי (תמורה ע"ו ב') אמר רב יהודה למר שמואל ש בת אלפים הלכות נשחכתו בימי אבלו של משה כו ולכן אמר ויהושע לזקנים לרמו שלא נמסר להם החורה בשלישת כי אם מעע מן המעע כי הי' הסר שלשת אלפים הלכות

משנה ג' [רך מורא שמים מליכם יוש לדקדק דכוליל ויסי מורא כ' מליכם י ויחכן לומר ש"פ מ"ש רש"י (דברים ל') ש"ש כשדותי בכם כיום את כשמים וגו' אתר בקנים לישראל רסחכלו בשמים שבראתי לשמש אתשם שמא שינתה את מידתה שמא לא מלם גלגל חמם מן כמחרת וכאיר לכל כשילם כשנין שמאמר חרת כשמש ובא כשמש וגו' ומם אלו שישבו לא לשכר ולא לכפסד אם אכין אין מקבלין שכר ואם חוטאין הן מקבלין פורטכיות לא שינו את מידתם אתם שאם זגיתם תקבלו שכר כו' מכיל וזהו ויהי מורא שמים מליכם כלומר כמו שכשמים אינו מקבל שכר ושום דק מושם רלון קוט ית' מיראת רוממותו ית' כך יהי' מוראכם מיראת רוממותו ית' בנין דאיכו רב ושלים:

משנה ד הוא כי' אומר אם אין אני לי מי לי כו' ויחכן לומר שם מ"ם
המפרבים על כא דאמרו רז"ל בנמ' (סובה נ"ג א') המיא
אמרו עלו על כלל כזקן כשבי' במח בשמחת ביח הבואבה אמר לם אמ כאן ככל
כאן ואם אין אני כאן מי כאן ומקבים המפרבים איך הסיד ועניו גדול כמו כמא
בחשאר עלמו בביח אלסים לאמר דברים אלה לעבות עמרה לעלמו ולקנות לי בם
סוב ") יפירשו המפרשים דאני כאמור כאן היא השכינה כמו שאמר הכמוב אמ

למנה ח'קי בזה בהקדם לריכין אנו להכץ מאמר רו"ל בגמ' (ברכות מ' א') פיני מעשה בהלל הזקן שהי' מהלך בדרך ושמע קול לווחה בעיד אמר מובעת אני שאין יפיני בסוך ביחי ועליו הנחיב אומר משמועה דעה לא יירא נכון לבו בעות בס' - ודפיפי ובעל"ה הקדוש בהקדמה שלו הנקרא עברה מאמרות (מאמר ד') שהקשה נשם מסר תפלס

משכל אים ישראל ולא סיו מסוגלין דור כמדבר לכנאל ולקבל שפע כי אם על ידי משכ יאפשר דמסעם זה זכה כמי משה לקבל החירה ולא אכרן משום שמעלת משה גדולה ממשלת אהרן :

ומסרה ליכושם לכבין גמי למכ אל משה אמר קבל ואל יכושם מסרם . וכנה המפרשים חירצי דה"פ ומסרה ליהושת כלומר כל מה שקבל מסר ליסושם אכל במשה לא יוכל לומר שנמסרה לו כי לא מוסד לו כל כתורם שברי שער בחמשים לא נמסר לו כמאמר רו"ל בגמ' (ר"ם כ"א ב') ע"ש וההסרבו משם מאלסים ולפיכך אמר אלוו קבל כלומר כל מה שהי׳ ראוי לו לקבל קבל מסיני \*) אך עדיין לריכין אנו למודעי למס לא אמר סקב"ם נחן חורם למשם או משם קבל חודם מהקב"ם - ועיד למה חצל משה חלה הפועל במקבל כמ"ש משם קבל חורם כו' ואצל יסושע חולם ספועל בנוחן באימרו ומסרם ליסושעי ועוד למס לא אמר בסיני בבית י ונראם לי לומר ע"ש מם שראיתי בספר זרע אברכם שעל סמדרם במגילת קסלת שסבית בשם ספר ש"ש שפירש על כת דתרו"ל חמשים שפרי בינם נבראו בפולם וכולם נחנו למשם חסר אחד פירושו כוא כך שמחחלם נחנה לו כל החתקים שערים וגם שער החתשים שהוא סוד הנאולה בסוד וחמושים ילחו בני ישראל ממלרים רק אח"כ שחמהו ישראל נחשר למשם מן בחמשים שמרים שער אחד ח"פ וכילם נחנו למשם חסר אחד שבי' לו לומר בקיצור שביתן לו רק מ"מ אלא שמתחלם נחנם לו ככל עכ"ל י וכן כחב כשלים פרשם ואחחגן בשם המקובל מהורר חיים חלמיד מובהק של האר"י ז"ל י ואמרו רז"ל בגמ' מגילם

ג"כ באהרן ביוה"כ בשילא שם המפורש מפי כהן גדול ופירש בזוה"ק שלא הי' כת ככהן להיציא שם המפורש רק בעלמו יצא ע"פ הקב"ם מתיך פיו של כהן גדול י ועפ"ז יתכאר על נכון דלקך בכל המקראות מקדים משה לאהרן משום שמעלת משה גדולה ממעלת אהרן י וע"ש רז"ל ששייהם שקולים היינו בקלת מדות כי' דומה למשה לענין אותן המדות שקול במשה אכל באמת מעלת משה גדולה ממעלת אהרן:

\*) וסכם דבריהם הקדושים בלחי מובנים ולריכין באור י ואמרחי אני עם לבי לכיון דבריהם ברך זה דלשין קבל ואמר של הקוח כגון 'למשל ראובן שנחן מחנה לשמשון ראובן בקרא ניהן ושמשין נקרא מקבל והמחנה הוא במקלח ולא כולה משום דלא שביק איניש נפשי' ויהיב להמריני והקב"ה נ"כ לא נחן החורם בשלימות למשה שהרי נחסר לו שער הסמשים ולכן אמר שפיר אלל משה קבל י אבל באמת זריבין אני להבין אמאי לא נחן לו הקב"ה החורם בשלימות דלא שייך גבי' המעם לא שביק נפשי' דיהיב לאחריניי וגבי הפורה לא שייך באדם נמי לא שביק כו' כמאמר רז"ל במדרש משלי ע"ם כי לקח מוב ונו' ד'א כי לקח מב מנהל שביק כו' כמאמר רז"ל במדרש משלי ע"ם כי לקח מוב ונו' דו' ד'א כי לקח מב מנהל שביע לו מביר אחד לבל חורה אינו כן זה שונה ליות מולים והי שינה מדר נזיקין ממדו שניהם זה מם זמר לחר לחבירו השנה לי פדר נזיקין ממדו שניהם זה מם זמר לחר לחבירו השנה לי מדר מוקין מחלי ביד זה שנים וביד זה מנים יש מקח גדול מזה במשורה זה נישל זה יוה נושל זה מהל האומר לחבירו שנה לי הרקך ואני אשנה לך מרקי במחרה זה נישל זה יוה נושל זה מהל האומר לחבירו שנה לי הרקך ואני אשנה לך מרקי במחרה ביד כל אום לכים לחד ולחל כמ"ש האלשיך מסני שהי' משה בו"ד לא סו' ביכולתו לתלים ביד כל אחד ואחד - ול"ל כמ"ש האלשיך מסני שהי' משה בו"ד לא סו' ביכולתו למלם ביד כל אחד ואחד - ול"ל כמ"ש האלשיך מסני שהי' משה בו"ד לא סו' ביכולתו באלאו שנים ביד כל אחד ואחד - ול"ל כמ"ש האלשיך מסני שהי' משה בו"ד לא סו' ביכולתו בללו מור באלימות :

מצו כשלינם אבל כוא נכמא דכסופא כי מאחר שלא כשסכרם בלום למם יגיע לם בל כך ליכנות וכוא כמי שאוכל ואינו משתפר כלום ומאן דאכיל דלאו דילי בכית לאסתרולי באנפיי ולפיכך שולסין את כנשמם לוה כעולם כדי שתים ף לם תורם ומלוח ולפבחבר מה ולהכין לה שכר עוה"ב ואו היא יושבת בם בתענוג גדול למיה"ב ונכנית לתיו כשבינה עליר . אולם הילר הרע הוא המחבל והמשחית שומד לנגד כאדם לחנוש ממנו עשות מוב לכל יבא אל כקודש פנימה לחזות פני אלהיו וליהנות מז ו שכילתו יחברך . חבל בחתת אין לריך כ"ב גבורם לעמוד נגד סיצס"ר כי סקב"ם כוח בעורתו וכמרו"ל כבח לעכר מסייעין חותו רק ככחחלם לריך לכיות מחת באדם ישפת יחבאר של גבון כוונת כלל כזקן במכ באתר אם אין אני לי מי לי כלומר שחתיד לריך כאדם לסעלות של לבו אם אין אני הסחיל לממוד נגד ביצביר ולסהגבר שליו בכדי לששות מלית ומצ"ש אשר ש"כ ושלח סגשתה ממשל למשה בארן להשתכר מה לבל יהי אוכלת נהמא דכשיפא מי ישמוד נגדו כי על כרחך הכתחלה צריך לפיות מחת כחדם יוכשחני לשלמי מה כלומר חבל בשחני חתחיל לממוד בנדו מעם משם י ומלז מה פיר בו מעם כמו (דברים י') מה כי אלהיך שאל משמך -

אני כלומר סשכינה יהי' בשרחי והכא לעהר משייעין אוחו: לא עבשיו א מחי יחהן לומר ע"ש מאמר רו"ל בנת' (שבת קכ"ג א') אמר ל' שלישור שוב יום אחר לזני מיחחך י שאלו חלמידיו אח ר"א ובי חדם יודע איזל יום ימות אמר לפו כים ישוב ביום שמא ימות למחר ונמצא כל ימינ בתשובה ובום יוביר את יום בתיתה ועי"ו יוכל לנלח את הילה"ר כמאמר רו"ל בגמ' (כלכות כ' א') לעולם ירניו אדם ילר פוב על ילכ"ר כו' ואם לא יוכור לו

יום כמיתה \*): משטה פ"ו שבואר אומר עשה חורהך קנע כויי ויחכן לומר דשמחי נמשך אחר כלל כזקן ומלא הקנה אחרת לדכא את ביצט"ר ואמר

משם תירתך קבע כו' כוונתו בזם דסנם אתרו רז"ל בגמ' לעולם יעסוק אדם בתורם ובמצות אפילו שלא לשמה שמתוך שלא לשמה כא לשמה י ונראה לי להסביר דבריםם בקרושים ע"פ מאמר רו"ל במדרש רבה (בראשית פרשה כ"ב) א"ר שימון אם בא יצרך לכשחיקך שמחכו בדברי הורם ופירש מתנית כסונה כשכות פיסק בתורם גם סילה ד גהנה ממנו שנה׳ ברצות כ׳ דרכי חיש גם אויביו ישלים לתו י וכן אמרו רז"ל בחבות דר' נהן (פרק מיו) שבינס"ר הין לו חקום חגה בדברי חורם בגחמר הם רעב שוגאך בחבילבו לחם ואם למא בשקבו מים כי גח.ים אחם חיחם על ראשו וכי ישום לך חל חקרי ישלם לך אלא ישלים לך אמים אשפ"ב מחחלם לריך כאדם לפחות לוהו על כלימוד שלא לשמה ואח"ב כשליתד או בהגם ג"ב בילב"ר ומניח אותו למשוק אף לשמם . כדמיון כחינוק אף שנוחנין לו איזם מאכל מוב מים אינו רולם לאכול ולריכין

\*) ולכאורה קשה מחי חיכפת ליי ליצה"ר בהחדם יוכור לו יום המיתה ועוד מחי יום סמיחה בה' הידוע'ר ויחבן לומר ע"ם מחמר רו"ל בנמי (סוכה ג"ג הי) לבקיד לבם אבים הקב"ה היצ"הר ושוחמו בפני הצדיקים ובפני הרשמים י וזהו יוכור לו יום המיסק בלומר ת זבור לכינ"מר יום המיסה שלו :

כ' עושה כל אני ה' רופאך. אני ה' אלהים. והרבה היוצא. והנה אמרו רז"ל במדרש הנחומא (פרשה פקודי) שהנשמה אינה רולה ללאת מאוחו עולם העליון ולירד להוך הגוף העבור ומנקשת מאת פני ממ"ה הקב"ה שלא לשלות אותה לזה סעולם ומורידין אותה בע"ה שלא בטובחה. זוה שבאמת שולחין את הכשמה לחוך הגוף העבור הוא כדי להושיף לה תורה ומלות כי שם בעוה"ב היא יושבת ונהנית

למשה יז"ל שיך התושם הלל לחמר שמוכמה שחין זה בחיך בירו בהיות כי חדם חין לדיק בחרן כו' ופין הפת בלה מירוק יסורין וחף הם הי' בהפשרות להיות במצח חדם בלה חמץ כלל היחכן שישבח כוח לת עלמו וכבר נודע ומפורפס בחלמוד מדת ענום שסיי - בסגל והארישו בפרק בפה מדליקין בכמה מטשיות גדולית של מדח שנוה בכלל שכ"ל . ולבמר את זאת נקדים מחמר רז"ל בגמ' (סנהדרין י"ל א') וז"ל פעם אחת היו מסוכץ בפניים בית גורים ביר חי ונתנה עליהם בח קול מן השמים ים כחן חתד שרחיי שחשרם שליו שבינה כמשה רב נו אלא שאין דורו זכאי לכך ונתנו חכמים עיניהם בהלל הזקן־ ולכאורה תבות אלו כמשה רבינו מיותר יוהנה באמת המהרש"ל מוחק תיבות כמשם רבינו " וכחתם כגירשתו כן הוח בגם" (סומה מ"ח ב") י עוד קשה לי לתה נחנו חכמים שיניתם דוקת בהלל הזקן ולת בשתר חלמידי חכמים שהיו שםי והנכון תחי לומר ע"ם מ"ש סמקיבלים שהלל הזקן הי' גלגול של משה רב נו ע"ה (ועיין לעיל ג' א') ולכן מצינו אותן המדום שהיו במרע"ה היו ג"כ בהלל הוקן. מרע"ה הי' עניו גדול כעו כן הי' הלל סוקן . וכמו שמרע"ה חי ק"כ שנים כמו כן הלל הזקן י וכמו שמרע"ה פרנם את ישראל ארבעים שנה כמו כן הלל הזקן . כמכוחר זחח בשפרי (פרשה ברכה) . וזה ידוע שמרע"ם כי׳ לו כמה מדום יקירום של כל הנכיחים ואחת מהם שכינה מדברת מחיך גרוג י ואפשר לומר שזו התדה בר ג"כ לסעמים בהלל הזקן כיון שהי' גלגיל של מרע"ה - ועש"ז יחכפר פל נכון וחדת מחורנה בחברשה וע"כ גרסיק בנמ' סנהדרין וככומה חיבות כמשה רבינו יי בלמשום באמר סבמ קיל כמשה רבינו ע"כ כוונמו הי' דוקא על סלל כזוקן ולם בזולם ומבוש שהיי בי פוחן המדות שהיי במרע"ה י ובזה יחבפר נמי מחמר הלל הזקן במה שחמר מובעת סני שחין זה בהך ביחי והגמ' בעלתו סרגים חיך חסיד ועניו גדול כמו הום החנשם לאמר שחין זה בחך ביתו כקישיים המפני מפלהי למשהי וע"ז מחרן כחירוצינו ועליו הכחוב אומר משמועה רעה לא יירא וכון לבו במוח בה' כלומר בשביל ה' כתו (בראשית יי) המשחים בחמשה ור"ל שהשכינה היתה דוברת כך מחיך גרונו חיבות אלו מובסח מני שמין זה בחוך ביתו - וכזה יתורן נתי קישיית המפרשים של הנת' שוכה - כי חם וחלילה לנדיק זה ועניו גדול כמו הום להחשמר ולהחגדל עצמו בביח מלהים ולששוח עמרה לשלמו -"סך לא הוא בעלמו דיבר דברים אלו אלא כך היתה שבינה מדברת מחיך גרונו של כלל הזקן לגלום החמת שכן כוח י ובדרך זה יתבחר נמי מחמר רז"ל בגםי (שוכה ג"ג מ') ובמדרש רבה (ברחשים פרשה ל"ה) ממר רשב"י יכולני לפסור מת כל בסולם בולו מן כדין מיום שנברחתי ועד עכשיו זעוד חתר רשב"י רחיתי בני עלי' והמם מועמים אם אנף כם אני ובני מכם כו' ואם פנים כם אני ובני סם . והנה באים פאלפי כזם ג"כ יש להשוה איך חבוד ופניו גדול כמו הוא יחפאר שלמו לדבר דברים אלהי אמנש יחקן נמי ע"ם מ"ם הספר בית חהרן בשם ספר הגלגולים וז"ל רשב"י היי גלגול של משם לבינו פ"ה כמ"ם פלית למרום שבית שבי ר"ת שמעון בן יוחאי עכ"ל י ואספר לופר ג"כ שהי' לו אוחה המדה שכינה מדברת מחוך גרוגו כיון שהי' גלגיל של משה רביע פ"ה י ועפ"ז י"ל בבודאי גדיק וחשיד גדול כתוחו לא יחפאר בעצמו אך לא הוא בעצמו דיבר דכרים פלה פלח כך היתה שכינה מדברה מחוך גרונו של רשב"י בכדי לגלות לכל שבן כום כפתם :

ואישוא מין גם אל מאמר חיל במדרש רכם (ויקרא פרשם מ") שהקב"ה אימ חשן בחורתו של רשע שנאמר ולרשע אמר א!הים מה לך לשפר חוקי י וקוא חשום אמאי לא יחפון בתורתו של רשע אחרי שעוכק בתורה:

יחבאר זאת ע"פ מאמר רו"ל בכ"ש לעילם יטביק אדם בחורב ובמצות אפילו שלא לשמה שמחוך שלא לשמה בא לשמה ' ומקשים החום' כלא אתרו רוףל . כל כטוסק בתורם ובמצות שלא לשמם נות לו שלא נברא ונות לו שנספכם שלייתו על פניו ותרצו דמם שאמרו לעולם יעסיק אדם כו' מיירי שלומד ועושה למליח מאהבח השכר ומיראת בעיוש ומה שאמרו כל בעוכק כו' מיירי שלומד ושושם במלות לכחייבר לשם חיזה פני' לו לכדר בשיני הנריות ושיון בנמ' (סימה כ"ב ב") בתום' דים פרוש מלהבה כו' - ונראה לי ליחן מעם אמאי מאהבת בשכר ומיראת בעונש מותר ע"פ מ"ש בנאון במפורסם מכורר דוד אב"ד דנאווכרדק בספרו גליא מסכת ח"ב (דרוש) על מאמר רו"ל שמחוך בלא לשמה בא לשמה ולא אמר יבוא לשמה י ופירש כוא ז"ל כי באמח אף כלומד וכטושה מלות מאכבת כשכר ומיראת כעונש סוא ג"כ כעין עישה מלוח לשמה דהואיל דהקנ"ה מנסיג עולמו בארך אפים ונשיאת עין ואינו נששם פחנם כרעם מכרם ודרך רשעים צלחם ולכן אף כעושה מלות שלא לשמה דביינו מאכבת כשכר ומיראת כשנש מדות ה' נאמנה פליו ומאמין שהבורא יח"ש לו כעו והממשלה דיראת עונש ושבר של בשר ודם כוא שרואם מקל ורלועה שרודה בעם וכאשר ימלא בית מעום במסתרים לא יעדרו דבר מאחם לעבות נגד רצונו ואצל כבורא ית"ם אין רואם לפניו שושר ומושל ועיקר שכר ועונש אינו בעימים וראויים בכווייתן רק עלפ תחק פאמונה הבמחץ שתאמין בה' אף שדרך רשמים ללחה ומרבה כבוד ביתו הללחום רשמים כוח כמון חשר חדפט ברוח וישבור וכנה חינט וה"ב חף המשה מנות מחסבת כשכר ומירחת כעונש מחמין בחמונם שלמם שסבורה יח"ש כות שיקרת וברשת קכולת שלמין שנ"ל י נמצח שיש בלימוד סחורה ועשיית המליח ג' סונים לשמם לכתייבר . וכנם האדם כשלם אף אם ילמוד ויעשם כמנות שלא לשמם מאספם כשכר ומיראת סשום יבוא מזה למדרינה המשלה לשתה משא"ב הרשע אם ילמוד ויששם בתנות שלא לשמה מאבבת השכר ומיראת השונש יכשל בזה למדרינת שלא לשמם לבחייבר משעם דבינ"בר בוא בחבם לברע יעב אוחו באמרו אליו אין מששב ותשבון לפני כחלכים ואין שכר ועונש לפניו כי כלא שיניך רואות איך שדרך רשעים ללחס וכלדיקים כמכ בשפל כמלב בדיומה כחחחונה י וכנכ נדייק דקדוק קמן בחמרם

יהשנין לשחה הוא כמו שפירש הרא"ש ז"ל על מאמר ר"א בר' לדוק (נדרים נ"א א")

משה דברים לשם פעלן ודבר בהן לשמן וסירש הוא ז"ל עשה דגרים לשם פעלן י

לשפו של הקב"ה ששעל הכל למעוהו - ודבר בהן לשמן - כל דטורך ומשאך בדברי שורם

ניה" לשם החורה בגון לידע ולהבין ולהופיף לקת ופלפיל ולא לקנער ולהסגמום עכ"ל :

ועיין בשפר נפש החיים שער ד' פרק ג':

ולריכין למשוח החירולות עד שיתרלם לחכול יחדר שמחיך שלח לשמם בח לשמם יחסר כיונת שתחי במה שחמר עשה תורחך קבע כלומר בזה תוכל לגלח את הידיהים שחלמוד התורה בקביעות כמחמר רו"ל בגמ" (קרושין ל" ב" ב"ב ע"ח ח") ברחתי יל"הר ברחתי ל תורה תבלין י ושמח חחמר חיככה אוכל חחרי שהילה"ר שומד נגדי לזה חמר חמור מעט ועשה הרבה כלומר תחמר לי בחלמוד מעט וביינו לימוד שלח לשמה וחח"ב חורה וחמר ועשה הרבה והיינו לימוד לשמה מחחר שנים היונו לימוד הו ע"מ לעשוח כמ"ש השל"ה הקדוש שליין החדרה למשח המהים למשח במורה לקיים מה שליוונו השי"ח וכחב בתורהו ולמדחם חוחם ויעשה במבר בחרתו ולחדת המני חקיים כעבר בחרתו ולח ילמוד ע"מ לקבל פרם חו מירחת העוכל לנרום שיקיימו חהרים כן העשה בורחות ולח ילמוד ע"מ לקבל פרם חו מירחת העוכש חלח מתוייב ללחוד על מה שליוונו הבורח חי"ש מנ"ר :

## פרק שני

משנה א רבי אומר היון סיה דרך ישרם שיבור לו כחדם כו' · משמע מהם שיש שני דרכים ישרים והמר היון כיה דרך ישרם מסשני דרכים ישרות שיבור לו כהדם יומי יתן והדע דרך ישרם כשני' ועוד יש לדקדק בזם כמחמר כרבם דקדוקים ושיין במדרש שמוחל:

נבורם נבוא אל באור המאמר הקדום כזה נקדים לבאר מדרם רבה חמוה (ברחשית פרשה ב') חיל והחרץ היתה חולו ובוהו וחושך חלו מעשיםן של רשעים • ויאמר אלכים יכי אור אלו מעשיכן של לדיקים י אבל אימי יודע באיזם מהן חפץ אם במעשה אלו ואם במעשה אלו כיון דכחיב ררא אלהים את האור כי שוב סוי במששיכן של לדיקים חפץ ואינו חפץ במששיכן של רבעים שכיל . וכנה המחמר הזה מבהיל כל שין רוחה וחזן בומשת כי חיך יעלה על דעת לומר במששיכן בל רשעים כקנ"ה חפן בכם יותר ה"ב חיפות כנה כרשעים כם לדיתים במושים רלון קינם והפן לורם וכלדיקים כם רשעים שממרים ביולרם ומספכין רצינו יוס:ס כמס דיו נשתפכו וכרבס קולמסין נשתגרו בבאור סמאמר כקדוש סום: ורבאר נס ואת נקרים מ"ש כושע כנביא בסוף נכואתו (כושע י"ר) מי חכם ויבן אלם נבון וידטם כי יברים דרכי כי ולדיקים ילכו בם ופובעים יכבלו גם. וכנה פבטות דבריו מורים כי שאלת מי חכם ויכן אלם הוא שאלם כוללת על בני דברים כמבוחרים בפכוק זה כלומר מי כחים כחכם ויכן כי ישרים דרכי כ' ומי כחים כתכם ויגן כי לדיקים ילכו בם כו' וחיב חיפוח ים לכתבומ מה דעת ותכונה יש בזה להבין כי לדיקים ילכו בדרכי ה' כו' הלא כל מי שיש לו טינים רואם כל זאת באין מעלורי ועיד למכ אתר בלשון רבים כי ישרים דרכי וגו' ולא אמר כי ישר דרך כ' וגו' דמשמע מום ביש ב' דרכים ישרים ואי' איפוא כוח הדרך הישר כשני:

כוריות י' ב') גדולם עבירה לשמה \*) כמלום שלא לבמה. וכנה כרבע בודאי יכשל בזה באמרו מה לי עבירה לשמה ומה לי עבירה שלא לבמה מהא"כ כלדיק בודאי לא יכשל בזה ח"ו כי לא יאונה ללדיק כל און. ועש"ז יתבאר על נכין כוונת הושע הנביא באמרו מי חהם דוקא ויבן אלה וגו' כי יברים דרכי הי כלומר בין מצוה שלא לשמה דהיינו מאסבת השכר ומיראת העינב. בין עבירה לבמה שניהם אלו המה דרכים ישרים רק לדיקים ילכו בם ולא יכבלו ופובעים יכשלו בם:

ובוה לכוח אל באור כמדרש רבה וכיונת רבינו הקדוש. רק נקדים מאמר רו"ל (אבות דר' נהן פ"ב ובמס' דרך ארץ זוטא פ"ב) כרחק מהטא כקל שלא יביאך לחמא חמור . פוי רץ למצים קום שיביאך למצום חמורם . ופירש בזם בשכמ"ח בן אברכם בבם בנו מכר"א שמנום קלם נקראת מנום שלא לפמם ומנוש חמורם סוא מצום לשמם . ועבירם קלה נקראת עבירם לשמה . ועבירם חמורם כות שבידם שלת לשמם - ותמר כהנץ שבתם יזדמן לידך שבות מלום שלת לשמה וששות שבירם לשמה איזה משניכם יבחר לזה אמר חרון לעשית המלוה שלא לשמה כי מהמלוה שלא לשמה תבוא למלוה לשמה כמאמר רז"ל שמהוך שלא לשמה בא לשמם - חכו כוי רן למצום קלם כלומר למצום שלא לבמש ביביאך למצום חמורם כלומר למצום לשמם • משא"כ בעבירם לשמם אף שאמרו רו"ל גדולם עבירם לשמם כמלום שלה לשמם מ"מ יכול לכתרמות שכעבירם לשמם יביאך לעשות אף עבירם שלא לשמל י חסו כרחק מחשא כקל כלומר מעבירם לשמם שלא יביאך לחשא חמור כלומר לשבירם שלא לשתם עכידי וכן ראיתי בספר קנתן בבם לש"ב פרב פנ' מסורר ילודם כלוי עפשטיין נ"י שפירש בשם רבינו כגר"א בדרך זה משנת בן שחרי אומר כרי רץ למלוה קלם כוי ועיי"ש . וזהו כוונח המדרש רבה אבל אימי יודע באיוח מהן חפץ אם במעשם כלדיקים כלומר. במלוח שלא לשמה · אם במעשה פרשמים בלומר בעבירות לשמה. לזה אמר כיון דכתיב וירא אלהים את באור כי מוב כרי במעשיכן של לדיקים חפץ כלומר במצוח שלא לשמם - ואינו חפץ במעשיכן של רשעים כלומר בעבירות לשמה:

ורהן כן כוונת רבינו בקדום באמרו איזו סיא דרך ישרם כלומד מסשני דרכים ישרות סיינו מלוב שלא לשמה ושבירה לשמה שבלה יודמן ליד האדם עשות שחיכן איזה מהם יברור. האדם דייקא כלומר הלדיק כי הרשע יכשל בשחיהן זלק לא אמר אנוש. לזה אמר כל שהיא חפארת לעושה כלומר להקב"ה שהוא פועל ועושה המלות כת"ש המדש בשם יש מפרשים. ותפארת ל- ג"כ מן האדם

משח"כ

"וערין

בשוקה לשמה כמחתר רו"ל בגמ' (הענית כ"ב מ') ד' ברוקה חוחה הום שכיחה

בשוקה דבי לפת הוה שכיח אלי' גבי' א"ל איכא בהחי שוקא בר עלמת דחמי אלי

לא אדכי והכי חוא לההוא גברת דהוה שיים מסאני אוכתי ולא רמי חותף דחבילתה

בגלימי' א"ל האי בר עלמת דחתי הוא רהת בהרי' א"ל מאי עובדך כו' א"ל זגדוקנה אנה

ואסרנא גברי לחוד וכשי לחוד ורמינה פורייה בין הני להני כי היכי דלה ליחי' לידי איסירה

בי א"ל מ"ת לים לך ח"מי ודמית מסאני איכמי א"ל עיילנה ונסיקנה ביני עבו"ם כי היכי

דלה לידשי דיהודהה אנה כי הוי גזרי גזירתה מודענה להו לרבנן דבעו רחמי ומכתלי

בני מובדה וכן כעובדה דיעל אשת חבר הקיני וכעיבדה דחתאר והרבה כדומה

למהלם יעסיק אדם כרי ולא אמרן למולם יעסוק אנושי אמנם לדברינו יחצאר של נכון כי חואר אדם נאמר של לדיק וחואר אנוש על רשע כמ"ש המפרשיםי וזהו שדייקו למולם יעכוק אדם כו' היינו הלדיק כי בודאי אף אם ילמוד ויעשה המלוח שלא לשמה מאהבת השכר ומיראת העונש יבוא מזה למדרינה המעולה לשמה משא"ב ברשע יכשל בזה למדרינה הפחוחה דהיינו שלא לשמה להחייברי חהו שאמרו במדרש רבה שהקב"ה אינו חפן בהודחו של רשע ביינו אף שלומד מאהבת השכר כיבורא יכשל בזה אבל ודאי אם ילמוד לשמה כראוי בודאי לא ימאש הקב"ה ח"ד בחירתו כי המאור שבה מחזיר למועב:

ובוד, בארתי מאמר רז"ל בגמ' (ר"ם כ"ז ב') א"ר כרוספדאי אדר יוחגן שלשם ספרים נפחחים בר"ם אחד בל לדיקים נמורין ואחד של רשפים גמורין ואחד של בינונים לדיקים גמורין וכחבין ונחחמין לאלחר לחיים רשעים נמירין . ככחבין ונחתמין לאלחר למיחם בינונים חלויין ועומדין מר"ם עד יוכ"כ זכו נכחבין לחיים לא זכו נכתבין למיתה י ומקשים כמפרשים אמאי כולרכו שלשה ספרים כלא כי' די בשני ספרים של לדיקים ושל רשעים וכבינונים אם זכו יכחבו בספרן של זד קים ואם לא זכו יכתכו בספרן של רשעים ונראה לי לומר דהנה אמרו רו"ל בגמ' (חשמית ז'א') תניא סי' ר' בנאם אומר כל בעושק בחורם לשתם חורמו כששית לו סם חיים כו׳ וכל כעוכת בחורם שלא לשמה חירתו נעבית לו סם כמותי ולכחורה קשה דמתחילה חמר כל העוסק בחורה לשמה הורחו נעשים לו סם חיים דמשמע מזה מי שעוסק בחורה שלה לשמה הינו נעשים לו סם חיים וסדר אמר וכל כעוסק בחורם שלא לשמה נעשית לו סם כמותי וכן יש לדייק מסיפת לסיפך - חמנם לפי מה שבחרנו דיש ב' שלח לשמם · א' מחכבת השכר ומיראת סעונש ב' לכתייכר יתורץ שפיר דככוונם כוא דדוקא כעוסק בחורם לשמב חירתו נעשית לו סם חיים אבל בעוסק בחורם שלא לשמב דכיינו מאסבת כשכר ומיראת כעונש אינו נעשית לו סם חיים. וכדר אמר וכל כעושק בחורם ש'ת לבמה דהיינו להחייבר לשם איזה פני' נעשית לו סם המות אבל כעוסק בתורם שלא לשמה דהיינו מאהבת השכר ומיראת העונש אינו נעשית לו סם המות ונם אינו נעשית לו סם חיים י וזהו כוונח ר' כרוספדאי א"ר יוחגן שלשה ספרים לפחחים בר"ם ופירש רש"י ספרי זכרון של מעשה הבריות וסכוונה הוא על שלשה סוגים שסוכרנו - אחד של לדיקים גמורין היינו הכוג כא' אלו העושקים בחורם ובמצות לשמה יואחד של רשעים גמורין כיינו כסוג כג' אלו כעוסקים בחורם ובמצות לסתייסר - ואחד של בינונים סיינו ספוג הבי אילו העוסקים בתורם ובמצות מאסבת כשכר ומיראת כעונש . לדיקים גמורין נכתבין ונחתמין לאלחר לחיים כי חורחן נעשית לכם סם חיים · רשעים גמורין נכחבין ונחחמין לאלהר למיחם כי מורחן נעשית לכם סם כמות . בינונים תלויין ועומדין מרים עד יוכיב זכו כלומר שבתו למדריגה המעולה דהיינו לשמה נכחבין לחיים כי תורתן נעשית לכם סם חיים . לא זבו כלומר שנכשלו למדריגה הפחוחם דביינו שלא לשמה להחייהר נכחבין למיחם כי תורחן נעשיח לכם סם כמותי והגה אמרו רו"ל בגמ' (נזיר כ"ג ב') כוריות

שמחכות לשם שמים כנגד הפשדם שמכיחה חח"כ לעבירה חחרת וכמיש החגא ועבירה גוררת עבירה וכמ"ש רז"ל באדר"ג הרחק מחשא הקל שלא יביאך לחשא חמור :

וכור שאמר מחן שכתן יבואר עים מאמר רו"ל במדרש רבה (קהלח א' ויקרה פ׳ כ״ח) ע״פ מה יחרון לחדם בכל שמלו שישמול חחח השמש . כל סמלות ומעים אשר עושים בני אדם אינם כדאים חחת מה שהבורא יחברך מחרית סשמש לכחיר אפילחינו בכל יום · וכן אמרו רזיל במדרש רבה (קהלח ו' ויקרא פ' ד') ש"פ כל עמל כאדם לפיהו א"ר שמואל ב"ר אמי מה שסינל אדם מנוח ומע"מ אינו מספית לסבל סיוצא מפיו . ופירש מחנות כסונם אינו מספית לחשלום גמול להקב"ם על הכבל שנחנו הקב"ה בחוכו ומשחמר בו דולא ונכנם יום 'אמר החשיד בחובת כלבנות (שער כבטחון פ"ד) אשר בכל מבודחינו אליו ית' ולדקותים לא נשריך בעד קלה טובתו על ברואיו מזמן כעבר מכ"ש אשר מלד שורת כדין אינו מניש שכר על מצשיט בפחיד ועכח שכרינו הרבה מאוד אין זה כי אם מלד החשד הגמור חה שאמר דוד המלך עים ולך ה' חשד כי אחה חשלם לאיש כמעשהו ולא מלד סדין מגיע לנו שכר כי כל . מעשינו ופעולותינו כעובים אינם מספיקים לסשיב גמול בעד הקענה שבעורותיו ית' על ילוריו בכל עת ועת ובכל רגע ורגע פכ"ד י חסו שחתר מתן שכרן י עוד יתשן לומר דהוחיל דמלינו שהק"בה מעלה שכרן של לדיקים יותר ויותר מלפי הערך הרחוי לבוח תשלומין עבור עסק עשיית תצוחה יח' כמחמר רו"ל בגמ' (שבח קי"ח ח') כל המשנג אח השבח נוחנין לי מחלם בלי מלרים י וכן אר"ול בגמ' (סנהדרין ק' ה') אדם נותן מלא שמשו לשני בשה" הק"בה נותן לו מלא שמשו בש"הב י וכן אר"ול כל המקיים נפש אחת בישראל כאילו קיים שולם כולו י וסרבה כיולא י ח"ש דהמ"ה ולך ה' חשד כי אחם חשלם לאיש כממשכו כלומר כאילו משה. חיש מחן שכת . עוד יחק לומר פיפ מאמר רו"ל במדרש רבה (ויקרא פי כ"ו) ע"ש מי הקדימני ואשלם י מי קלם לפני פד שלא נחתי לו נשמה י מי מלל לשמי עד שלא נחתי לו בן זכר כו' מי עשה לי מחם ער שלא נחתי לו בית . מי עשה לי סוכם עד שלא נחתי לו מקום . מי פשם לי לולב עד שלא נחתי לו דמים כו' מי עשם לי ליליח עד שלא נחתי לו טלית. מי הפרים לי הלה עד שלא נחתי לו שיסה כו' וההיקש בשארי מלות ושיון בספר קינור שלים יח"ם דסט"ם ולך כ' חסד כי החם חשלם לחיש כמעשבו כלומר כחילו משל כמלום בעלמוי ח"ש מחן בכרן י עוד יחכן לומר מ"פ מ"ש זהגי כנאון כחסיד כמפורסב בעל הפרד"ם מיפ ולך כ' חשד וגו' ופירש כוא ז"ל ע"פ מחמר רו"ל בנמ' (קדושין מ' א') מחשבה פובה הק"בה מלרשה למעשה כלומר שתשלם בקנ"ה שכר על המחשבה כמו על המעשה חבו החשד שמשלם המעשבו כלומר כחילו פשה י חבו שהמר מחן שכרן :

לדוך יחכן לומר אך נקדים לבאר מ"ש המתוח (איכה ג') משי שליון לא מאר ברשות והשור י ומקשים המשרשים למה אמר הרשות בלשון רבים והפשי בלשון יחיד י ושיד דבריו קשים מאוד אם לא יששה ה' אלהים דבר לא שוב של מ"ב מה משהו בזה השלם שלה בשמים וישב שם ואינו משנים לי

ככיופיו

משא"כ בעבירם לשמם אף שהיא חפארת לעושם כלומר לכקב"ה מימ אינם הפארת לפני אדם כי לפי ראוח שיני כאדם ממש כמס מעשה ברששים: ולפ"ז מלח ישרם אינם גזירם לשלילת בשקומה רק בוראם לישרם מהשני דרכים ישרות איזו מכם יברור ואמר כל שביא חפארת כו':

ואבור שוד ואם יאמר כאדם אחרי שציקר מצשה כמנות כוא רק מאהבתו ומיראת רוממותו ית' ורק ע"ז יהי' ע כיו ולבו כל היתים כמ"ש ואהבת את כי ונו' וכן כתיב לאסבס את כי וגוי וכן מס כי שואל ממך וגו' כי אם ליראם את כ'י ומעשם במלות מאשבת השכה ומיראת בעונש הוא מדה גרועה וראוי לברוח ממנס כרחק כמשחוי קשת ככורח מן כשבירה וכמו שהרחיקו רז"ל מזה למאוד י אנשיגנים איש סוכו אומר אל תסיו כעבדים המשמשין את הרב ע"מ לקבל פרם כו' ויכי מורא שמיט עליכם י ופירשנו דכוונתו בזה דכמו שהשמים מושים ראונו יתי לא מאסבת כשכר או מיראת כעונש כן יכי' מורא בי עליכם בגין דמיסו רב ושלים י וכן אמרו רז"ל בנמ' (שומס כ"ב ב') פרוב מאסבס פירש רש"י מאסבת סשכר ולא מאסבת מלוח סבורא י פרוש מיראס פירש רש"י של שונשין אלא מס על כאדם לעשוח מאהבת השיית כאשר ליוני כ' אלהינו וסוף השכר לבות יוכן בגמ' (ש"ז י"ם אי) במליחיו חפץ מאוד ולא בשכר מלוחיו יוכן אמרו רו"ל במדרש רבה (שמות פרשה מ"ר) אמר ר"פ אם עשית מלוה אל תבקש שכר כי׳ אבל כאמח אף כשושם מנות מאסבת כשכר ומיראת כעונש כוא ג'כ כעין לשמם אחרי שאין כשכר וכעונש נראם לפניו רק שמא זין בסקב"ם אבר לו כעות וסממשלם וכמ"ם בשם ספר גלית מסכת י וזהו שחמר והוי זהיר במלום קלם כלומר במצום שלא לשמם דסיינו מאסבת סשכר ומיראת סעונש . כבחמורם כלומר כבמנות לשמכי שאין אתה יודע מחן שכרן של מנות כלומר מאחר שאין אחה יודע ונרחם לפניך כשכר וחעש"ב חחם עושם רלונו יח' מחסבת סשכר ומחמין באמונה שלמה שישלם לך שכר פעולהך וא"כ הוא מעין לשמה :

לאבור עוד ואם יאמר כאדם עכ"ז גדולם מבירם לשמם ממלום שלא לשמם
כי עיקר עשיית מלוחיו יח' סמס דוקא כשסם בכוונם עלומם ובמחבבם
מסורם בלי שום שמן פיגול וכל זמן שאין לב סאדם מלא למשוחם בכוונם עלומם
מסורם בלי שום שמן פיגול וכל זמן שאין לב סאדם מלא למשוחם בכוונם עלומם
ועסרת המחשבה אינה נחשבת למלום אף שמאמין גזה להקב"ם שישלם לו שכר עכ"ז
עוב ורע מעורבת בהמחשבה משא"כ עון וחמא למלום יחשב אם סוא לשם שמים
כמאמר רו"ל בנמ' (סנהדרין ק"ו ב') בקב"ה לבא בעי וכן אמרו רז"ל בנמ' (ברכות
ס' ב' י"ז א' שבועות ע"ו א' מנחות ק"י א') ובלבד שיכון לבו לאביו שבשמים י
לזה אמר שיש עוד מעלה במלום שלא לשמה מה שאינה בעבירה לשמה - חמי
והוי מחשב הפסד מלום כנגד שכרה כלומר הוי מחשב ההפסד והחסרון של מאים
שלא לשמה בראבית עשייחה כנגד השכר שלה שמביאה אח"כ למלוה אחרת כמ"ש
לשמה וכמ"ש רו"ל באדב"ג הוי רן למלוה קלה שיביאך למלוה חמורה - ושכר
לשמה וכמ"ש רו"ל באדב"ג הוי רן למלוה קלה שיביאך למלוה חמורה - ושכר
שבירה כנגד הפסדה כלומר השכר והמעלה של עבירה לשמה בראשים עשייחה

בקינה מענים על המחשבה קודם שיחסא רק לאחר שחשא אז מענים הק"בה על המחשבה והממשה יחד משא"ה בשארי מבירות אין הק"בה מענים על המחשבה כלל אף לאחר המעשה י ועפיז יחצאר על נכון מפי עליון לא תנא הרשות כלומר מעולם לא ילאחה מדה זו מהק"בה הרשות כלומר שהמבירה ירשב לשני רעות דביינו לבני העבירות המחשבה והמעשה ויענים הקיבה גם על הרחבה יוהני ב כלומר והמלום יחשב לעוב אחד דהיינו למלוה אחד ולא יקבל בכר כי אם על המעשה ואין הריבה להוד . אלא היפך הדבר העבירה יחשב לרעה אחת דהיינו המעשה ואין הריבה מענים על המחשבה כי אם על המעשה ומצלם שכר על המחשבה כמו על המעשה :

יהכן לומר כוונת כמקוק דכנה ידוע דעל ב' וג' מבירות הראבונות אין כק"ך יהכן לומר כוונת המקוק דכנה ידוע דעל ב' וג' מבירות הראבונות אין כק"בה מעניש עליכם כמאמר רו"ל בגמ' (ר"ה י"ז א') בית כלל אומרים ורב חסד מעם כלפי ההד לו' חנא דבי ר"י מעביר ראבון ראבון וכן כוא המדה פעם ראבונה מחלין לו פעם בני' מוחלין לו [בלישית אין מוחלין לו כן כוא גירכת כר"יף וכרמ"בם ולכן כחב כרמ"בם בכלכות הבובה (פיג כ"כ) בבעם בבוקלין פונות אדם עם זכיותיו אין מחשבין עליו עון בחמא בו תחלה ולא בני אלא משלישי ואילך ועיין בנ"מ י אולם כגירסא בלפנינו וכן כוא גירכת הרא"בדן צלישית מוחלין לו רביע ת אין מוחלין לו י ולא כן בעושין ראשון ועל אחרון אחרון לו רביע ת אין מוחלין לו י ולא כן בעושין ראשון ועל אחרון אחרון כקבים בשלם לכם שכר פעולתם על ראשון ראשון ועל אחרון אחרון מפידון לא הלא כרעות וכטוב כלומר מעולם לא ילאחם מדה זו מכקב"ם בישימיש את כאדם על ב' וג' עבירות בראשונים ולא שלם שכר עוב על מאם כראבונה ואים מעניש את כאדם על ב' וג' עבירות הראשונים :

לכבית אחר לידי עבירם יחכן לומר דכנה ידוע בבודאי אין דרכו של היליהר לכבית את כאדם מהחלה לפטול עבירה ח"ו כי בודאי לא יליית לו למשות עבירה חיכף רק כך דרכו של היל"הר מתחלה מכית לו להיות בב יאל העבה לבלתי פשות מלות ה' באמרו אליו מאמר רו"ל בגמ' (קדובין מ' ב') ישב אדם ולא עבר עבירה נותנין לו שכד כעובה מלוה ובודאי אין כוונת היל"הר לעוב כי כאשר יליית לו לבל יעבה עוב אח"כ יהית לו לפטול רע כי כך דרכו בל היל"הר היום אומר לו עבה כך ולמחר אומר לו עבה כך עד באומר לו לף ועבוד עבודת כוכבים: ולפ"ו השב ואל תעשה נקרא ידי עבירה כלומר במביא לעבירה ח"ם ואי מחה בא לידי עבירה כלומר אפילו להיות שב ואל תעשה רק להיות סיר מרע ועשה כוב:

משגר ד הוא כי אומר מבה רלומ כרלוקד כו' בפל רלוקד כו' . איחא בגמ'
(סולץ ז' א') ר' פנחם בן יאיר הוה קאזיל לפדיון בברים פגע
בי' בגינאי נכרא א'ל גינאי חלוק לי מימך ואעבור בך א'ל אחה הולך לעבות רלון
קוקר וקני כולך למשום רלון קוני אחה ספק עושה הפק אי אחה שושה ואני ודהי

בריוחיו ח"ו לא חסא אמונס כזאת בישראל י ונראס לי לומר דסנס ידוע מאמר ר"ל בנת' (שבת ק"ד א' יומא ל"ח ב' מנחוח כ"ע ב') כבא לעמא פוחחין לי כבא לעכר מסייעין אוחו י וכן אמרו רז"ל בנת' (סיכס נ"ב ב' קדושין לי ב') אופס רשע לודיק ומבקש לסעיחו ואלמלא סק"בס עוזרו לא סי' יכול לו אלא שסק"בה לא יעזבסו מזכקש לסעיחו ואלמלא סק"בס עוזרו לא סי' יכול לו אלא שסק"בה לא יעזבסו חלי סשכר מפני שלא עשס סמלום בעלמו בלא בוס מסייע י או שיעניש סק"בס מינס מיו בכפלים על מעשס סעבירס י אבל לא כן כוא מדח כק"בס בכוא רב חסד מעשם כלפי חסד ומדם עובם מרובה ממדח פורעניות ומשלם לו כק"בם שבר על מעשם כלפי חסד ומדם עובם מרובה ממדח פורעניות ומשלם לו כק"בם שבר על בפלים משסם כמלות מעולם לא ילאחם מדם זו מסק"בה שיעניש את כאדם על סעבירם בכפלים מסשכר של מלום אלא סיפך הדבר סשכר מלום סוא בכפלים מן עונש בשכר בשלימות כאילו ששם יחידי וזיש דסע"ה ולך ה' חסד כי אחם חשלם לאיש כשכר בשלימות כאילו ששם יחידי בלא בום מסייע י וזהו שאמר מחן שכרן: בשכר בשלימות כאילו ששם יחידי בלא בום מסייע י וזהו שאמר מחן שכרן:

צוךך יחכן לומר כוונת המקונן ע"פ מאמר רויל מחשבה טובה הק"בה מלרפה למעשה כלומר שמקבל שכר על המחשבה כמו על המששה מחשבה רעה אין כק"בם מלרפה למעשה כלומר שאין סק"בה מעניש על המחשבה אף לאחר פשיית בעבירם רק על המעשה לחוד כדמשמע מהרח"ש בגמ' (רים י"ו ב') דחיחה שם כ' כ' אני כוא קודם שיחעא כאדם ואני כוא אחר שיחעא כאדם וכקשם ברחש מם לריך. כחדם למדת ברחמים קודם שיחטה וחירן חי נמי קודם ביחטה במ"ז וחשים שכבר חישב לעובדם ומחשבת ע"ז כק"בם מלרפה למעשה כדכת ב למטן חפום את בית ישראל בלבם אפילו הכי מתנהג עמו במדת הרחמים קודם שיחטת וכשיחטת מלרף המחשבה עם המעשה ענ". י וכן רחיתי בספר מעשי ה' (מעשם חורם פרק לים) שכחב וז"ל לדעחי מה שחר"ול מחשבה טובה הק"בה מצרפה למעשה אין הכוונה במי שחשב לעשוח טובה ולא עשה בתחשב לו כמעשה כי הין כדברים כן אבל כוונחם לומר שכשכאדם כוון לעבוח מלום ועשם נוחנים לו שכר על סכוונה ועל המעשה שמלרפים אותו במעשה ויהיי שכרו כפלים עכ"ל -משמע מזם דדעתו נמי לפרש מה שאר"ול מחשבה רעה אין בק"בה מלרפה למעשה כוונתם לומר שכשכחדם כוון לעשית עבירם שעשה חון מענישים לו ג"כ על כבווכה רק על המעשה לחוד \*) נמלא לפי סברת הרא"ש-ומעשי ה' שאף בע"ז אין הקבים

אין ואף שלכאורה דלרי הרא"ש ומעשי ה' הם המוהים דבהדיא אמרו רו"ל (שם) מחשבם שעושה פרי הקב"ה מלרפה למעשה י אמנה יחבאר דברי הרא"ש ומעשי ס' על נכון דהנה עוד אמרו שם עולא אמר כדרב הונא דאמר ר"ם כיון שעבר אדם עבירם כו נעשית לו דהיחר (עיין פי' רש") וא"כ לפ"ז יש נ"מ בין הגך ב' חירונים דלחירון הגם פענים הקב"ה על המחשבה בין בעבודה זרה בעל" עבירוח רק נל עבודה זרה מענים הקב"ה על המחשבה עיד ובשאר עבירות אין הקב"ה מענים אלא לאחר שיחמא ולשולא מענים הקב"ה על המחשבה בע"ז אחר שיחמא ובשאר עבירוח אין הקב"ה טענים על המחשבה בע"ז אחר שיחמא ובשאר עבירוח אין הקב"ה טענים על המחשבה כלל אף לאחר שיחמא וא"כ מירון הרא"ש ופי' מעשו ה' קאי אליבא דעולא י

מושם אוחם אבל לרוך אחר סמנום ולסשתדל לסשיג אוחם וכן בעבירם לסשחדל לכבום את ילרו ברע זם אין בידו רק דוקא כשיזדמן לידו בורח מן בעבירם ועושם סמנים ח"ם ולח ע"ם חשיד כלומר לרדוף אחר מעשם כמנית ולסשחדל לכוף את ילרו כרע מסשבירות זם לא יוכל לסיות בע"ם כוא איש כתוני :

ובמקום שאין אנשים סשתדל לסיות אישי וכן אמרו רו"ל בנמי (ברכות סיג א') באחר דלית גבר חמן יסא גבר י איתא בילקוע (תשלים

ל"ב) ביו"סכ בא שנון לקטרג על ישראל וסוא פורט עונוחיסם של ישראל ואומר רבון כשלמים גובים כם ישראל י ובקשם כאלשיך (פרשם אחרי) מקודם אומר פורם שונוחיםם משמע כל סשונות ואיך אומר רבון לשולמים גובים כם ישראל משמש שאומר רק גנבים כם לבד י ועוד אמאי נקט רק גנבים כם י וחירן זקני סנחת סתפורסם מסורר אברסם מאיר סלוי עשבשיין כא"בד דמוש חדש ע"פ מאמר רז'ל בנמ' (ברכוח כ'ח ב') שאמרו חלמידי רייבו רבינו ברכנו איל יסי רלון שיכא מורא שמים שליכם כמורא בו"ד א"ל תלמידיו רבינו עד כאן א"ל ולואי חדעו כשאדם שובר עבורם אומר שלא יראני שום אדם י וסנם אמרו רוזל בגמי (ב"ק ע"מ ב') שאלו חלשידיו את רי"בו מפני מם החמירה חורה בנגב יותר מבנילן א"ל זפ סשום כבוד עבד לכבוד קונו חם לא סשום כבוד עבד לכבוד קונו כביכול משם פין של תשלם כאילו איכו רואם ואוזן של משלם כאילו אינם שומשח כו'י ואיכ מי שעושה שבירות בשתר ענשו מרובה מתי שעושה עבירות בפרהשית כי העושה מבירות בסתר הוא כופר בעיקר לומר כשם שאדם אינו רואה כך הק"בה אינו רואם ח"ו וז"ם פורם עונותיםם ואומר ננבים הם ישראל כלומר עוד קיערג שעשו סעבירות בסתר שחתרו שלח ירחכי שום חדם ודפ"חח י וז"ם ובמקום שחין חושיט סשחדל לכיות איש כלומר אפילו במקום שאין שם שום אדם סשחדל לכיות נדיק

ולא חוטא כי עין של משלם רואם סכל ואין נשלם ממנו שים דבר : משנה ל את כוא ראה נולנולת אחת כוי ומקשים המפרשים איך אתר ובוף משיפיך ישופון וכלא ראינו כמכ רולחים שמחים של מטוחיכם בידי שמים י ויחכן לומר ע"פ מ"ם המפרשים ע"פ שופך דם כחדם בחדם דתו ישפך ומקשים כמפרשים מלח בחדם מיוחרת ותירצו כי מחויב כות פ"פ גלנול כשראובן בורג את שמעון לאחר כמב שנים מחוייב שמעין לברוג את ראומן וביינו שיחגלגלו שני בנשמות ובנברג יברוג את בבורג ולום בוא אומר באדם דתו ישפך י וכן כן דכרי כתנא ושוף כלומר ושוף שיתנלגלו שני כנשמות

: מעיפיך ישופון

משנה ז מרבה מחב בתה פי הרשב בקבר וקשה רמה למח כמחם כבשר סחי (כן סוח בגמ' ברכות י"ח ב' שכם י"ג ב' קל"ב לן) ופי' למד"ם כשם כר"ין שושן לא שדעתם שכמת מרגיש אלא שכל מי שדעתו להף ים לו להצמער על כיוולו במותו ושישתדל למעע תותו כיוול ויחשוב וירגים ספחה הרמה שתושכנו במותו כתו בתרגיש המחש בבשר החי וימשע בניוולו ולח יגיכם בשל כי מרבם בשר מרכם רמה. ושין בחודע מה ששקשם עליו ופי׳ חלכלשי כישם קחמר . חמנם נרחה לי לומר בדרך חשבר דלכלפי כיוף חחמר כי

שושה א"ל אם אי אחם חולק גחרני שליך שלא ישברו בך מים לעולם חלק לי כו' - וסוא פלא סנסר אמר לפניו טענס נכונס וסום לי' לסשיב ע"ז בדברים נכונים לסחור שענת כנסר וכוא לא כעם אזנו אליו לכשיב לו דבר אך גער בו בנזיפס כאם זה פועל חכם יחשב וגדמה לאיש רוצה שפגע באיש בדרך ואיל חן לי רכושך וכונך ואם לאו גם את נפשך אקח מידך לא כאלה חלק רפ"בי אם לא שכל דבריו סי' בסשכל ולדק . ועיין במסרשית ושמעתי מדודי כרב כמופלג בחו"י מכורר נחמן כלוי עפשטיון נ"י דכנס לכאורס קבה מס כשיב ליי גינאי אחם ספק עושם ופי רש"י שמא לא יחנו לך בפדיון מאי איכפחלי׳ אם לא יחנו לי׳ כא אמרו רז"ל בגמי (ברכוח ו' אי) מאי ולחישבי שמו אמר רב אשי חישב אדם לעשוח מלום ונאגם ולא משאם מעלה 'עליו ככחוב כאילו משה י וא"כ הוא ג"כ ודאי עושה אך י"ל אינו כי אומר לי' כן כי' גינאי משיב לו למכ לך שאחלק מפניך כיון שאחכ אנום מחמת שחין בהפשרך לעבור בי שחם מיד יכי׳ נחשב לך כחילו עשיתי חכו כוונת רש"בי שאמר לי' אם אי אתם חולק גוזרני עליך שלא יעברו בך מים לעולם וא"כ בזם שאין באפשרי לעבור בך אינני אנום ובמם שלא יחנו סשבאיה בפריח אסי הנום ויסיי נחשב לי כחילו פשיחי וח"כ חיכי ג"כ ודחי עושם ופשיעה דודחי שלי הבחירי טדיף מודאי שלך המוכרחי ודפ"חח:

משנה ה הלא כי' אומר אין בור ירא חשא כו' - ונראם לי לומר דכנם במששם

במלות ובעבירות יש ד' סוגים י א' באם יזדמן לידו איזה מלוה בורח ממנה ובאם יקרה לפניו איזה עבירה עושה אותה והמה רשעים גמורים : ב' בבוא אליו איזם מלום טושם אותם ובבוא אליו איזם עבירם בורח ממנה וסמה נקרחים לדיקים כמאמר רזיל במדרש תנחומא (פרשה חוקה) לא פקדה החורה לרדוף אחר במצ'ת אלא כי יקרא וגו' כי תפגע וגו' כי תראב וגו' כי תחבוע וגוי כי תבצור וגו' כי תבא וגו' כולם אם באו לידך אחם מלוום עליו ולא לרדוף אחרי' ג' יש חשר משחדלים בכל עוז חשר יזדמן לכם חיזם מלום לעשות חותה ורודפים חחרי׳ ומשחדלים לילך למקום אשר יודמן לידם איום עבירם בכדי לכוף את יצרם ברע ומונשים מלעשות אוחם והמה נקראים חבידים ואנשי מעשה כרמלינו בגמ' (עבודה זרם י"ז א") דר' חנינא ור' יונחן כוו אזלי באורחא כי מטו לכנכו חרי שבילי חד בום פצי אפחחא דעבודת גלולים וחד כום פצי אפחחא דוונות א"ל חד לחברי" ניזל אפתחא דעבודת גלולים דנכים ילרי' א"ל אידך ניזל אפתחא דזונות ונכפיי' ליצרי׳ כו׳ י וכן מצינו בנמ' (כתובות י"ז א') רב אחאי מרכיב לה אבחפי׳ ומרקיד ואמר דמי עלי ככשורא ד' כמס ככסילים אשר אינם יודשים לכבחץ בין טוב לרע ובבות חליכם כן מצום כן עבירם חינם פורשים מכם וכל חשר בת לידם עושים אוחם ועליכם נאמר סכסיל בחושך כולך. וכנס כבור כוא אדם בער וריק מכל והוא כשדם בור שלא מורע בלבו גם חורם גם דרך ארץ מוסר ודרך ישרם וכוא גרוע יותר מע"ב כמ"ם במפרשים י וזים אין בור ירא חטא כלומר שאין מתיירא מבחטא כשבא לידו לפרוש ממנה מחמח שהוא כסיל ואינו מבחין בין טוב לרש לכן כל אשר יודמן לידו טושה אותה. המנם הע"ה אינו כן כאשר יודמן לידו לפשות היום טבירם בורח ממנם ברחק כמטחווי קשת וכאשר בא אליו איזם מנוסי

יוכיח . עיין בזו"סך (שוף פ' ויחי) שכתב דסתנישם שלסם סי' בדרך זה שסיו לוקחין שמן טוב ומובחר מעורב בבשמים וסיו מושחין עם אותו סשמן על סעבור ארבעים יום זה אחר זה ועי"ו נכנש בעבור לכל לד בשביל זה סי' קיום להניף ימים רבים ועי"ש:

בברן לו דברי חורם קנם לו חיי כעו"כב - ויש לדקדק דמשמע מום דע"י עסת סחורם אינו זוכם כי אם לחיי פעו"פב בלבד ולא לחיי פעו"כו מדלא אמר קלה לו דברי תורם לנם לו חיי סעו"בו וחיי סעו"כב י ובמס' פאם (פ"א מ"א) אמרו רו"ל אלו דברים שארם אוכל פירוחיםן בעו"הו \*) וכקרן קיימת לי לעו"כב ואלו כן כו' וח"ח כנגד כולם י איכ משמע מום שווכם לשני עולמות סש"סו וסש"סב י ויחבן לומר דים חילוק בין שלומד חורם לפלמו ובין שמלמד תורם לחתרים דבום מובה חת הרבים וזכות ברבים חלוי בו ויש לו פירות בפו"הו וכמ"ם סמסרם"א בח"א בנמ' (קדושין ליש א') בד"ם סרי שא"ל אביו כוי דים הילוק בין רבים ליחיד דרבים שכרם גם בעו"בו ויחיד שכרו לפון לעו"בב ועייש"ם ועש"ו יחבחר על נכון דבחם חמר ח"ח ביינו שמלמד חירם לחחרים לכך יש לו פירות בטוהיו. אבל ככא אמר קנה לו דברי חורם לו לטלמו דייקא קנה לו חיי כעו"סב לבד כי שכרו לפון לעו"סבי אך קשם מסא דאמרו רז"ל (אבות פ"ו) גדולם חורם שהיא נוחנת חיים לעישי' בעו"הו ובעו"הב · ה"כ משמע 'מוה שוולה לשני פולמות טויסו ועו"הבי חתבן לומר ש"פ מאמר רו"ל (ילקוט תסלים) וז"ל אמרם חורם לפני סק"גם רב"בע כחיב אורך ימים בימינה בשמאלם טובר וכנוד מפני מם בני עניים כם ח"ל לכנחיל תוכבי ים ואולרותיכם אמלא עב"ל ולכתורם חשיבת סק"כם אינו מובן . ופירש האלשיך הקדוש בספרו רב פנינים שהי' משנחם אים פירוח מעשיהם של ח"ח והק"בה השיבה להנחיל אוהבי יש כלומר פירוח מששיהם כי׳ מספיק לסם אך מכ שלא יאכלי פירותיםן בעו"כז כי אולרותיםם אמלא כלומר כי אנרף ספירות עם סקרן ואעשם גם. מספירות קרן קיימת עד אמלא אוירותיכם משח"ב אם יאכלו ספירות בעו"הו שיבלר מהם המלוי עכ"ד י וכן ראיתי בספר שית לשדם ולסביר ע"פ משל וויל משל למלך בו"ד שהיי לו בן קטן והי' חובב אותו אסבס יחירם ונחן לו בקטנותו מדינם אחת ממדינות כמלך וסנם חשב כמלך שהסכנסה מן המדינה בנחן מחנה לבנו כשיעול הבן את הסכנסה מן המדינה בכל שנם ושנם מאם אלפים או יותר והבן עדיין קטן ויוליאם סמאם אלפים ככם על הולחם שלו על דברי שטוח והבל ולא יגיע לו שום חבלית מה עשה המלך נמל סהכנשם שחגיע מחדינם שנחן לבנו בכל שנם נטל לעצמו ועשם חכלית גדול שבכל

בסכ רמים בהקצו והלא הוא כעין רבית שאמרה החורה י עוד קשה לי מה נשתני אלו המצוח לאכול פירוחיהם יותר משארי מצוח וכראה לי לנמר דהא דנומן הק"בה באלו המצוח פירוחיהן בעו"הו ולא בשארי מצוח הוא לא מעשם ריבית רק פנד החשדו של הק"בה שהוא רב חשד משום דבולו המצוח צריך זריזות גדול למאוד י בתורה החיב (יהוש א') והנית בו יומם ולילה י וככניד אב ואם ארו"ל. בנמ' (קדושן ל"א ב') אברי עי שלא חמאן - וכנ"ח אמרו רו"ל בנמ' (כתובית ש"ו א') במעשה דבתו של נקדישון משרי עד מותרו הו"ל בנמ' (כתובית ש"ו א') במעשה דבתו של נקדישון בן ינוריון כדבעי לי למיעבד לא עבד י וההיקש בהינך:

אף שכאדם מח עב"ו נשאר בקרבו מעם חיות וא"ח מי ירד משמי מרום וכגיד לנו או מי עלם מעמקי שאול וסיפר לנו עב"ו יש לנו ראיות ברורות דבכי סוא -חדא אין לסכחים פשעות כמאמר קשם רמה למח כו'י ועוד אמרו רדל במדרש רבה (ברחשים פ' יד) חי' שכל החיברים מחים והיא חי' בגיף כלומר חלק הנשמה בנקראת חי' חיתה למי בנוף לאחר מיחה י ועוד אמרו רד'ל בירושלמי (שבודה זרם פינ) כד דמך ר' נחום בר סימחי הפין היקונחת מחצלן ר"ל כיסו תם בערום בבכחלים במחצלות . אמרו כמם דלא חמחין בחייו לא יחמיגון בדמכותיי רצ כמו שכי מכג בחייו שלא לכסחכל בטרות כך לא יראה אותם במותו [וגראם דמום ינת במגכב לכבות המראות וכלורות בבית כאבל כל ימי שבעבן. וחבמין אינון כלום ר"ל וכי מכירין ורואין המחים כלום. אמר רש'בל אין בימינו וללדיקים אלם . דבור פה בלבד ריצ ובאר החושים לא נתבטלו מכם. א"ר זעירא שומע המת קילובו במחוך כחלום ועוד ראי נכונה בחים בספר עבדת יברא! מכנחון כחשיד מוכרר ישראל סמגיד דקאאיץ (בפרבה וישלת) ודל מה באמרו רודל בהשינה כוח חםד משבים למיתם וחם גפשך לומר שע"י מיחתו של חדם מסחלק ממע כל רוח חיונית שבו ולא נשאר בו מאומה איך המשילו רז"ל שינה למיחה והעריבו בפהך חלק אחד משפים כיון שעכ"ם בשעת כשינה נשאר בו רוח חי גית משא"ב כבכוח מח מח לנמרי וחין לשינם ומיחם בום ערך בכדי בדדי יחין במשל הומם לנחבל לומר שום כחי עדיין מת אחד מששים ממח לנמרי אלא ודאי שנם כשכאדם מת נבחר בו רוח חיונית חמנם כחיות כלו פוא חיק קמן מאוד לכן שמרו חוצ בחלק חיונית בקטן פוב כוח חלק חחד מששים שיש חיום בחדם כישן וכנגתו כשיפה כוח אחד מששים בבמיחה ואו בייך השיווי וכדמיון בימהם כלומר שסישן חי שפים חלקים וחלק אחר מת זלסיפך במיחה מחים ששים חלקים וחלק אחד חי ענ"ל י ולכן כינוסו הדל בכ"מ על מיחה בלכון בינה כמו כד דמיך כו' - וכן יש לסבית רחי' ממ"ם סבלים כקדום (שער כנדול) נבם סחיים בענין כחבן סשומבת כברול שקורין מאנינשע כשחוקקנם סיעב וחשיר מעליי כלים גיו ואח"כ חשבתנם לשתים וחשים פחמיכה כאחת בקרן זווית אחת זכאחרת בקרן זורת אחרת אפיני ביכיו מרוחקים זו מא כל מס שחרלם אפילו אלף מילין וחניח כברול סמוך לאמד מכחתיפות כחלכ חמלא כי כל כחנועות שעושה אומה כחחיבה שושה האחרם באתם שעם שלמכיי ועוד בענין כיון בחבית בעת שכאם שלי שממנה יצא וכיח כנפן ים בה שינוי גם ביין שבחיך החבית מקבל שינוי באותו הומן עלמו מלד כשינוי במקבל כאם שלו אמים שכיין לכוא רחוק ונפרד מכגפן גם כפירות מחשפשים בומן שכחילנום מוציחים פרח ויליצו צין עכ"ל י מכל חש כדברים יש בדוח נאמנס אף שפרוח חשוב אל כאלסים וכמף שב אל כעפר עב"ו מרגישים שניכם ככחב כנעשית בבשר כמה כחילו כיו מדובקים יחד בעודם בחיים חשר בוונת ככתוב אך בשרו עליו יכאב זופשו עליו חאבל כלומר שסגוף וכנפש שמיכם מרנישים ככחב חך כגוף כוח כחבן דומס וחינו יכול לישוק מצודל ככחב כנששים לו- חבל כנפש סחבל עליו מלד שמים מרגשת נ"כ ככחב כנשבית לבשר כמח -יומ"ם בתו"ים כשם חסוכת כרש"כא (סיי שם"ע) שאין כתח מרגים באיומל וכתגומאן

לו לשלמו דייקא וסיינו שסוא בשלמו מקיים מ"ש בחורם ולא אביו דכיינו לב"ר כגם לו חיי סעויסב לבד ולא סעויהו כי לכ"ר בע לו יוסחם אמר לעושי' כלומר לששין דייקה וכיינו שהיה ואביו מקיימין מיש בחורם זוכה לשני פולמות כפו"הו וכעו"כב כי לב"ל מוב לו . עוד יחכן לומר ע"פ מה שהמליתו הספרי מוסר חקנה להשים כסמונים ואינם ביכולתם לכספיק ללומדי חורם כאיך יוכלו לזכוח לאותר שויסב של כחורם וחלאו להם חרופה ע"י מה בישמש דברי חורה וחחשב להם כאינו לומדים בעלמם ועייו יוכלו לזכוח לחוחו עו"הב של החורה וכמו שחמר סכתום (ישמי' כ"ו) שמשו וחחי נפשכם י חהו כוונת התנה באמרו קנה לו דית ולא אתר כלומד מורכ או כשוסק בתורם זוכם לחיי כשו"כב לכורות בזכ שאפילו אישים ככמונים שקונים כתורה מ"י מה ששומעין בשעה שהחהם יושב זרורם הונים לסם ג"ב אוחו סעויסב של כחורם. י עוד יחכן לומר ובזם יחבאר נמי על נטן דקדוק עלום מה שלא החשוררו המפרשים על מה ולמה שינה החוא לשונו באמרו קנם לו ד"ח כוי ולא אמר כלומד תורם או כמוסק בחורם זוכם לחיי כמיםב כדרך רו"ל בכ"מ כשים וכמדרש. ובכדי להבין את ואת נקדים לבאר מה שאמרו רו"ל בגמ' (ברכות י"ו א') א"ל רבי לרי חייא נשים במאי זכיין באקרויי בפייםו לבי כנישחא ובאחנויי גברייםו בי רבק ונמרן לנברי בו עד דאחו מבי רבק י וראותי לכמפרשים שבקשו מאי שאלם כיא זו על כנשים במאי זכיין כאם אין די לושמם בכל סמלות הנוסגות בם שברי בחברו על כל מלות ל"ת כאנשים וגם חייבון בכל מש שאין כומן גרמא וכמס מש שכו"ג כמו מלה וכקהל יוכגשן אמי לומר פ"פ מס שמבוחר בספרים שיש לכל מלום ומלום עולם מיוחד בעריבב ומי שמשם סמלום כתיקונה במחשבה מכורה בלי שום שתן פיניל זוכה לכעולם סשיד לאוחה המלוה והעולה על כולן הוא עולם של החורה במאמר רו"ל וח"ח בעד כולם -אך כנשים שאינן מחוייבות ללמוד חורם כמיש ולמדחם את בניכם ודרשו רוצ בגמ' (קדושין כ"מ כ") בניכם ולא בנוחיכם א"ב מעולם אינן יכולות לזכות לתחר שלם של כחורכי אף שכחב כרתיכם בכלכוח ח"ח (פיא כייג) אשם שלמדים מורם סרי סית מקבלת שכר כו' מימ חמרו רזיל בנמי (שוטם כ' א') כל כמלמד לבחו חורם כאילו מלמדם מפלות . אף שוהו דוקא בתורם שבע"ם כמ"ם כרמיבם (שם) ולן סוח בשו"ע יו"ד (סי' רמ"ו) מימ בהורם שבכחב ג"כ חסור וכתחלם במ"ם (בס) וכיון דלא למדם מנא ידעם - בשלמא באר מיע שכזמן גרמא אם שכנשים פעורות מ"מ יכולות לקיימן ומקבלין שליכן שכר לא כמנוום ושושם אלא כמי שחינו מנווה ועושה חבל בחורה חמרינן שחשורה - אך רז"ל מלחי מרושה לסנשים והיינו פ"י מה שמשחדלין מבור בניהם שיעסקו בחורה ונוחנות רשות לבמליכן

פק"בה פנרף עם הקרן ועושה מהפירות קרן קיימתי ומ"ש נדיק ומיב לו נב"ל כלומר שמוכל מזכום שביו . נדיק ורע לו נכ"ר משום שתין לו מה למכול מזכום מכיו כי פירותי שמוכל מזכום שביו . נדיק ורע לו נכ"ר משום שתין לו מה למכול מזכום מכיו כי פירותי בכ"ל פמורות לו לכו"הב ולמ חשיד קוב"ם דעביד דימ בלמ דינת ח"ו . תך קשה לי לפדושו צב"ל ורכ"ל למה מוכלים מזכות מכוחה הם ממרו ריו"ל בנמ' (סנהדרין ק"ר ה') ברת מזכה מבל מכל לת מוכד ברת הינו לש"הב מפרשים דהת דתבת לת מוכד ברת הינו לש"הב מפל

בסמי שלמם מגין לו זכום:

שנם געל מאד אלף וכן בכל שנם ושנם וקנם לו מדינות גדולות עד מאד ולא נחן לבן בקסטתו כלום מן הסכנסה שלו שתניע רק נחן לו שני אלפים רק כדי מחייתו בלמצום גדול שאינו ראוי לבן כמלך אמפיר ראם שלא יגיע לו בום ככנסס ונעל סכל לשלמו ועשה לבן סגולת מלכים ואולרות עד אין סוף וערך וכשנדל ככן אי מלך על כמם מדיטת שעשם לו אביו . וסנמשל כך כוא כי בודאי מגיע ללדיק מכל חורם ומנוח שלכם פירוח שיאכלו בעו"כו אבל כק"בה ברוב חסדיו חושב רם יגיע ללדיק שיאכל הפירות בזם העולם כשפל וכאפל ולא מגיע לשום חבלית ונותן בקיבם לכל לדיק אפילו מזונותיו מלומלמין בקב חרובין מפ"ם לפ"ם ופושה מן הפירות הולרות גדולות לדיקים בש"כב שהיא יום שכולו ארוך וכולו טובי ווכן בשובח בקיבם על שאלח בחורם מית בני עניים כם לום כשיב בק"בם לכנחיל אוכבי ים שאני חשך למשות יש משירות כלדיק ולכנחיל לכל לדיק ולדיק ש"י עולמות" ואולרוחיםם כלומר אנורות שלהם שמניע להם בשביל השירות אמלא אח"ב על"ל . ומפ"ז יחבאר על נכון שאם ישעה כארם רשיחנו ילרו כרע לאמר למה לי ללמאד תורם אחרי שאין הק"בה מתן הפירות בעו"הו וכשם שאין פירות כך אין קרן לום אמר קנם לו דברי חורם קנם לו הכל לחיי שעו"הב כי מספירות עישם הק"בם קרן קיימת לו לעויסבי עוד יתק לומר עים מחמר רו"ל בנמי (ברכות ז' ח') חמר משם להקיבה רבשים תית יש לדיק ומוב לו ויש לדיק ורע לו כו' חיל משם לדיק ושוב לו לבינ \*) לדיקורע לו לביר כו'י וזהו כוונת התכא קנם לו ד"ח כלומר

<sup>&</sup>quot;) מש לדקדק כיון דשכר מנוה בהחי שלמה ליכה גב"נ למה יחכל סירוחיו בעו"כז וחח"כ רחיתי ברי"ף שהקשה נמיי פוד קשה לי לשירוש החלשיך ושיח השדה מדרבה לכ"ל ברוע מגב"ר ביון דוב"ל חוכל סירוחיםם בעו"הו א"כ הק"בה חינו מורף הפירוח עם הקרן ואינו שושה מהפירום קרן קיימה משא"כ בל"בר שאינו אוכל פיר.סיו בשו"הו אלם נשון וממון הכל לפויסב פ"כ סק"בה מזרף השירות עם הקרן ועושה מהפירות קרן קיימם לפו"הב" ועוד קשה לי מדרבה צב"ר כדין נותן שיהי' מוכ לו משום דמביו שלו הי' רשע ומשפ"כ לם למד ממששיו הרשים - וכן רב"ל הדין נוחן שיהי' רש לו משום דחביו שלו היי נדיק וחשם"כ ג'ו למד ממעשיו בשוכים י וכי חשיד קיב"ה דעביד דינה בלה דינה ח"ו - המנם לשי מ"ם במה פרי"ף יתבפר הכל על נכון ח"ל שהק"בה הוא רב חסד והבטיחנו בסורשו ועושה חסד לחלפים לחוסביו וגו׳ דהיינו כשהכנים מחויקין בדרבי חכוחיו הלד קים לרדוף. צדקה וחשד והוא נכ"ב או גומל לבן חשד כמשעלות אביו כי אש"ם שכל ההצוח שששה אכין הם שמורות נו לעו"כב כי שכר מנוה בה יי שלמת ליכת מ"מ דוקת למי שישה כמנות שכום מבוכון דכולתון מכל בגיו מוכלים בעוה"ז מסרי לדקומיו של מביו ומין בזם שכר מצוה בכאי שלמא ליכא כיון שוה אינו בעל המצוח והוא ניהו מ"ש הכחיב ועושה חסד למלפים למוסביו וגו' וז"ם לדיק ועוב גו לכ"ל ששכרו של סבן הזה שמור לו והוא אוכלן שובות אביו ונהנה ממט בעו"הו ולכך הוא שיב לו בעו"הו. ואם הוא רב"צ ג"כ יש לו שוב מצד מבין שמובל מפירום מצום מביו ומם מותו הבן ששה מיזו מלוה הנה הוא שמורם ע לפו"הב כי שם גידון על רשעושיו ואח"כ יחבל שבר המצוח שעשה י ואם הוא רב"ר רע לו לפי שפין לו זכות מכום שימכל ממנו ופין לו מה למכול בעי"הו כי מם עשה פיזר מצוה הק"בה רולה לכחבילו ממנה בעו"הב י ומם הוא זכ"ר ג"כ רע לו כי שכרו של הכן שמור לו לשנ"סב כי סכר מנוס בכמי עלמת ליכם ומכח מביו אין לו מס לתכול כיון שהיי מביו בשם לפך בש לו בעו"הן עכ"ל י וע"ם דב ריו יהבאר על נכין דודאי מסירוחיבן של נדיקים ההנים

לכוא לום כשום - וכחשובם לום כי כנשמם למעלם בסיומם קודם רוחם סים אזרם באולר ירוע אל סנשתוח אשר עדיין לא באו לעולם ואין פנשמם נסנית שם מסשחכלות בחור סיי סעליון ית"ש חלח ככם מלך לנועם שיש לם מפכל קצוב מבית אבי׳ בחלך כן כדבר כום כי פני כבכינם איננם רואם מפרי שסיא ערומם ואי משבר לה לרמות את פני המלך יח"ם אם לא בלבום מששם המנות ותורה ובם תרשה אל המלך כי לבאות והחילות אשר בין בישחה אל העו"כו לקורם ביאחם משלם רבם כנבוה שמים מן כארן מכ"ד- וז"ם החגא אם למדת תורם כרבם כו כי לכך נולרם כלומר לכושיף בסורה ומנות בכדי שתוכל ליהנות מדיו שבינש יח"ם ולה בסיח לחישתכולי בחנפי' ים"ש חור פני ממ"ם סק"בם י עוד יחבן לושר וכזם יחבאר על נכון מם שמקשים המפרשים אמאי לא אמר גבראת או פולדת . וכוא עים מכ שראיחי בשפר ככחב וכקבלה כחילוק בין בריאה ליצירם לשון בריאם כאשר של עלם סדבר ולשון ילירם של גיור סדבר כגון האיברים באדם כמותו ואיכותו בנודל מדתו - ווה ידוש דכל כאיברים באדם לא נבראו כי אם לשבורתו יח"ם כגון חזנים לשמוש דברי תורה וסעינים לראות בתורה וסה לדבר מורם ולסחפלל לפניו יח"ם טירים ליחן לדקם וסרגלים לרון לדבר מצום וסטיקם בשחר כחברים י וו"ש כחנת חש לעדת סורכ כרבם כר כי לכך נוצרם כלישר בציורים דביינו סחיבריםי עוד יחבן לומר דנולרת פירושו נשמרת כמו (שמום ליד) כוצר חשר לחלפים וכן (משלי י"ג) גוצר פיו שושר נפשו וכן (שם כ"ז) כוצר פחבם יאבל פרי׳ וכן (שם כ"ח) נולר חאנה כן מכין י והרבה ביוצא ור"ל כי לכך נשמרם בתשי אמך שלא נעשית 'שפיר ולא נעשית שליא ולא געשית סכדל ולא נעשית כשל וכמאתר רד"ל (בפרק כי מחיבום כקבר) וו"ל בשעת טדין אומר כקיבם לאדם פורם גדול שי לי של ך, משינרתיך במעי אמך ולא כיים נפל כר׳ כלום פסקת בסורם כר׳ : משנה י לאל חסי נוח לכעים ושוב יום חחד לפני מיחתך ובכדי לספין ססמיכות ושוב יום אחד כר אל ואל חסי ביח לכעום י נקדים לבחר מחמר רו"ל בוו"סק (פ' חצום) ש"פ (חיוב י"ח) טורף נפשר בחפר י חי ברכם כמים עקיר מני ושמחם קדישם כו' וכוח בלחי מוגן יולסבין גם זחם נקדים לבחר מחמר רו"ל בנמ' (סנסדרין נ"ב ח') ח"ר חלשור כוי קבל וקיים ופירש רשיי כר טפו ותחי \*) ונקדים לכפר מ"ם בכש"ם (משלי י"ח) מות וחים ביד לשת ו מבמר

<sup>\*)</sup> וכנס מ"ם סטוטו י"ל דר"ל מדל לשימתו דחמר בגמ" (פומה הי מ') כל מדם שים מנכות הרוח חין משרו ננפר שנחתר הקילו ורננו שיכני מסר שוכני בפסר למ גממר מלמ בוני ששר מי שנששה שבן למשר בחייו כלומר שמשפיל עומו כעסר הומ יקום בסחם"ם יושה הוי עניו וסחי' בחחה"ם י ושמשחי משה גכין מניסי הרב הגדול מוהרר מרדבי דוד נ"י מנ" דארלמות על מה ולמה גדול עוט כ"כ עד שנחתך עליו סכק דין שלא לקים בסספ"בי ושת מחמר רו"ל בנמ' (סימה ד' נ') מ"ר יוחנן כל מדם שיש בו נסום סרום כשיל מיק"ל כסר במיקר יושי בספר מור חדש במשי קרושין בשם הגאון המסירהם ר' ר' העשיל ציק"ל המשל ציק"ל המשל בי כחב בסחק נושה מדם בלמנו כדמוחיט וני כאן למדך סכחוב ענותנים בל הק"בה ידרך מרן ציא הגדול נתלך בקשן רושין בנת' (סנהדרין ל"ח נ') וכמדרש רבה הק"בה ידרך מרן ציא הגדול נתלך בקשן רושין בנת' (סנהדרין ל"ח נ') וכמדרש מדה מדה בני שיט הע"ב זקנים לחלמי סתלך וכתנו מעשה מדה מדי בנדי

לבעליסן ללכת ללמוד חורם בעיר אחרת נמלא שהחורה מחקיימת על ידן ועי"ז יובר לאותו עו"סב של החורם. ווהו כוונת רו"ל במה שאמרו נשים במאי זכיין כלומר לאיחו עו"כב של החורם אחרי שאינן מחוייבות ללמוד חורם לו"א באקרויי במיסו כו'י וסנה כתב הבו"ע יו"ד (סי' רת"ו) כל איש מישראל חייב בח"ח בין . מני בין משיר בין שלם בנופו בין בעל יסורין בין בחור בין זקן גדול אפילו עני סמחור על ספחחים אפילו בעל אשם ובנים חיב לקבוע לי ומן לח"ח שנאמר וסנית בו יומס גלילה ומי שא"א לי ללמוד מפני שאינו יודש כלל ללמוד או מפני סטרדות שיש לו יספיק לחחרים' סליחדים וחחשב לו כחילו לומד בשלמו. ומה מאוד מחקו דברי רבן של ישר זל שנאון המפורסם מוהרר חיים וצוק"ל מוולאדן ום בא דבריו בשפר בית דיד (דרוב) בחבר תלמידו סגאון מושרר דוד מעביל ז"ל אב"ד דמינסה וז"ל באר חפרום שרים סכוונם בזם כי סבאר סוא כינוי לחורם שבע"פ וע"ו אמר כי הבאר אבר השרים חפרום ירלה שהחכמים ההוגים בה התחקו של מחלב שרשיו להמליח חדשות בכל עת וש"ר מ"ש הכתול דדי' ירווך בכל עת י כרום נדיבי עם הרלון בום שאוחן שאין להם יד ושם לעסוק בחורם עב"ו נקנם לכם לבאר כסיא ע"י לדיבת לבם במה שעזרו ממאודם להחזיק ידי לומדי חורם יוזשו אומרו כרום נדיבי עם שכן בכרכי בים קירין למכירם כירם כמבואר בנמ' (ר'ם כ"ו א') וקא מפרש ואזיל אלם במחוקק ואלם במשענותם עכ"ל נמצא שאיש בסמורי ג"כ יוכל לזבות לחותו עו"כב של כתורם ע"י מה שמשפיק ללומדי חורם וכמו שאומר סכתוב (קסלת ז') כי בצל סחכמם בצל סכסף כלומר באוחו צל ביושב שם הבעל חורם שם יושב ג"כ כבעל כסף ע"י מם שמחזיק ללומדי חורם . וכן חמרו רו"ל במדרש חנחומה (ברחשית פ' ח') חשרי חמימי דרך ססולכים בתירת כ' כלומר חשרי מכבדי בעלי חורם ר"ל שמכבדין מנכשיםן לבעלי חורם וסיינו מה שמחזיקין אוחם . ככולכים בחורת ה' . היינו ששכרן גדול כעושקים בחורה . וכן איתא בירושלמי (פ"ק דקדושין) א"ר מנא אשרי חמימי דרך הסולכים בחורת כ' ככולכין בת רת כ' ועיים בפירום עץ יוסף י ועפ"ו יחבחר על נכון כיונת כתנא במס שבינה לבונו ואמר קנה לו דברי תורם ולא אמר כלומר תורם או כשוכת בחורם זוכה לחיי כשו"הב כיונחו בזה לה רות מי שקינה החורם עבור כסף וסיינו ע"י מה שמחזיק ללומדי חורה כי אין קנין אלא בכסף כמ"ש (בראשית כ"ו) נחתי כסף סשדה קח ממני וכן (ויקרא כ"נ) קנין כספו כוא וכן (שם כ"ה) מכשף מק תו וכן (ירמי' ל"ב) שדות בכשף יקנו. קנה לו ג"כ אותו עו"הב של התורג משנה ח רבן יוחגן בן זכאי אומר אם למדת חורה הרגה כו'. ויתכן לומר ע"פ מה שהקשו הקדמונים (והוא במדרש ח:חומא פרשה

שים מה שהקשו הקדמונים (והוח במדרש חזמומה הפסד פקידי) מה חועלת יש להנשמה ברדחה לזה העולה הלא היא קרובה להפסד מזורמת החומר ומשחויי היל"הר ורחוקה משכר כי הלא כל חכליתה לבוא אל מקים אשר ממנו חולבה ובהיוחה בנוף העכור עכ"ם תפגם כי אדם אין לדיק בארץ ואשרי לו מי שזוכה למש ר נשמחו לקינו כמו שנתנו לו מתחלה כמאמר רז"ל ש"ש ברוך אחה בבואך ברוך אחה בצאחר שתהא יליאחר מן העולה כביאחר מש ביאחר בלא חשא אף יליאשר בלא חשא א"כ מה כוונת בריאחה ומה חושלתה בחגא (מים) ובמקום שאין אנשים כשחדל לכיות איש כלומר אפילו בצינשא במקום שאין אדם רואם חסי׳ לדיקי ושנם אמרו רו"ל בגמ' (מנילם כ"ח א') כמסחכל בדמות אדם רשע שיניו ככות שנאמר וחכסן שיניו מראות וגו' וזכו כוונת ככתיב אחרי ראותי את פניך ולא ככו שיני מן ססחם שידך חי כלומר לדיקי וזכו כוונת סחנא ואל חסי רשע בפני עלמך כלומר אל חסי רשע אפילו בצינשא כי יסי' מכר בפניך שכל סמסחכל בדמות אדם רשע שיניו כסותי עוד יחסן לומר ש"ש מ"ש כספרים בשם האר"י זלוק"ל וו"ל כי כל מלות שהאדם עושם נרשמים לו ומאירים במלהו כי כל מלום ומלום יש לה אות אחת מכ"ב אותיות סחירם וכשרהדם שושם איזו מלום מאיר במלחו בארת של אותם סמום לו כוכם איזם פנירם נרשמת לו במלחו שכ"ל וזכו כוונת הכתוב אחרי ראותי את פניך כלומר מאחר שרואם חוכו כחנת כתנא ואל תסי רשע כי יסי' ניכר בפניך כי סעבירום נרשמים בו במלחו:

משנה מז הוא כי אומר כו' אם למרח חורם ברבה נוחגין לך שבר ברבה כו'י ומקשים כמפרשים למס בחחלם אמר נוחנין לך שכר משמע מום שכשבר כוא מחנם ואח"כ אמר שישלם לך בכר משמע מום שכשבר כוא חיוב ואח"כ חוזר ואומר ודע שמחן שכרן כו' משמע שכשכר כוא מחנכ י מחם לומר עים מאמר רז"ל (ילקום חכלים) אמרם תורב לפני בק"בה רבשים כחיב אתרך ימים בימינה בשמאלה שושר וכבוד מפני מה בני עניים הם אחר לה להנחיל שהבי ים ואולרותיכם אמלא ופי' כאלשיך בקדוש שבי' מענחם אים פירות מעשיכם של ח"ח וכה"בם כשיבם לכנחיל חוכבי יש כלומר שרלוני לששוח לכם יש ומכפירות אמשם קרן קיימה עד אמלא אולרוחיכם פכ"ד. ושפ"ז יתבאר על וכון מאמר כתנת אם למדת תורם כרבם נוחנין לך שכר כרבם כלומר פירות כרבם בפו"כת כמאמר רו"ל (פאה פ"א מ"א) אלו דברים שאדם אוכל פירותיהן בעויכו וכקרן קיימת לו לפו"לב ואלו כן כו' וח"מ כנגד כולם י לכך אמר נותנין כי בפירות כוא מתנב י ונאמן כוא בעל מלאכהך שישלם לך שכר פעולחך כלותר כקרן כוא לפון ושמון למוס"ב כמ"ם (תכלים ל"ה) מם רב טוגך חשר לפנת ליריחך י וב"ת חים פירות מעביסן של ח"ח לום המר ודע שמהן שכרן של לדיקים לעחיד לבח כלומר ספירות ג"ל לפון וטמון לעו"כב כי מכפירות ששם כק"בם קרן קיימת לעו"כב :

לבודה יחורן קושיית כמפרשים למכ שכר מלום בטחי עלמא ליכא כא כתיב ביומו חתן שכרו וכתיב לא חלין פעולת שכיר: אבל לפי מס שאמרט אש כיון דמספירות טושם בקיבם קרן קיימת א"ב כוא לעובת באדם וכיון דלשוכת כאדם בעלמו נוח לו שיבי' בפירות וכשכר ככל מבומר לעו"בב מכל חיי בעו"בב מכל חיי בעו"בו מכום בל מלין בחו"מ (סי' שלים ב"ץ) שכתב אם לא תבע כפועל לבע"כב אינו עובר מבום בל מלין עלים בעודם שבפועל מרולה לכך וגם אנו מרולין לכך שלא יחן בק"בה בשכר והעירות בעו"ה בעו"ה בעו"ה לכנחיל ככל לעושה:

ויחבאר ככל בסגנין אחד דכנם כחיב בחורתינו סקרושם (ויקרא כ"ו) ונחתי משכני בחוככם ולא תגעל נפשי אחכם . ופי׳ האלשיך הקדוש כי הנפש רצונה תמיד לגאת מכנוף משעם שחמרם להנוף אין לי עשק בך כי חחם חלק בעומחם מהחחחונים ואני חלק הקרושה מהשליונים והיא חלק אלקי ממשל וממילא המיחה מוכנת להאדם ובמה נחשייםה ע"י שרואה שהשכינה שהיא כולו קרוש ועהור שורה על האדם למדם ק"ו מסשכינם ונשארת בסגוף וזכו כוונת סכתוב ונחתי משכני בתוככם ולא מנעל נפשי אחכם עכ"ד י וכנס אמרו רו"ל בנמ' (ערכין ט"ו ב') אמר מר עוקבא כל כמשפר לשון כרע אמר כק"בה אין אני וכוא יכולין לדור בעולם כו' וא"כ ממילא כתיתה מוכנת להאדם המספר ל"ם מאחר שהנשמה רואה שקשכינה מסחלקה ממנו גם כיא בורחת ממנו כיון שבעלם כק"ו כנ"ל . אבל מי כוא כאים כחפץ חיים אוהב ימים לראוח טוב ינצור לשונו מרע ושפחיו מדבר מרמה רק יעסוק תמיד בחזרה ובתפלה ותחמונים לפני המקום ב"ה אז ישרה הק"בם שכינתו עליו כמיש סכחוב (שמות כ') בכל סמקום אשר אוכיר את שמי אבוא אליך וברכתיך וארב ממילא נשארח הנשמה בהנוף מחמח הק"ו הנ"ל - וזהו כוונח הכחוב מות ומיים ביד לפון - ובום יתבחר נמי מחמר ר"ח לעולם בוי קבל וקיים - דבנה חמרו רול בנמ' (סומס כ' ח") אר"ח ואיתימא מר עיקנא כל אדם שיש בו גסות סרוח אמר בק"בם אין אני וכוא יכולין לדור בעולם כו' וא"ב ממילא כמיחם מדבנת לכחדם כמתגחב כנ"ל משח"ב חם כוח עניו ושפל רוח חז כק"בם משרם . שבינתו עליו וכמ"ם סכתיב (ישעי' נ"ז) כי כם אמר כי וגו' מרום וקדוש אשכון ואת דכת ושפל רוח וגו׳ ופירשו בנמ׳ (שם) אני את דכא וא"כ ממילא נשארת בנשמם בסגוף מחמת בק"ו בנ"ל י חבו כוונת ריא במ"ש כוי קבל וקיים - ושתם יחבאר נמי מאמר בזו"בק אי בר נש כעים כויי ומאמר בחנא ואל חבי נות לכעים כוי . דכנם ידוע מאמר רו"ל כל סכועם שכינם מסחלקת ממנו וא"כ כיון שכנשמם רואם שהשכינה מבחלקח ממנו נם בנשמם בורחח מהגוף כיון שבטלה הק"ו הנ"ל -חפר חי בר גם כעים עקיר מיני׳ נשמחת עילתם קדיםת. חבו נמי כוונת בחגת , ואל חסי נוח לכעום כי שוב יום אחד כו':

משנה יג לאל חסי רשע בפני עלמך - ומקשים המפרשים כך הולל ואל חסי רשע בעלמך - ובכדי להבין את זאת נקדים לבאר הכתוב (בראבית מ"ו) ויאמר ישראל אל יוסף אמוחה הפעם אחרי ראותי את פניך כי שדך חי ומקשים המפרשים כך הול"ל אחרי ראותי אוחך - ויחכן לומר לפי שדרך העולם בנפני הרבים הוא מתבייש לחטוא אבל בלינעא הוא חוטא - ובזה פירשנו מאמר

בכדי שלה יהמרו שתי רשויות הן יועיין בנת' (מגילה מ' ה') יוה"כ הדם המתגמה הומר כפשימו דשתי רשוי ח הן והרי הוה כופר בעיקר עב"די והנה המרו רו"ל בנפ' (העניה ב' מ') ה"ר יוחנן ג' מפחחות בידו של הק"בה שלה נמסרו ביד שליח וחחד מהן של חחה"ת וה"כ מוכרח להיות תח"הת דוקה ע"י הק"בה בעלמו ע"כ מי שהוה עניו ומחמין בהמונה שלפה בהק"בה שכוח הל החי' ובידו להחיות שלפה בהק"בה במחוח של החי' ובידו להחיות המחים לכן יקוש בחח"כת משה"ב הדם המתגחה הומר דשהי רשויות הן לכן דינו הוה שלה לקום בהח"הם דימר הק"בה דהל לחר יקימהו ויחיהו :

כו' ופי׳ רבץ כיון כו' שים לו שונחים וחין רוח כבריות נוחם סימנו י נעשם כו' בידוט ששינאין אותו מלמטלם - והגה לריכין אנו לסבין דבריכם בקדובים דכלא מציכו איפכא דאמרו רו"ל בגמ' (כחובות ק"ם ב') אמר אביי כאי צורבא מרבנן דמרחמין לי' בני מחי' לאו משום דמשלי אלא משום דלא מוכח לכו במילי דשמיא . ואמרו רו"ל בגמ' (שבח קנ"ג א') א"ל אביי לרבה כגון מר דהני לי' כלהו פומבדיחאי וכן חתרו רז"ל בג'ת' (פסחים מ"ט ב') גדולם שנאם ששונאין ט"ם לח"ח יותר משנאם בשונאין כו'י וכן מציכי שדבע"ב הי' לו בונאין הרבה ונחמי' בן חכליי אשר עיכ המרו חויל בגמ' (כנכדרין בם) דלכך נכתבם כעין על רבעים מפני כבודו של דור כו' י ויחכן לומר דמלת בבריות לא כונח דוקא על מין כאנושי כי אם גם על כחיות ובכמות דכמה ג"כ בכלל בריות וכמאמר רו"ל בכ"מ - בנמ' (שבח קנ"א ב') ובמדרש רבה (ברחשית פ' ל"ד) ע"פ ומורחכם וחתכם יכי׳ וגו' כל זמן בחדם חי הימהו מושלת מל כבלי.ח. ובנמ' (ניטין כ"ו ב') ברי' קלם יש לי בפולמי ויחוש במם. ובנמ' (תולין ג"ם ב") היזו ביה חרותם כו' רבב"ה הומר אף בידי כל בבריות י ובמדרש הנחומה (פ' נה) י"ב חודש בחיבה לה רחש נח שינה לה ביום ולה בלילה שהי" שוכק אן לבריות בעמו - וכיינו כהיות וכבכמות וכעופות - וכיולא כרבה מפורש בש"ם ובמדרש דוק וחשכח:

דהנה למרו רו"ל בגמ" (שבת שכ) אמר רמי בר אבא אין חי' שולטת באדם מד שנדמה לו כבכמה שנאמר אדם וגו' נמבל כבכמות נדמו ואמרו רו"ל במדרש רבה (בראשית פ' ג"ד) ע"ם ברלות ה' דרכי איש גם אויביו וגו' א"ד ברכי אויביו גם אויביו לרבות מזיקי ביתו כגון יהושים ופרטושים וזבובים וסשמן בוא דכל זמן שאדם טושה רלון בוראו ית"ש אימתו מוטלת על כהיות מבום בכשמה שבו בהיא ללם אנקים מבא"כ אדם החישא נהסלק ממנו הללם אלקים וכרי הוא בשלו בכם בהחי' שולטת בה יובאמת מלינו לכמה לדיקים אבר החיות לא פעלו בכם שום רעה מחמת אימת הלדיק המועלת עליכם כמו יוהף הלדיק אשר בפילן אוחו אחיר בבור מלאה נחשים ועקרנים כמאמר רו"ל בגמ" (שבת כ"ב א" חגינה ג' ה') ע"פ והבור רק אין בו מים מים אין בו אבל נחשים ועקרבים יש חגינה במ" וכן דניאל אשר כפילו אותי נבוכדנלר בנוב האריות יוכן מלינו בגמ" במ"

של כגמ' והבור רק אין בו מים ממשמע שנאמר הבור רק אינו יודע שאין בו מים אלא מה ח"ל אין בו מים מים אין בו אבל נחשים ועקרבים יש ב י והנה יש לדקדק כזן דהי' בבור נחשים ועקרבים א'כ לא הי' הבור רק וכך הו"לל והבור אין בו מים: וא"ל דבשלמא השהא דכתיב והבור רק אין בו מים זייקינן שפיר ממשמע שנאמר והבור רק איני יודע שאין בו מים כו' אבל נחשים ועקרבים יש בו אבל אי הוי כהיב והבור אין בי מים לא הוה דייקינן מים אין בו אבל נחשים ועקרבים יש בו דהוה אמינא דלנופי' אהי דלא הום כי' מים ח"מ הוי דייקינן שפיר אבל נחשים ועקרבים יש בו מדלא פחיב והבור דק אלא וסבור אין בו מים משמע מים אין בו אבל נחשים ועקרבים יש בו מדלא פחיב והבור רק אלא וסבור אין בו מים משמע מים אין בו אבל נחשים ועקרבים יש בו י ועוד דעכל"ל דאריום היו בבור ולא נחשים ועקרבים יש בו דלמא אריות יש בו י ועוד דעכל"ל דאריום היו בבור ולא נחשים ועקרבים כיון דלא מח יובף בבור דהא אמרו בגמ' (ברכיה ל"ג א' יבמיא קכ"א א') גפל לנוב אריות אין מעידין עליו שמת נפל להפירה מלאם נהבים ועקרבים ועקרבים מפידין

## מירא דכיא פרק שלישי

משנה ה רבי נמוניא בן בקנם אומר כל המקבל פליו פול חורם כו' בקבה כמדים למה ברישה אמר כל המקבל ובביפה אמר וכל הפורק סול"ל בסיפא וכל שאינו מקבל דכוי סיפיך מרישא או בריבא כל באינו פורק דכוי סיפוך מסיפה ועוד דסיפה כוה מיותר לנמרי דכלה נבמע ממילה ייחכן לומר דכנם ידוש מאמר רז"ל ע"פ חרות של כלוחות אל חקרי חרות אלא חירות באין לך בן הורין אלא מי שעוסק בת"ח הירות ממלאך כמות י וכן אמרו רו"ל במדרש רבס (ברחבית פ' ס"ם ונפתיחתה חיכה) כקול קול יעקב והידים ידי עבו בזרץ שבקול קול יעקב בתורם ובחפלה אין הידים ידי עבו שולטות בהם. ואמרו רודל בנמ' (ברכות נ"ם ב') בזמן שיבראל עושין רלינו של מקום מלאכהן נעבית עיי מחרים כו' ובזמן באין יבראל עושין רלונו בל מקום מלהכחן נפשיח פ"י שלמן : וכנס כבר כתבנו בשם סשלים הקדוש שמיקר לימוד החורם ועשיית המלות כות לקיים מכ שליוונו כש"ית בתורתו בקדושה ולמדתם חוחם וגו' ועביתם הוחם ונו' ויפשה הככם בלבו שכל מה באמלא בם איזה לפבוח הנני אקיים כפבד כאמן - וא"כ מי שכוא משועבד להש"ית בתורה ובמלות אז כוא נעבה בן חורץ ") ומעבירין ממנו ועול דרך ארן י אבל מי שהוא פורק מעליו לגמרי עיל הורם ושול מלות ורולה להיות הפשי מהם אז נותן בק"בה ועול ד"א י חהו כוונת החנא כל המקבל עליו טול חורה כלומר שלומד החורה ומקיים המלוח ומשועבד להק"בה כשור לעול וכחמור למשאוי וא"כ כוא עבד נאמן לסק"בם לכך מעבירין ממנו ועול דרך ארן . וכל כפורק ממנו לגמרי בעול חורם וכמלוח ורולם לכיוח חפשי מכם כלפור דרור ולמשוח כל מם שלבו חפץ הז נוחנין עליו ועול דרך ארץ . אבל כל באינו מקבל עליו ואינו פורק ממנו לגמרי נוסגין שמו בדרך כעבע אין משבירין ואין נוחנין:

משגה י הוא כי' אומר כל שרוח כבריות נוחם כימנו כו' י וכן אמרו רז"ל
בגמ' (סוכם מ"ם ב') אמר ר' חמא בר פפא כל אדם שיש עליו
מן בידוע שסוא ירא שמים שנאמר וחבד כ' מעולם ועד עולם על יראיו יוכל
שאין רוח כבריות נוחם סימנו כו': וכן אמרו רז"ל בנמ' (סנכדרין ק"ג ב') ע"פ
המנע מרשעים אורם - מפני מם כע' של רשעים חלוי' כיון בנעשם אדם רש מלמעם

יומפרחי לכחר מה שחנו חופרים בהנדה י השתח הכח לשנה הבחה בחרעת דישרחל כשחת שבדי לשנה כבחה בני חורין י ומקשים המפרשים על כפל לשון בחלות שונות י בשחת שבדי לשנה דהנה ידוע כי החיש חשר משתעבד ליזרו הרע יקרת משועבד כמשרת וענד לו ידן כחיש חשר משהעבד ליזרו המיד הוח יקרת בן הירין ולת משועבד כי חין לך בן חירין כעובק בחורה ובמזות י והנה ידוע מחמר רו"ל בגמ' (סוכה נ"ג ה') לעסיד לבח מבים הק"בה היז"הר ושוחטו בפני הלדיקים ובפני הרשעים וחז יתבכל ויבוער היל"הר מן העולם לגמרי וז"ש השתח עבדי כלומל ע"כ חנו משועבדים להיל"הר שחין חני יכולין לו וכמחמר רז"ל חמרו ישרחל לפני הק"בה רבש"ע רלונינו לששום רצונך חלם שחורין בעיפה מעכב מכל לשנה הכחה בני תורין כלונר ביהבעל היצ"הר לנחרי ונכי' בני חורין:

שכנ

כנגד מדם חכו אין לו חלק לפו"כב אבל כגוף כפו"סב בודאי אימ מפסיד דפביל
כך דכא חמן חגינן כל ישראליש לכם חלק לפו"סב וכני חלחא אחרנייתא נחמפכו
מקראי אבל סגך חרחי קדמייתא אין לנו בום לימוד מקרא ע"כ לריכנא לפירושא
דילן פכ"ל . ולי נראס לומר בדרך אחר דסנס ידוע שנפש יחירם נחוספת לאדם
ביום סשבח ום"ם ביו"ע כמ"ש המקובלים . ואיתא (בחיקונים חיקון מ"ח) כל
ביום סשבח ום"ם ביו"ע כמ"ש המקובלים . ואיתא (בחיקונים חיקון מ"ח) כל
ג"כ בספרים . וסנם שבח נקרא עויכב כמאמר רו"ל שבח כוא משין עויכבי וכן
ראיתי בספר ערכי סכנוים (אוח עי) ח"ל עו"כב כוא שבח כוא משין
מו"כב (ועיין אוחיות דר"ע אות א" ועיין ל"ם חשא) עכ"ל . ועפ"ז י"ל דפירושו
דסאי אין לו חלק לעו"כב דסני חרתי קדמייתא כיינו חלק אלקי ממעל דסיינו נשם
יחירם שמוסיפין לו בכל שבח ויו"ע דכא כוא עלמו מחלל קדשים ומבזם את
מדרם כנגד מדם כדאיתא בחיקונים וכל סגורע גורעין לו נפש יחירם בשבח
מדם כנגד מדם כדאיתא בחיקונים וכל סגורע גורעין לו נפש יחירם בשבח
מיז וזכו אין לו חלק כלומר חלק אלקי ממעל לעו"כב כלומר בשבח דשו"כב

משנה יב רבי ישמעאל אומרי בוי קל לראש כו' · ויש לדקדק למם אלל רחש אמר קל ואצל חבחורת אמר נוח כול"ל בשניכם לשון חמד ועוד כול"ל כוי קל לראש ולחשחורת - ויחכן לומר ע"פ מאמר רז"ל בגמי (סוכה נ"ג לד) יש מהן אומרים אשרי ילדותינו שלא ביישה הת זקנחים אלו חסידים ואנפי מעשה ויש מהן אומרים אשרי זקנהינו שכפרה על ילדוחינו אלו בעלי חשובה וזהו כוונת התנא הוי קל לראש כלומר בראשיחך בימי ילדוחך כוי קל לעבות רלונו יחים י ונוח לחשחורת כלומר עי"ו יכיי לך כמת רוח בזקנוחך כשיושחרו פניך מפני סזקנם וחאמר אשרי ילדותי שלא ביישר את זקנותי ל עוד יהכן לומר דמבנה זו מהובר למבנה דלפיל וכוח שיפ מים כמפרשים דחושלת גדולה יגיע לאדם מכנשמה יתירה בטודה בו בשבח ויו"מ כי בכיות שכחדם מורכב מגוף ונפש כגוף החד וכנבמם החת יחדיו יכיו חמיך כנפש בכבכלם וכנוף באכילם ושתי כל ימוח כחול ואין כאחד מבפל פפולת כשני כי כם בום בבום נפש כיא יחידם וגוף כוא אחד אבל בבבת ויו"ט יש לו נשמה יתירה ח"ב כגוף כוח יחיד בין כמרובים ובקל תבחכם סב' נשמות ומבעלין כגוף מפעולותיו בעבעיות ולכן יכול כחדם לעבוד חת כ' בשבת וביו"ם יותר מימי בחול עכ"ד י וזכו כוונת ר' ישמעאל כנמבך אמר ר' אלמזר המודעי שאמר כל המוביף מחול על הקודש מוביפין לו נבמה יחירה יואף יאמר האדם מה חועלת יגיע לי מאאת הנשמה יחירה בעודה בי בשבח לום אמר הוי קל לראש כלומר ש"י כנבמה יהירה יביי קל לך לעבות רלון קונך כנקרת רחש ורחבון י ונות לחשחורת כלומר ויכי' לך מנותם לבילכ"ר כבילע עליך י וחשחורת כ"ל שררם וכוח מלכון מחמר רו"ל נכפרי (פי דברים) סדבק לבחוור וישחרוו לך וכילכיד נקרא שר כמיש (קכלת ד'):

(סנסדרין ל"ם א") בר" חנחום דשדיום לביבר ולא אכלוכו . וכן כוא מסופר בספת שם כגדולים לכנאון חיד"א ח"א מערכת י' על הנאון מסרר יסודא ן' עטר שסושלך לגוב כאריות וגילול אחר שנשאר שם יום ולילם וסי' קדוש כ' נדול - חסו כוונת כחנא כל שרוח כבריות נוחם סימנו כלומר שאימחו מועלת על כחיות . רוח כמקום עוחם סימנו כלומר סמקום יש לו נחת רוח ממנו כי כוא לדיק ואז יש לו כמתו מועלת על כחיות :

משנה יא רבי אלעזר המודעי אומר המחלל את הקדשים כוי. ראיתי בספר

כרי פירש בזם בעל בית דוד ושלמם דסחי מחלל את כקדשים וכמבזם את כמועדות כרי פירש בזם בעל בית דוד ושלמם דסחי מחלל את כקדשים פירושו כוחישמחלל את ככוספם של שבחות וימים טובים מה שמוסיפין מחול על כקודש חסו חלול קדשים. ולכאורם כוח חמום דמם גדול עונו מנשוא שלא יכא לו חלק לעו"כב נשביל כך באינו מוסיף מחיל על כקודש דבשלמא אם מגלה פנים בחורה שלא ככלכה או שמפר בריחו של אברכם אבינו גלמד במם' סנכדרין בפרק חלק מקרא דמין לו חלק לעו"כב משא"כ בזה שאינו מוסיף מחול על כקודש לא מציני שום לימוד בתורה שלא יכא לו חלק לעו"כב. ויבואר זה ע"פ מיש בספר נשמח חיים דיש לאדם לד חלק עו"כב בכאי עלמא היינו זה שמראין לו שכרו דעויהב קודם יניאת נשמחו ומפרש כוא ז"ל כמעם משום דעו"כו כוא בדמיון ערב שבת וערכב כוא בדמיון שבת ומוסיפין מחול על הקודש עכ"ד. איב פירושו דכאי אין לו חלק לשי"כב דכני תרחי קדמייחא היינו אותו חלק הכוספה שמוסיפין מחול על בקודש בש"כו דכא כוא מצו שמבוה הכינו שמבוה בסיספה של חול על בקודש א"כ בעירו במבוה היינו שמבוה הכינו במבוה הכינו מחל בל חול על הקודש הליה במינו לאו מלוה יחשב א"כ גם לו אינו מוסיפין מדם של חול על הקודש המום למול בל הקודש הליה בשירה לאו מלו מלוה מלום ממום דמול בל הקודש א"כ בעירה הוא מלוך מנינו לאו מלוה מתום לא היינו לאו מלום מושבה א"כ גם לו אינו מוסיפין מדם של חול על הקודש א"כ בעירו לאור מודים לאה בשיכו לאנו מוסיפין מדם של חול על הקודש א"כ בעירו לאו מול מול בעירו א"כ

כננד מפידון עליו שמתי רחכן לומר ע"ם מחמר רו"ל בגמ' (חענית ח' ח' ערכין מ"ו ח') אמר רים לקים מ"ד חם ישוך הנחש בלח לחש וחין יחרון לבעל הלשון לעחיד לכח מחקבצות ובחות כל המיוח אצל הנחש ואומרים לו ארי דורם ואוכל זאב בורף ואוכל אחה מה הנאה,יש לך ואומר להם ואין יחרון לבעל הלשון זכן הוא במדרש רבה (ויקרא פ' כ"ז במדבר פ' י"ם) יצוח נחש שהחחיל בלשון הרע חחלה וישרע ממספרי לשון הרע - נפנל שבעלי לשון הרע פונשם בנחשים. וזה ידוע שיוסף דבר לשון הרע על חחיו כמים ויכח יוסף חק דבקם רעה אל מביהם שהי' מגיד למביו שהיו אוכלין חבר מן החי ומזלולין בבני השפחות לקרותן מבדים וחשודין על העריות ועונשו הוא בנחשים לכן דייקו רו"ל שפיר מים אין בו אבל נחשים ועקרבים יש בו - ועפ"ז יהבחר על נכון דכוונת הכתוב כך הוח והבור רק כלומר בשעם שהשליכו אוחו בבור הי' רק מכל הן ממים והן מנחשים ועקרבים דאל"כ לא היי סבור רק י לעוד למה אמר ראובן אל אחיו השליכו אוחו אל הבור ורוה"ק מעיד עליו למען כציל אוהו מידם להשיבו אל אביו קשה כיון דאיכא בבור או מים או נחשים ועקרבים מאי הצלה יש בזה במים היי יכול לפכוע י ובנחשים ועקרבים היו יכולין להמיחו כמחמר רו"ל נפל לחפירה מלחה נחשים ועקרבים מעידין עליו שמח - לכן חמר והבור רק כלימר בשעה שהשליכו אותו בבור הי' רק ממים ותנחשים ועקרבים ואח"כ כשהי' בבור לא הי' בו מים אבל נחשים ועקרבים היו בו כיון דעונשו בנחשים. אבל לא הזיקו לו משום דלדעתו לא כי' לשון כרם וכי' פיעם בדבר וכרמה לו הק"בה שמם למ הי' פועה וכי' מכוון לדבר עליהם לשון כלע הי! מענישים מומו בנחשים:

כמנות: עוד יחכן לומר ע"ם מחמר רו"ל כל המחדבת בפוברו מבירה המ"ם שלח עשה כמעביהם הני זה מקבל רורעניות כיולא בהן - וכל המחדבת בשובי שלום חש"ם שלח משה כמעביהם הני זה מקבל בכר כיולא בהן - וזהו כוונת מלוה חש"ם שלח משה כמעביהם הני זה מקבל בכר כיולא בהן וזהו כוונת החלו חחרי שהזהיר הח החדם להבחדל ולרוץ אחרי המלוח ולברוח מן כעבירות מלוה ולהחרחת כמעהוי קשת מעוברי עבירה כי שכר מלום מלוה כלומר השכר במחדבת בעובי מלום חש"ם שלח ששה כמעביהם הרי זה כהילו עשה עמהם לעוברי עבירה אע"ם בלח משה כמעביה הרי זה כהילו משה שמחדבת ומקבל שונש כיולא בהן - ובכר עבירה שבירה כלומר השום שמהם בעבירה ומקבל עונש כיולא בהן - עוד יחכן לומר ובזה יחבאר מ"ש ובכר עבירה מבירה ולח אמר ועונש עבירה עבירה דמנה חמרו רו"ל בגמ" (קדובין ל"ע כ") ישב לדו ונילול ממנה יוכן אמרו רו"ל במדרש מלוה וכוח בבא דבר עבירה רקחן שכל מי שבה מבירה לידו ונילול ממנה יוכן אמרו רו"ל במדרש ולא עבה אוחם מלוה גדולה משה ווהו בוונת החנא ושכר עבירה כלומר כשכר שנוחנין לו אם לא מבר מבירה לודו ונילול ממנה בחל בבר לדו ונילול המנה ולא מבר מבירה לודו ונילול המנה כונת שבירה כלותר כשכר שנוחנין לו אם לא מבר מבירה כלותר השכר שנוחנין לו אם לא מבר מבירה כלותר השכר שנוחנין לו אם לא מבר מבירה כלותר השכר שנוחנין לו אם לא מבר מבירה בוונת החנה ושכר מבירה כלוחנים לו אם האום מלום גדולה משה ווחה בוונת החנה ושכר מבירה כלוחנים לו אם האום בוות בהות שבירה בוונת החנה ושכר מבירה כלותר השכר שנוחנין לו אם לא מבר מבירה כלותר השכר שנוחנין לו אם לא מבר מבירה כלותר השכר שנוחנין לו אם לא מבר מבירה כלותר השכר שבירה כלותר השכר שבירה בלוחנים לא מבר מבירה כלותר השכר שבירה כלותר השכר שבירה כלותר השכר שבירה בלותר בלות בל אובר מבירה כלותר השכר שבירה בלותר השבירה בלותר בכות של אובר מבירה כלותר השכר שבירה בלותר בלותר שבירה ביום בלותר בבר בנותר שבירה בלותר בלותר

שבירם כלומר וכוא שכא עבירם לידו וניצול הימנם: משנה ד דבר לויכם אים יבנה אומר מהד מהד כוי שפל רוח כו' • ומקשים כתפרבים למם כפל מלח מאד - ועוד למם אמר בחקות אנום רמם לול"ל שכוף אנוש רמם כי מי כוא כאיש כמקום לכיוח רמם י ועוד למש אמר אנוש דוקא ולא אמר אדם או אים י ויחס לומר דכנם שלמם כמלך ע"ם אמר (משלי י"א) תאות לדיקים אך כיוב תקות רשעים עברם - וכנה בדברוו בקדובום ג"ב יש לדקדק כמו בדברי ר' לוימם היש יבנם למם חמר הקוח רשמים שברם וכי כרשעים מקוים לגיכום י אך בענין כוא כך דכנם ידוע דקודם ביאת כרשעים לגיכנם נידונים בעונבים חמורים וקשים למחד כמבוחר בכפרי מוסר-ובספר שבהי כאר"י ראיתי שהביא מטשה שבי' בלפת חוב"ב ברוח אחד וש"פ בשבעות סיפר מטין כמהורע לו ושכי' בגוף כהילה החת וכי' לו לער גדול עד מחד לפי שנפש כחדם ונפש כבכמם חינם בוים זם לזם בזו כולכח זקופם חור כולכת רבולה וגם כנפש של כבכמה כיא מלאה זוהמא ומאובה וריחה רע לפני נפש כאדם גם מאכלה אינה מאכל אדם דוי והגיד שחטא באבת ליש וסעמיד ממזרים ושום לו כ"ם שנם בהוא נע ונד בארן ואין לו מנוחם כי ג׳ מלאכי חבלה כולכים עמו ומעניבים אוחו ומכין אוחו מכח אכזריות ומכריזין לפניו ככם יטשם לאיש אשר כרבם ממזרים ביבראל ואחד כולך מימינו ואחד כולך כשמהלו ואהד כומד ומכם אוחו מכח מוח ואין לו חקנם מד בימותו כממורים אבר כוליד ושהלו לו וכלח חמרו רז"ל מבפט רבטים בגיכנם י"ב החדש וכשיב שירובו כוח כך שלחחר שסבלו כל סכונבים חוץ לגיבנם הז מכניכים לוחם ביסנם ושם הין טומדים אלא י"ב הודש עכ"ד י ועפ"ו יחבאר על נכון כוונם הע"ם שאמר חקות רשעים עברה כלומר כי כרשעים בע"ב מקרים לניססם ני עד בלא יבואו לגיבנם כובלים פונבים קפים ומרים למאד עד שבאים לגיכנם

#### פרק רביעי

בשנה ב ששבר מלום מלום כו'י וכנם לריכין אנו לכנין כוונחו אם ר"ל ששכר מלום מלום כיינו שכמלום גוררת מלום אחרת השם כא אמר מקודם שמלום גוררת מלום כו' וא"כ למם כפל בדברים י ואם ריל ששכר מזום ביא במזום עלמם קשם מם שכר ביא זו באם נאמר שכר פעולת סשכיר כיא פטולחו וא"כ אף אם יטשה מלות הרבה מה יועיל בזה י וק במיש ווחכן לומר שבירם עבירם ג"כ אינו מובן וכבר עמדו בזה כמפרשים י ויחכן לומר פ"פ מאמר רו"ל בגמ' (ב"ק ג' ה') ה"ר חנינא כל כאומר כקב"ם ווחרן יווחרו הייו שנאמר כצור חמים פעלו כי כל דרכיו משפט : כוונחו בזה דכנה אמרו בז"ל בגמ' (קדובין מ' ב') ח"ר לעולם יראם אדם עלמו כאילו חליו זכאי וחליו הייבי עוד אמרו רו"ל בגמ' (ב"מ ק"ו א') ע"פ ברוך אהם בכואך וברוך אחם בצאחך בתכא יציאחך מן כטולם כביאחך לטולם מה ביאחך לטולה בלא חטא אף יליאחך מן כעולם בלא חעא וכנכ כחב ברמב"ם (אבות פ"ד מכ"ב) באור הבחוב ולח יקח בוחד וזיל וחין טנינו שלח יקח שוחד לרטוח סדין כי זם מן בבטות בירוחק מן כבי"ת מכ שלא ילוייר ואף לא ידומכ כי איך ילוייר לו שוחד ומם יכי׳ סבוחד הלבל עניינו מם שבארנו שכוא לא יקח בוחד כעובות כמו ביששם אדם אלף טובות ורעם אחת שלה ימחול בשי"ת מעבירם כבוה לרוב פובוחיו ויחכר 'לו מאלף טובותיו טובה אחת או יותר אבל יטניש של זאת הרעה באחת ויגמלכו על סטובות סכם כולם וזכו ענין ולא יקח בוחד עכ"ל וכן פיי ברמב"ן וסבחיי וסרא"ם יוכן אמרו במדרש בוחר טוב (מזמור ס"ב) יש לך אדם ביש לו עשר מלוח ועשר עונוח ואומר לא שכרן של מלוח ולא עונשן של עבירות אלא יצאו אלו כנגד אלו ובקב"ם אינו מושם כן אלא בחחלם כוא גובם ממנו פונותיו ואח"כ נותן לו שכרו של מלות י נמלא שאין בקב"ה מווחר לו פונש בעבירם שעבר בעבור המלוה שעשה אלא נותן לו בכרו עבור המלוה שעשה ופונש עבור העבירה שעבר • וזהו כוונת ר' חנינא כל האומר הקב"ה ווחרן יווחרו חייו כלומר מחמת בממנו למדין כרבה בני אדם לדבר כן וחוטאין חסו כוונת כתנא שאמר בתחלם כוי רן למצום קלם ובורח מן כעבירם ואמר ושתא יאמר כאדם למה לי להשחדל ולרוץ אחרי המלות ולברוח מן העבירות מלום שיבוא לידי אקיימנם וכן עבירם ג"ב לא אמנע מלעשותם וכאדם כוא בחזקתו שכוא מחלב על מחלב כמאמר רז"ל לעולם יראם אדם עלמו כאילו חליו זכתי וחליו חייב ובקב"ם יכח מנכם במלות טגור בעבירות שעבר וממילח חבי׳ בלא חסא וום סדרך ג"כ נכון לפניו ית' כמאמר רוזל כלואי שחסא יליאחך כביארך לזם אמר אל חאמר כן כי שכר מנום מנום כלומר סשכר מנום כוא 'עצור עשיית כמלום דוקא ולא כסטולם על דעת כאדם שכשכר מלום כיא מם שהינו מענים על כעבירות שעבר מחמת שמנכם כמלות שעשם עבור בעבירות שמבר י ושכר שבירם טבירם כלומר בטונש של שבירם כוא שבור בשבירם דוקא זלא ככעולם על דעת כאדם שזם כוא כעונש מס שאינו משלם שכר עבור עביית

יוכל למצוא שבי׳ לדיק בנלגולו כראשון כי אם שיסמוך על פק"בם שמן כסחם כך פוח. וכן רשת ורע לו. מי זם יוכל למצוח שביי רשע בגלגולו ברחשון כי אם שים מוך על כק'בם שמן כשום כך כואי וכן בדרך כשני שתירן סנמי לדיק וטוב לו לדיק גמור רשע ורע לו רשע גמורי מי חכם ויכן לבות וכליות שכן כוא כי אם שיסמוך על בק"בם שמן כסחם כך כוא י ועוד אדרבם כך סול"ל אין בידינו לא משלות הלדיקים ואף לא מיסורי ברשעים כי על שלות כרשעים ויסורי כלדיקים אששר להשיב כי כלא טוב ללדיק לסבול כרע בעו"לה כדי לזכות לכל טוב סעו"סבי וגם רשע ושוב לו בעו"הו כדי לקבל כל שונשו בעו"כב ומשלם לשונחיו אל פניו כדי לקאבידו מן כעו"כבי ועור מלח אף מיוחרתי ועור סלשון מישורי בלחי מוכן י אמנש לפי מ"ש בוכ סמד"ש יחבאר ככל על נכון וויל כנה ידוע מאמר רויל כי לכל אחר יש יו חלק בג"ע וחלק בניסנס זכה נועל חלקו וחלק חבירו בגיע לא זכה נועל חלקו וחלק חבירו בניפנם . אתר רי ינאי כמדבר בשנום אנו אין בידינו לא משלוח ברשעים כלומר אין אנו יכולין לומר כי זכינו כ"כ עד שירשנו סשלום וסמנוחם וחלק פרשטים שפיי לפש בג"ע ואף לא מישורי כלדיקים שפוא חלק שפי' ללדיקים לא סרשמנו כ"כ מד שנמלנו אוחם לנו וום כמנין שאמרו רו"ל לעולם יחויק אדם איע לבינוני לא לדיק נמור ולא רשע גמור עב"ל :

משנה כב הוא כי׳ אומר כילודים למוח כו׳ . ומקשים כמפרשים מי לא ידע בכל אלם כי פטלר למיחם סוא עומדי ועוד כך כוליל כסיים למוח . ויחכן לומר שים מחמר רו"ל בנמ' (ב"מ ק"ו חי) ש"פ ברוך אתם בבאך וברוך אתה בנאחך שתכא יניאחך מן כעולם בלא ממא כביא אך יוכן כוא במדרש רבה (דברים פרשה צ) ברוך אחה ביליאתך מן סטולם כביאחך לעולם אשרי אדם שעת מיחחו כעת לידתו יוראיתי בספר משפקי לדק מסרב החשיר מוסרד משם מחלשין שכתב וח"ל כחב חכם חחד לחבירו מושר סשכל בני בני סיטב דרכך וחוד בדרך סישר וראס שישי יוש מיחחר משין יוש לידתך קמו ביוש לידתך אך אחם לבדך בכיח וכוים ששים ושמחים בבוחך כן ב חחך מן כטולם יבי׳ לכיפך חחם לכדך חשמח ותני! במעשיך בעובים ששגלת בעו"כו וחקבל בכם פני ממ"כ בק"בם בשמחם גדולם . ומבלעדיך כל כנס בוכים על עובך אותם ענ"ל יובן כוונת סתנא סילודים למוח כלומר כמו בשמח לידחם כיו כלא חטא כן יכיו בשמח מיתחם : אך פדיין לריכין אט לסטן למה שינה לבונו באמרו למות ולא אמר להמית בסי כמן לסחיות או כך כוליל לחיות כמו למותי ויתכן לומר דכגם שנות מיי כחדם יש לכם זמן מוגבל וקלוב כמ"ש (חבלים ל") ימי שנוחינו בכם שבפים שנה משא"כ זמן החחי אשר ישי אי"ם ביב אשר עליו ג"כ נאמר בעחד אחישום י זכו אחישוק לא זכו בעחם י ולכן שפיר אמר אצל פילודים למוח כלומל בזמנס עד זמן הקצוב להם ולא אמר להמית שמשמע בלא זמן קצוב . והמתים לכחיות כלומר חיים בעת כחתי' ואמר לכחיות כי זמן כסחי חין לה שמור וגבול מחי יכי' :

ושם כם נידונים י"ב הודע וא"ב בע"כ כם מקוים ומחלוים לגיכום כי שם יכלה משפעם אחר י"ב חודע. וכנה אמרו ח"ל בגמ' (נדרים כ"ב א' מ' א') אין רעה אלא גיבום שנאמר כל פעל ה' למעוכו וגם רשע ליום רעה. חה ידוע דרבעים נקראים אוש מלשון דור איוע כמ"ע המפרעים. וזהו כוונח החרץ שאמר ב' פעמים מאד כלומר כי לריך האדם לירא מהעונעים שחוץ לגיבום ומהעונעים של גיבום עלמו. ואמר שחקוח אוע רמה ר"ח רעה ביום המיחה כלומר כי חקוח הרשעים בעח מיחהם אינו אלא לגיבום כי בט יודעים ששם יכלה משפעם אחר י"ב חודע משא"כ קודם ביאחם לניכנם כובלים עונעים קשים ומרים ריל עד אין קן וחכלית ולכן שפיר אמר שחקוח כי באמח כם מקוים: ומרים ריל עד אין קן וחכלית ולכן שפיר אמר בחקוח כי באמח כם מקוים: בשנה מו ר"ב" יכאי אומר אין בידינו לא משלות ברשעים כו'. פי הרע"ב

חין בידינו כמו לא כוי בידי' כלומר אין כדבר כזם ידוע לנו

מדוע דרך רשעים ללחה ומפני מה בלדיקים מדוכחים ביכורים יוכנה יש לדקדק כא אמרו רו"ל בנמ' (ברכות ז' ה') אמר מבה לכקב"ה רבש"ע מימ יש לדיק וטוב לו וים לדיק ורע לו ים רבע וטוב לו וים רשם ורע לו אמר לו בקב"ם לדיק וטוב לו לב"ל לדיק ורע לו לב"ר רשע וטוב לו רב"ל רשע ורע לו רב"ר: ח"ל קשם על ר' ינחי למם המר חין בידינו כו' כח ידוע לנו דכח דרשעים מוללחים ביינו ברב"ל וכח דכלריקים מדוכחים ביכורים כיינו בלביד -ואין לומר דכא דאמר אין בידינו כו' מבום דאנו רואים שכמה רב"ר טוב לכם וכמס לכ"ל רע לסם - איב חשובח בקב"ם למעם בלתי מובן שכרי אנו רואים שאינו כן דכמס לב"ל רע להם וכמה רב"ר טוב להם כו' יוחכן לומר ע"ם ג"ם כמקובלים לדיק ועוב לו לב"ל פירושו סוא כך אם כי' כבר לדיק ונחגלגל לקיים טוד מלוח ומקיימס זכו לב"ל ועוב לו דכראשון כוא אב וכשני כוא בן - ומש לדיק ורע לו לב"ר פירש חם כי' חחלם רשע ונחגלגל לחקן מעשיו ברחבונים ומחקנם או רע לו שסקב"ם מייסרו על שחטא בגלגול בראשון - ומ"ש רשע וכוב לו רב"ל פירוש אם כי' חחילם לדיק ונחגלגל לקיים עוד מלוח ונפשה רשע אז כוב לו שמשלם לו זכיותיו שמשה תחלה כשהי בזה הטולם כדי להאבידו מן כעולם כבת יומ"ם רשע ורע לו רשע בן רשע פירוש שכי' החילה רשע ובגלגול זם גם כן רשע אז רע לו כי אין לו בום זכות לכעיב לו שכידי ועס"ו יחבאר על נכון דכוגת כחנא כך כוא אין בידינו כו' כלומר מי זה יוכל למצוח שכי׳ לדיק בגלגולו כרחבון כי חם ביסמוך על בקיבם שמן ככחם כך כוח וכן בלדיק ורע לו מי זם יוכל למצוח בהי רבע בגלגולו ברחבות כי אם ביסמוך על פק"בם שמן כסחם כך כוא וכן בדרך כבני בהירן כנמי רשע וטוב לו רשע שהינו גמור לדיק ורע לו לדיק בהינו גמור מי הכש ויבן לבוח וכליות כי כן כוא כי אם ביסמוך על כקיבם בתן ככחם כך כוח חכו שדייק חין בידינו כלומר חין כדבר כזם ידום לנו אלח שחלו יםומכין על כקיבם שמן ככחם כך כוא . אבל עדיין קשם דכך כולל הין בידינו לא משלות כרבעים ולא מיכורי כרבעים . לא משלות כלדיקים ולא מיסורי כלדיקים. כי מס שכוב לו ללדיק גיב אין אנו יודעין כי מי זכ

לוזות של סנפרינון להשחבר אלא עכליל כחירון השיך דהאוחיות מיש וסמיך נפלו שהיו מומדים בנס וא"כ אי אמרינן דהלוחות היו בנגד חמשה חיב לח ביו בלוח השני לח מים סחומה ולח סמ"ך חפוש ותמצא כדברי איכ קשם אמאי, כחיב וישבר אותם וגר לשון רניש משמע לכ' לוחות שבר כא לוח כשני לא כיי יכול לכשתבר כמ"ש כש"ך אלא שלציל דעשרת הדברות היו של כל לוח ולוח וא"כ שפיר כתיב וישבר אוחם וגו' סיינו שנפלו האוחיות מ"ם וסמ"ך כמ"ש הש"ך י וכשתא מחנהן שפיר קושיית רש"י ותוש' ורקדוק שלי חדא בחברתא דבלא סמיך לא כי׳ קשם כלל דייל כקושיית רש"י וחוש׳ דלמא כא דקאמר מגלש"ך לופים אמרו כיינו בפחוחות יוכסתומות כיו בלוחות אבל כשתא מוכח דאף פתוחות כיו בלוחות כיון דאמר ר"ח לסמ"ך כי' בשני לוחות א"כ עיכ מוכרת לומר דעשרת הדברות היו על כל לוח ולוח כמ"ש וא"ב קשה מכ"ל לרית זם ועכל"ל כת"ם דאליכ קשם קושיית כש"ך איך שבר לות כשני כא בלות סשני לח כיו אותיות שכיו עומדים בנש וע"כ מוברה לומר דעשרת סדברות כיו על כל לוח ולוח וא"כ אי אמריק כקושיית רש"י וחוש' דלמא כשתוחות לא כיו בלוחות אבל השחומות כיו בלוחות כדרא קושיא לדוכתא מכ"ל לר"ח זם דששרת בדברות ביו על כל לוח ולוח דלמה לה ביו רק חתשם כננד חמשש והשת"ך לא סי׳ רק בלוח אחד - ואיל א"כ קשם קושיית סש"ך היך אפשר לוחות של סנפרינון לסשתבר ז"א די"ל כיון דאמרינן דבלוחות לא סיו רק מ"ם סחומות ולא פחוחות א"כ י"ל דבלות סשני נמי נפל סמ"ם סחומם שסי" בם דביינו לא תחמוד דבמים בי' סחומב כנ"ל אלא עכל"ל דמ"ם פחוחות סיו ג"כ בלוחות ולא כיו שם אותיות שעומדים בנם בלוח סשני ושפיד מוכיח ר"ח דששרח כדברות כיו של כל לוח ולוח וא"כ פריך כגמ' שפיר מר"ח . וסשתא מחורן המדרש ממילא דכתב הלוחות של סנפרינון היו וקשה קושיים לש"ך איך אפשר לוחות של סנפרינון לסשתבר ועכל'ל כתירון הש"ך דהחותיות שהיו עומדים בנם נפלו וח"כ השתח מוכרח לומר דעשר ז סדברות היו על כל לוח ולוח דאליכ קשם חיך שבר לוח כשני שלא סיו שם הוחיות שהיו עומדים בנם עכל ודפח"ח:

משנה יא בורן לכטום וקשם לרלות רשע - פי' רש"י רשע שתהוך כך
ברטות כ"ע ב') ועיי"ש ברש"י שכתב לא תרתת כו' לא תכעום שתחוך סכעם
אחם בם לידי חצא י והוא פלא כלא הכעם גופי הוא חצא י ויחקן לוער
ע"ם מאמר רז"ל בנמ' (גיטין ע' א') א"ל אלי לרי נתן אכול שליש ושתה
שליש והנת שליש לכשתכעום תצמוד על מילואך ופי' רש"י אבל אם תמלא
מעיך אכילה ושהי' לכשתכעום תבקע י וחשא הוא לשון חשרון כמו (שושמים
כ') קולע אל השערה ולא יחשיא י וכן (מלכים א' א') והייתי אני ובני שלמה
תמלאם י ווכו כוונת הגמ' לא תרתת ולא תחשי כלומר לא תכעום ולא תאמרך

דרים ביוצר כוח כבורה. ומקשים כמפרשים למם כפל במ"ש. מחקן לומר ע"פ מס שיהיתי בספר ערבי סכנויים (אות ב') בשם ספר נשמת מיים וז"ל בריחה יותר דקה ורוחניות שייך אלל נשמה ויצירה יותר גםה שייך אלל גוף עכ"ל יותר כוונת התנא כוא היוצר כלומר גוף שלך. הוא סבורא כלומר נשמה שלך:

### פרק חמישי

משנה ז להקלורות. איתא במדרש כלוחות של סנפריגון כיו וארבעים סאם כיו משקלם וששרת כדברות כיו על כל לוח ולוח. (כמדרש כזם סובא בשפר מיש יחזקאל) ראיתי בכחבי זקני כרב כגדול כמשורסם מוכרר ישראל כלוי עפשמיין ז"ל וז"ל יש לדקדק מאי שייך זם בזם משוש דכלוחות כיו של סנפריגון לכך כיו עשרת כדברות על כל לוח ולוח :

ורבאר את זאת נקדים לחרן קושיית רש"י זחום' בגמ' (מגילה ג' ב')
דאיתה התם מנפ"ך לופים אמרו- וחסברא הא אין נביא רשאי
לחדש דבר מעתם- זעור הא אמר רב השדא מ"ם וסמ"ך שבאחות בנס היו
פושדין אלא שבחים וחזרו וישדום י זמקשים רש"י וחום' דלמא הא דקאמר
מגלפ"ך צופים אמרו היינו בפחוחות אבל לא בסתומות והשתומות היו בלוחום :

וברארה לפענ"ד דלא קשם כלל זנקדים מם שיש לדקדק בזם דלמם ליי למימר מ"ם ושמ"ך כו' כם ממ"ם לסוד נמי קשם וסמ"ך כוא לכאורם שפת ייחר -

ורוך ל את זהת נקדים לחרן קושיה אחרת מם שיש לכאורם לסקשות של רב חשדה דחתר מ"ם ושמ"ך שבלוחות בנס כיו טומדים משמע מהד דרה סבר דבל עשרם סדברות כיו טל כל לוח ולות משום דחל"כ קשם קושיה אחרת דבה ידוע דבכל עשרת סדברות לה סיי סמ"ך כי הם בדבור החד דסיינו בדבור לה ישיי לך זנוי דסיינו לה תעשם לך פסל וגו' וגם הח"כ כחיב בדבור זם זעושם חסד וגו' ועייש וחמלה כדברי וה"כ הי המריק דר"ח כבר דלה כיו עשרת סדברות על כל לוח ולות הלה סבר דלה כיו חלה היו משם כניד חמשם בשני לוחות המשל המר ר"ה מ"ם ושמ"ך שבלוחות כו' לשון רבים דמשמע שבשני לוחות כי סשת"ך הלה עכל"ל דר"ה סבר דעשרת סדברות כיו על כל לוח ולות סדם ממשם כנוד ממשם :

לנראה לי לתרן דסנה כש"ך שעל כחורם כקשה כא כלוחות כיו של מנפרינון איך אפשר לוחות של סנפרינון לכשבר כו' ותירן דלא נשתברו חלא שנפלו מסם לוכיות מ"ם ושת"ך שבנם כיו עותדים כו' ושיישי וכשתא מחורן שפיר דלר"ח כי' קשם קושיית ספ"ך דאיך אפשר לוחות

בבבת עינו פחאים נחלם ככן ונפל למשכב רצ וכי כחב משחדל למחד לכביה חליו כרושחים כמעמחים לרפתות החלותי בנו כחביב הלין ויכי בבותם אל כתולם נחמו לו סמים חריפים וחרים לכשקוחו אבל כבן כתולם כזם מיאן בברפואות ולא רוב ליקח ססמים לשתוח בבום אופן בעולם וכי' אבי בבן לגמער עד למחד וישב בזוית חסת וכוריד כגחל דמעם וחמר קלצי מרחשי קלני מזרועי סחם יש לחמום על חבי כבן שבוכם בחנם שפבן חינו פושל בו שום רעם אלה דרחמטים כחב על כבן גדול כוח למחד עד חין שעור ולכן לא יוכל לכתאפק מלבכות. וכנמבל מוכן מאליו דכנם יהוע דישראל נקראו בנים למקום כד"א בנים אחם לה' א.ביבם יובק"בם כוא אב שלנו וכתולם בקדושה והמצוח כם כשמים שלנו לרפהות הסלותי כנפש וש" לתורם וכמלות אנו זוטם לרב עוב כלפון כד"א מה רב מוכך אשר לפנת לירתיך וגו' . וכבתין ישרתל שובין רטונו של מהום לת ע שתין מקבטין בכר מלא אף זו במקבלים שונם ופורשניות ר"ל ורחמנות כאב של הבן גדול לוח למחד לכן מחיבין כוחו כביכול חף שחין כושלים בו בום רעם אבל לבישראל עובין רלונו של מקום מנבירין כוחו כניבול אף שהין כועלים בו שוב עונב י וזכו משמח חת כמקום :

ביוני בורן את כבריות יותבן לותר ע"ם מאתר הו"ל בנת' (סנפדרין לים בין ד' יותגן אתר כל סטוסק בחורה לשתה מגין על כל העולם

בלו כו' ורוב"ל חמר חף מקרב גחולה ליברהל כו' :

לי פלם ותושי חגי בינה ני גבורה י ולכחורה קבה הח חמרו רז"ל בגמי (סנהדרין כ"ו ב") למה נקרח שמה של החורה חובי מפני שמחשח כסו של' חדם וחיך חמר חמ"כ לי גבורה יויחכן לומר דהנה ירוע דהחרם כוח מירקב מגוף ונפש ופעולת הנוף ופעולת הנפש הם חמיר דברים הפנים שמחנגרים הנפש בתורה ומלות והגוף בחאות העו"הו וחינם יבולים לביות שניהם במדריגה חמת רק כשום קם זה נופל שחם עושה החדם פעולת הנפש בנוף חזי ח"ן הנפש נושל ומחשת כחו של הנוף ולק כשהחדם עוסק בחורה הוא משה בעולת הנפש ומלות הנפש וח"ב נותר הנפש על הגוף ומלות הכשוב לי עלה וחישי כלומר ע"י חש כתו של הגוף לי גבורה כלומר ביות הכשוב לי עלה וחישי כלומר ע"י חש כתו של הגוף לי גבורה כלומר

ע"י מחגבר הגפש על הנוף ומחשח כחו של הגוף:

הכי הנניא בן עקשיא אומר רצה הקב"ה לוטח את ישראל כו' וראיתי
מקבים מהא דאמרו רז"ל בגמי (נדרים ב"ב א') אמר רב אדא ברי
חטנא אילמלא תפאו ישראל לא ניתן להם אלא ממשה חומשי תורה וסשר
יהושי בלבדי ועוד אם הק"בה רצה לזכות את ישראל הי' לו למעם להש
הערה ומצוח וליתן להם שבר הרבה יוחבן לומר ע"ם מאמר רז"ל בנמי
(כיצה כ"ה ב') אילמלא ניתנה תורה לישראל אין כל אומה ולשון יכול לעמדו
בפניהם והיינו דאמר רשב"ל צ' עזין הן ישראל באומות כו' . נמצא שהערה
מתשת מעתן של ישראל ומכנים אותם י ומלת לזכות פירושו נלתון המאמר

מל

# פרק ששי

משנה א אבור הישנה א לדברים פרבם ייש לדקדק אתאי אתר זוכם לדברים ברבם בונ"ל זוכם
שבר ברבם יועוד דבוא מיוסר כיון דבדר משרש בפרטוח ייחדן לומר
דבנב ראב"י אתר לעיל (פיד מי"א) בעושה מעב אתת קונה לו פרקלים אחד אבל
בשסק בחורה זוכה לפרקלישים ברבה כי מכל דבור ודבור נברא ממט
ממלך כי גדולה שכרה של חורה יותר משארי מעות כמאמר רו"ל וח"ת בנגד
בולם יושין שנות אלי במס' (פאה פ"א מ"א) וזהו שאמר זוכה לדברים

ברבה כלומר למדברים ברבה ביינו פרקלימים ברבה :

ברא מוד אלא שכל בעולם כולו כדי פוא לו . ולכאורה חיבת הוא מיוחד .

אמנם יחכן לומד ע"פ מאמר רו"ל בכ"מ כל בעוסק בהודה ובמלות שלא
לשמה נוח לו שלא נברא משא"ב האדם השלם העוסק נחורה ובמלות לשמה
בודאי נוח לו מה שנברא כי בדאי הוא בריאתו אחרי שבא לתכלית השלימות .

וזכן בדחי כוח לו כלומר חשילו כוח כדחי לו כי נוח לו מם שנברח: אורוב את המקום הוסב חז הבריותי ויחכן לומר ע"ם מחמר רזיל בזוה"ח הורייתה וקוב"ם וישראל חד כוח - ח"ב לפ"ז כיון שחיסב את

בתורם ועוסק בם לבמה ממילא הוא אוהב את המקום ואת הבריות: בושבורן אם במקוםי וכן אמרו רו"ל במדרש רבה (איכה) ע"ם וילט בלא כח לפני רודף ר' עורי' בשם ר' יסודה בר' סימון אמר בומן שישראל ששין רלוט של מקום מושיפין כח בנבורם של מעלם כדיה באלסים משם היל וכזמן שחין ישרחל עושין רלונו של מקום כביכול מחישין כח גדול שלצמעלם דכתיב צור ילדך חשי . וסנה לריכין אנו להבין דבריכם סקדובים דהלא ירוע דכתורם ומעת לא ניתן לנו באוסרת המלכות. רק באוסרת ביועץ ולנין בנובות כחדם ורעותיו נוגעים כלל להבי"ת דק לכחדם עימו כמ"ש סשלים כקדום בשם בעל עבורת בקורם וז"ל אמרוק במדרם (פי שמיני) ולי מה תיכפת לי' להק"בה כששוחש בהמה ותיכל חו נוחר ותיכל כלים תחה מועילו כלום אחם מיקן או מם איבפת לי' אוכל טברות לאוכל מתאוח שנאמר אם חכמת חכמת לך כא לא בתנו כמנית אלא לנדף בכם את כבריות שנאמר אמרת כי לרופה למם שיסא מגן עליך שנאמר מגן כוא לכל סתושים בו פיב אשר יראם בתחלת המחשבה דלא איכפת ליי לשוחם ואוכל או מנבל ואוכל א אוכל מכרוח לאוכל ממאות שאין דבר מאלו וכיוצא בכם מיקן או משילו ואין דבר מגיע נו כלל וכמו שיראם מפשע סכתובים שאמר אליפו לאיוב כחפץן לשדי חם חלדק ואם בלע כי ההום דרכיך ומם שאמר אלי לאיוב אם משחת מס חפעל בו ונו' ומם לדקח מס חתן לו ונו' ואמר שכמ"ם מש חבתה סכמת לך אשר מכל זם יראם שאין טובות סאדם ורשתיו נוגשים בלג לגבום כי אם אל פועלם בלבד עכ"ל י וא"כ ולשמחם זו מם עושם . וגראם לי להשביר דבריםם הקדושים ע"ם משל לאחר שביי לו בן יחדר חביבו

כננמ

לאדר כלי קרא שמו ישקב וישקבני זם פשמים את בכורתי לקת והנם פחז לקח את ברכחי וקשה לכאורם זה מיוחר דכו"ל למכחב גיעקבל יפעמים זם לצ ואחרכ ראיתג באלפיך שדקדק כזי כן - ועוד קשם לי סא כוא ברלון עלמו מבר לו סבסורם • וכראם לי ע"פ מ"ש רש"י סכא בבם תנחומה וו"ל למה חרד ילחק המר שמה טון יש בי שברכםי קסן לפני גדול ושניתי סדר סיחם סחזיל עשו מלעק ויעקבני זם פעמים חמר לו אבין מה עשה לך אמר לו את בכורתי לקח אמר בכך בייתי מצער וחבד שמה שברתי על שורת סדין עכשיו לבכור ברכחי גם ברוך יכי עכ"ל י אהכם לש"י כתב לעיל ש"פ מחמר עשו כנם אכי סולך כו' ופי' רש"י וו"ל אתר עשו מה טיבה של עבודה זו א"ל כמה אזהרות ושושין ומיחות הלויין פס אמר אני כולך למוח ע"י א"ב מה חפץ לי בה עכיל. והשחת מחורן שפיר ויאמר סכי קרא שמו ישקב וישקבני זה פשמים כלומר כשחא מוכח דעל המכירת במירה ג"כ בא עלי ברתאות דבשלמא בלא הברכות סיי יכול לומר דלא בא עלי ברמאות אכל כשחא דלקח ממני כברכות שחתה סבכורם כמ"ם רש"י בשם בתנחומת א"כ כשחא מוכח דגם על סבכורם כא עלי ברמאות משום דכששאלתי מה טיבה של עבודה א הוליל דמברכין כבכור קורם והוא לא אמר לי זה ואמר לי רק כמה אזהרום כו' כדי שאמכור לו סבבורם וא"כ מכח סברכות מוכח דגם של כבכורם בא שלי ברמאות וא"כ שפיר אתר עשו ויעקבני זה פעתים כלומר דסשתא מוכח דגם על סבכורם בא עלי ברמאות כניל (מוקני סרב הניל) ב זיצא ותאבור לאם נתן אלסים שכרי אשר נסתי שפחתי לאיבי ותקרם שמו יששכר י מש לדקדק אמאי לא אמרם נתן אלכים שברי אשר שכרתי בדודאי בני ויתבן לומר ע"פ מ"ש בכפר אחד הטעם למה הבקיב הוא יששכר והקרי הוא ישכר משום שיש ב' תעתים על קריאת שם יששכר . מ' מ"ם כי שכר שכרתיך בדורתי בני . צ' נתן חלפים שכרי חשר נחתי שפחתי לאישי אך בעעם כאי לא נאמר מפורש מבום דגנאי כוא וכחורם חסב וכסם סמשם כח" וגילם משם סב' ולכן כותבין יששכר רמו לב' מעמים כגיל וקורין ישכר רמו שכסה החורה העשם הח' עב"ר י ועפ"ו יחבאר על נכון דמשום ככי לא אמרם אשר שכרתי בדודאי בני משום דבנאי כוח ואמרם סמעם על קריאת בם ישעכר משום דנתן אלכים בכרי אשר בחחי שפחחי לאישי:

רישלח ליצו אותם לאמר כם תאמרון לארוני ונו' יוש לדקדק סלא

הכלל סום סונח בירינו שכ"מ שנאמר לאמר כוא לזולת איכ

אממי חור ואמר כם תאמרון לארוני וגו' י מתכן לומר ש"פ מ"ש רש"

למול בפרשם חילא ע"פ וסנם מלאכי אלסים פולים ויורדים בו י ופי' רצ"י

שלים תחלם ואח"כ יורדים מלאכים שליוו בירן הין יולאין לחו"ל ושלו לרקיש
מילובי חו"ל ללווחו שכ"ל י וסנם רש"י פי' שיפ משלח ישקב מלאכים

אירו מלאכים ממש ישקב בעת שלחו סמלאכים אל שבו כיי בא"

רז"ל בנמ' (ברכוח י"ב ב') ולא זכיתי שחאמר יציאת מלרים בלילות כו' · חהו כוונת החנא רצה הק"בה לזכות את ישראל כלומר לנצח אותם ולהחיש שוחן של ישראל · לפיבך הרבה להם חורה ומצות :

## סליק פרקי אבות

בשם זקני כרב כגדול כמפורסם מוסרר ישראל כלוי עפשטיין זל"ל: בראשית והגרוני כי' ערום וגו' פי רש"י מם ענין זם לכאן כו' אלא כו' ראם אוחם ערומים ועוסקים בחשמים לעין כל ומאווה לה יו ז לדקדק לפ"ז כו"ל לכנחש לדבר לאדם ולא לחוה י ונראם לי לומר דכא לכאורם קשם אמאי אמרם כאשם לכנחש שבק"בם

ונחאוום לם י וים לדקדק לפ"ז כו"ל לכנחש לדבר לאדם ולא לחום י
ונראם לי לומר דכא לכאורם קשם אמאי אמרם כאשם לכנחש שסק"בם
אמר שלא ליגע בען סגן כא באמח בק"בה לא אמר אלא שלא לאכול י
אלא עכל"ל דבאמח בקיבה לא אמר כלל לכאשה אפילו שלא לאכול דכא
אלא עכל"ל דבאמח בקיבה לא אמר כלל לכאשה אלא דבק"בה אמר לאדם
בלא לאכול ואדם אמר לכאשה שלא ליגע משום גדר אבל באמח בק"בה
לא אמר לכאשה כלל וא"כ לפ"ז לא קשה כלל דבנחש סבר דאפילו כשחאכל
חום לא חמוח מחמח שבק"בה לא אמר לכאשה כלל אכול מחמח שבק"בה
ראם בנחש לדבר משום דסבר שאדם בודאי לא ירצה לאכול מחמח שבק"בה
בעצמו אמר לו שלא לאכול בלבד אבל לכאשה שחדם אמר ילה שלא לינע
ושבר שלא חמות אפילו על האכילה מחמח שבקיבה לא אמר לכאשה כלל
ודחפה לה מד שנגעה ואמר לה כשם שאין מיחה על הנגיעה דכא אדם
הק"בה לא חיגע כך אין מיחה על האכילה ולאדם לא דחף כנחש דכא
המ"בה לא חמר לאדם רק שלא לאכול ולא שלא ליגע א"ב בודאי לא

ישמע לכנחש על"ר :

נח לפרק אלכים ליפת וגו' פי' רש"י יפת כו' מחורגם יפת ירחיב כו' ר'ל על תיבת ירחיב חרגם אוגקלום יפת ' ועיין (דברים י"ב) כי ירהיב וגו' וכן (שם י"ע) ואם ירחיב וגו' חרגם שם אונקלום יפת : תולדות הבה אכי כולך וגו' פי רש"י כנס אנכי כו' כאוחם ששנינו אלו כן שצמיחם שחויי יין ופרועי ראש כו' ראיתי

חנו סן שבמיחם שחויי יין ופיושי רחש כרי רחיחי רבים שמפרשים פרועי סראש ר"ל גילוי סראש כמו (במדבר ה') ופרע את ראש סאשם: ברס סוא עטות דפרועי סראש ר"ל גדולי שער כמו (שם ז') גדל פרע שער ראשו משום דסדין כוא שסכסן סדיוע לריך לגלח משלשים יום לשלשים יום בנאמר (יחוקאל מ"ד) ופרע לא ישלחו וילפיק ממיר מד לכלן שלשים יום אף כאן שלשים יום אבל כסן שגדל שערו ועבד עבודם הייב מיחם כמ"ש כרמב"ם כלכות ביאת סמקדש (פ"א ס"ח). ועיין דגמ' (מענית י"ו א' ב' סנסדרין כ"ב ב') וכן כתב רש"י לסדיא בגמ' (סנסדרין פ"ג א') בד"ה ופרועי ראש ששימבו פרועי ראש שעברו עליסם יותר משלשים יום שלא גלתו ראשם. ופלא על סש"ח שלא מפרש בחם כלום: ויאמר

ב' כתיב אל מושל כמיש (בראשית מיה) ומושל בכל ארך מלרים וכן וכי כוא מושל בכל ארן מלרים י ופוד רבים :

לייני ביני החובן וילילסו מידם ויחמר לח מכנו נפשי החמר חליכם החובן
הי' המעשה דמחחילה היו רולים להכנות חוחו מכח חכזריות ויחמר
הליכם החובן לח נכנו נפשי ובברום החחים דלכך חמר החובן לח ככנו
הליכם החובן לח נכנו נפשי ובברום החחים דלכך חמר החובן לח ככנו
משום דשמח יגיד לחביכם ויקלוף עליכם למחד לכן היו רולים להרוג
חוס יוסף ולח ידע חביכם מזם ויחמר חליכם החובן חל השפכו דם:
עוד יחכן לומר דכך הי' המעשה דמתהלה ביו החי החובן רולים שהחובן
יהי עמהם בלווחת חדח להרוג חת יוסף ויחמר חליכם החובן לח נכנו
יהי עמהם בלווחת חדח להרוג חת יוסף ויחמר חליכם החובן לח נכנו
בחקותי אבו נכנו דייקח שכלל עלמו עמהם וחח"כ היו רולים להרוג חת יוסף
זולת החובן וירמר חליכם רחובן חל השפכו דם גיב בעלמיכם זולמי:
בחקותי אבו בחקותי חלכו ונו' ונחתי גשמיכם בעתםי פי' רש"י בליל
גשמים בשבת הח יש חחומין למעלה והביב דכולת עלמת דילי' כוח וכולת
עלמת כרשות כיחיד הוה לדידי' יוזה ידוע דחוק הוח גזירת המלך כלח
ממם במקותי חלכו ח"כ מוכח שהני מלן וכולת עלמת דידי כוח משום
שלני נוזר גזירה בלח מעם וחחם מקיימים ח"כ שפיר ונהחי גשמיכם בלים היו במיכה בלו מעם וחחם מקיימים ח"כ שפיר ונהחי גשמים בלי כ"י כול מבום
שלני נוזר גזירה בלח מעם וחחם מקיימים ח"כ שפיר ונהחי גשמים בלי כ"י כול מבור

ליחן גשמים בליל שבח מחמח בקוביא ששאל הבוא מינא אח ריג:

בלק דיןרנר, לכם נא ארם לי אח בשם רום וגרי ויש לדקדק דבא בלק
בלק דיןרנר, לכם נא ארם לי אח בשראל קלנח ארם ובלשם אמר לפני
כק"בם לקלל קללח קבם שכוא קשם מארם כמ"ש רש"י ובק"בם כביב לא
חאור אח בשם וגו'י ושוד קשם כששלח בלק בינית לבלשם אמר קבם י
ובראם לי לומר דכנם כשבאדם שואל מחבירו איום דבר דכיינו למשל
שבוא בואל מחבירו ללוח לו או ביחן לו מחנם מאם זכובים שואל ממנו
מקודם ב' מאוח זכובים ואז כשרואם מחבירו שאינו רולם של ב' מאוח
אח"ז שואל ממנו מאם זכובים י וכנם בלשם כבאמר לכק"בם לקלל אם
ישראל קללח קבם חשב בלבו אני אשאל ממנו קבם ואח"ז כשלא ירלם אי
ישראל ללח קבם וארם שכוא קפן מקבם אבל בק"בם כביב לו לא
ממנו על קללח ארם וכנם בלק כשראם שלא בא בלשם אמר אני אפלח
משום ככי שלח אליו שנית של קללח קבם ובשיב בלשם לא רובל למבור
משום קשנם או נדולם כלו זר דהא לכיורם קשם בזם בשלחם אלי
לא אוכל למשוח קשנם אי כיש שלא אוכל למבוח גדולם וא"ב או נדולם

כמ"ם בחוף פרשה וילא שיפ וישנעו בן מלאכי אלסים וגו'י ושירש"י מלאכים של א"י באו לקראתו ללוותו לארןי מחגים שתי מחגותי של חו"ל שבאו שבאו עד כאן ושל א"י שבאו לקראתוי וישקב עכבן המלאכי חו"ל לפי שרלה לשלחן לעשו ועיין בש"חי ועפ"ז יתבאר על נכון וילו אותם לאמר כלומר לוז למלאכי א"י לאמר למלאכי חו"ל פה האמרון לאדוני לעשו כלומר שיאמרו בך לעשו:

רישוב והבדן קמס אלומתי וגם פלכם וגו' ויאמרו לו אחיו פמלוך חמלוך עלינו אם משול חמשול בנו וגו'י ומקשים כמפרשים למכ אמר קמם אלומחי ונם נלכם כוא כפול במישי ושוד דאמר כמלוך חמלוך שלינו חם משול המשול בנו מסו מלך ומקו מושל ולכחורם כוח ככל חחדי ועוד למס אגל מלכות אמר פתלוך בס' בחמי ואגל מושל אחר אם משול . ושוד לחם אגל מלכוח אתר פלינו ואגל משול אתר בנו יותכן לומר פים מה שרחיתי בשפר בפות ושב בחילות בין מלך למושלי מלך כוח פושם כל דבר באוות נפשו ולא יבלר ממנו את אשר יום לעשות אמנם המושל לא יעשם דבר כי אם כסנסגם סקרומה המסודרת לו ממי שסכל שלו י וכנס אמרו רויל בפרקי דריא (פ' ייא) שיושף הי' ארבטים שנה משנם למלך לפרעה במלרים וארבעים שנם מלך לעצמו י וכן הוא מסופר בספר סישר · וסים סאחי יוסף לא באו לסחור דבריו מכל וכל אבל כודו לו ע"ד כלל שכחלום ימורם שיביי לו בתנשחות. עליכם אכל לא כמו שבוא תושב שימיוך ג'פ פטיבם כי ראו ברום"ת שמלכים מחללי יבודם ילאו ולא מיוסף אכל זאת לא ידעו דליבודם ינחן במלובה עד טולם דור אחר דור כמ"ם לדוד ולורעו שד שולם ולא יפשוק מאחן כלח אבל ליושף לבדו יותן לו גיב כמלוכם רק לא לזרעו! אחריו י וסנם החילוק בין קמס לנלבס סוא כמיש רשיי וסמפרשים דקמס כוא קימס מס לפי שעם ונלבה כוא קימס כמחקיימת למולם. ומלינו שחיבת אם משתם בלשון אשר כמו (שמות כ') ואם מחבת אבמים וגרי (שם כ"ב) אם כסף חלום וגו'י (ויקרא ב') ואם חקריב ממחק בכורים ו:ו' ("במדבר לו) ואם יביי ביובל ונו' י (איוב הי) אם יבלפנו ממקומו ונו' י ועש"ו יתבאר על נכון שכך כי כוונת יושף לאחיו במש שאמר וכנש קמה חלומתי כוא קימה מה רמו לכם שיהי מושל ומשנה למלך עליהם . וגם גלבה כוא קימפ במתקיימת לעולם רמו להם בזה שיהי' אח"ב ג"ב מלך עליכם י וכשיבו אחי יושף כמלוך חמלוך עלינו כאשר חבי׳ משל בע כלומר שאתה חושב ברעתך שמסממשלה בקענה אשר יכיי לך חשלה אחרכ ניב מעלם מעלה עד שחהי מלך עלינו ויסי ביכולתך לשפות עלינו כחוות נפשך אל ישלה זאת על דעחך כי בודאי לא יכי כן י ולכן אצל מלכים המרו עלינו כי החנשאותו על סדבר ותי יאמר לו מה חששה ואצל מושל אסרו בט כי הממשלה כיא בדבר עלמו הנחונה לו מאח המלך י וכן מליח לפ שלבון על כחיב אלל מלך כמ"ם (דברים י"ו) ואמרת אשימה עלי מלך יוכן שום חשים עליט מלך ובן גלם ככוד מלכוחך עלימו ועוד רבים וא

רש לסםי עוד נראם לי לומר דיבואר שיש הגמ' דלדית מכשר על שון הדור כי מפני הרשה נאסף הלדיקי וזהו כוונת הכחוב בחת כלומר כשהק"בה משחת הלדיק ונאסף מן הטולםי לו כלומר להלדיקי לא כלומר אין לו שום חטאי בניו מומם כלומר רק מחמת שבניו הוטאים נאסף הלדיק ומכפרי ובזם יובן נמי הכחוב הוי גוי חשא וגו' (מזקני הרב הנ"ל):

איבה ה' לבור לנלח חשכחנו וגו' סשיבנו וגו' ויחכן לומר דכנס ידוש

כויכוח בין יבראל לאביהם בבשמים דסק"בם אומר לישראל בובו אלי ואשובם אליכם כלומר ישראל בעלמם לריכין להחעורר בחשובם כי בסכ סדבר חלוי וישראל אומרים להק"בה בובינו אלכי ישמו כלומר בביב אוחנו כי בך הדבר ח'וי ומחמח זם נחארך הגלוח בעונותינו הרבים יוע"כ לריך להיוח פבר דבר בהק"בה יעורר את ישראל לעשות חשובה ויבובו אליו יועפ"ז יתבאר על נכון וזהו כוונת המקונן למה לנלח חשכחנו כלומר בשביל שאתה רולה להראות נלהון שדוקא ישראל בעלמם יתעוררו בתבובה ועייז חשכחנו חשבנו ל'ורך ימים הביכוו ה' אליך ונשובה כלומר השובה ונבובה וכובה ונבובה :

אטחר ו דים בן המן ונו' אשר החיות לנפול לפניו לא חוכל לו כי נפול

מפול לפניו איך יאמר לא חוכל לו כי בכלל מאחיים מנם אם כוא נופל

נפול לפניו איך יאמר לא חוכל לו כי בכלל מאחיים מנם אם כוא נופל

ודאי לא יוכל לו י וטוד למם כפל נפול חפול י וטוד אחרי אומר אשר החילות

לנפול למם חזר ואמר ב' נפילות הללו י ויחבן לומר ש"פ מ"ש רו"ל במדרש

באלן מלאבי בשרת להק"בה רבש"ע אימתי ישראל גנאלין והשיב לכם בזמן

בידו בדיועא החחתונה וו"ע כי שחה לעפר נפשינו וגני כלומר ככר אחור

בדיועא החחתונה לכן הומה שזרחה לנו ובזה יש לבאר כמה כחובים

דוק יחשבת י והנה בזמן אחשורוש היו ישראל בדיועא החחתונה כי אחבורוש

בני לל היכן מרדכי עלה לגדולה והמן ירד לעמקי החהום ועפ"ז יאבאר על

כי רק החילות לנפול ואח"כ חעלה מעלה מעלה ונפילתן יהי' עלי' כי ודאי

כי רק החילות לנפול ואח"כ חעלה מעלה מעלה ונפילתן יהי' עלי' כי ודאי

מוכיף עוד קום :

המובר ה' לפובים הו"ל ידי"ל המופלג הנגיד המפורסם בחו"י יקר הפרך ונכבד מוהרד שלמה ולמן אהרן דאברין נ"י מנסווהרדק בווילנאי פוב פין הוא יכורך פל כל הפוב אשר פשה פמדי משך בבתי בווילנא מפתו אכלתי ומשקויו בחימי ישלם ל כל הפוב אשר משטרתו שלמה פנים ה'י יהי שלום בחילו שלוה בארמטחיו קרט יכום בכבוד ולדקתו פומדת למדי ווראה זרע יאריך ימים בתולה ובטשר כהפט יוואן בתברכו מקרב לב עמות

ברחשונם על קללת ארם לא כלכתי אליך דכיינו קטנה זו גדולם בהתי' כלומר ועכשיו שלחת אלי על קללת קבם שכוא קשה מארם מכ"ש שלא אוכל לטשות (מזקני כרב כנ"ל):

דברים לירבל לוחם וגו' . פי רש"י וירגלו אוחם כו' מלמד שכלכו בכל לבון בכ ארבעם אומנין כו' אומנין כ"ל בורוח וכוא לבון

במשנה (פחה פיד מ"ה) ונותנין פחה מכל חומן וחומן: ואתחנן וירונעבר כ' בי למעוכם ולח שמע חלי ונו' וקשה הח בשביל

שסוא חטא על מי מריבה נגזרה הגזירה שלא יבא לא"י א"כ קשה אמאי אמר הכא וימעבר ה' בי למעוכה י ועיין בש"ח שכחב מבום שאמר להם על מי מריבה במטו גא המורים בבביל חטא זה נגזרה שלא יבא לא"י אבל קשה הא בפרשה חוקח כתב שבשביל חטא מי מריבה נגזרה שלא יבא לא"י וא"כ קשה אמהי אמר משה הכא ויחעבר ה' בי למעוכה י וגראה לי לומר ע"פ מ"ש רש"י לעיל בפרשה חוקת ויאמר ה' אל משכ ואל אסרן יען לא האמנחם בי להקדשני לעיני בני יבראל לכן לא מביאו אח הקהל הזה אל הארץ אשר נחתי להם י ופי' רש"י וכלא לאן ובקר ישחע להם קשה מזו אלא לפי שבהחר חסך עליו הכהוב וכאן בבמעמד כל ישראל הי' לא חסך עליו הכהוב י ביולא מזה שבשביל שניו בה כל ישראל הי' לא חסך עליו הכהוב י ביולא מזה שבשביל שניו בה כל ישראל הי' עיקר החמא וא"ב שפיר אמר משה לישראל ויחעבר ה' בי למעוכה בשביל שאחם היו שם נגזרה עלי שלא אבוא לא"ו כמ"ש רש"י כלומר בשביל שאחם היו שם נגזרה עלי שלא אבוא לא"ו כמ"ש רש"י

האזינו ישרות לא לו בניו מומס י ונראם לי לומר ע"פ מם דהיחא במסכת

ברכות (ז' א') אמר משה להק"בה רבש"ע מ"מ יש לדיק

וטוב לו יויש לדיק ורע לו יש רשע וניוב לו ויש רבע ורע לו אחר לו פדיק וטוב לו לב"ל לדיק ורע לו לב"ר רבע וניוב לו רב"ל רבע ורע לו לדיק וטוב לו לב"ל לדיק ורע לו לב"ר רבע וניוב לו רב"ל רבע ורע לו הב"ר י וסנה לכאורה יש לדקדק לפ"ז יהי' כל אדם חוטא דסבר ממ"ל אם הי' אבי שלי לדיק א"כ אפילו אהרי רבע יהי' טוב לי דרב"ל ביוב לו ואם בי' אבי שלי רשע אפילו אהרי לדיק יהי רע לי דלב"ר רע לו י ועכל"ל דבאמת לשלמו אינו מפהיד כלום אבל לבניו יפהיד ממ"ל מבום דאם יהי לדיק א"כ לבניו ממ"ל יהי טוב להם מבום דאם יהי לוב להם מהום דהם דרב"ל נוב להם ואפילו אם יהיו ח"ו רשעים אפילו הכי יהי טוב להם מהום דהם יהי לו הבל אם כוא יהי' רשע איכ לבניו ממיל יפהיד להם מהום דהם יהי לדיקים א"כ לו לו לו האחר כשהת לשלמו אינו מפהיד כלום ברוך כבולב לומר הוא עם כבד ביו אום דרב"ר רע לו ולה יהיו הואר נמי הכחוב (יבעי' א') האי מושם כלומר אבל לבניו יפסיד, כנ"ל ובזה יבואר נמי הכחוב לממר דישעי הנביא מוד ברות לישראל ואמר כוי גוי חטא עם כבד ניון מבום דהוברים דממ"ל יהי ממר כובית לישראל ואמר כוי גוי חטא עם כבד ניון מבום דהוברים דממ"ל יהי מוב להם ואינם יודעים דלורע מרעים ולבנים מבהיחים כלומר דישעי היבי ממר כובית לישראל ואמר כוי גוי חטא עם כבד ניון מבום דהוברים דממ"ל יהי ממר כובית לישראל ואמר כוי גוי חטא עם כבד ניון מבום דהוברים דממ"ל יהי ממר כובית וודעים דלורע מרעים ולבנים מבהיחים דלבניהם יהי ממר מהי מהיה היה היה ביודעים דורנים דורנים דורנים בלורעים ולבנים מבהיחים דלבניהם יהי ממר בהי ממר מהיה בהי ממר בהי מור ביו ביודעים דלורעים ולבנים מבהיחים דלבניהם יהי מהיה ביודעים דלורעי מרעים ולבנים מבהיחים בלורם יודעים דלורעי מרעים ולבנים מבהיחים בליום ביודעים ביודעים ביודעים בלורי ולביי ביודעים דלורעים ביודעים ולבנים ביודעם ביודעם ביודעים ביודעים דלורעים ביודעם ולבנים מבהיחים בלורי היודעים ביודעים ביודע

הגמ' ודלמא משיקרא לא כיון לבי' כו' ומשרי חברוחא כלפי שמיא מי איבא הא אמריכן לשיל (ל' ב') של ר' ינאי ודלמא משיקרא לא כיון לבו וכן אמריכן כ"פ ולא פריך מידי אלא שכל"ל דכאן כווכחו של האמר במש שמש וכן אמר כל היבה ב' פעמים וא"כ מוכרח לומר דבכל היבה מקודם לא כיון לבי' וחחר לכוון חה מן הנמנש דהוי כמחלולן ופריך שפיר הברוחא כלפי שמיא מי היכא משה"כ בקורא הפכוק ב' פעמים י"ל שפיר דמשיקרא לא כיון לבי' אלא ע"ב דבשמע שמש משחקין אותו דליכא למיחלי ששמא בכיון ולא כיון משה"כ בפכוקא ב' פעמים רק דאשפ"כ הוי מנוכה דהום לי' לדקדק משיקרא לכוון כדאמריכן לשיל (ל' ב') לשולם ימוד אדם כו':

(ל"ו ב") בתום' ד"ה ברעיבה כו' מברכין בפה"ה ולה נסירה מדפריך עלי' מערלה ומשני לה כו' כצל:

(ס"ג א') בגם' אדיליף ממנעל כו' והר כבית נמי הו'מ למילף כו' כצל:

#### מסכת שבת

(ב' א') במהרש"א בהום' ד"ם פבס נפה"ב כו'י ר"ל דלכאורה גבי הכנסה כו'י כיונתו מבואר נספר הפרד"ם לזקני הנהון ז"ל:

(שם ב') בתום' ד"ה והא יציאות כו' י עם דאתי לכלל היוב חמאת כו' כלל:

(נ' א') בתום' ד"ה עקירת גופו כו'י דכוי הנחה מ"מ תפשוע מריבא כו' כל"ל:

(ד' א') בהום' ד"ם דאמרינן קטעם כו' · לכ"ע לא אמרינן קלועם כו' דא"כ מחמי כו' כל"ל:

(ז' א') בהום' ד"ה וטח בפני' כו' ומפירש"י מני משמע כן כו' פיין כוונתנ בספר יד דוד ובספר דברי שלמה הנדפס בספר אור הנערב:

(ש' ב) ברש"י ד"ם כא לן כו' דאחר כ"י קודם אכילה טו' כוומו ביתר

כבוד דודי סרב המופלג בסו"י מוסרר נחמן כליי עפשטיין כ"י דלפי

סגראה מדברי כמסרש"א שראט לפרוך מכ"ל לרש"י דסחרת הגורה קודם כ"י

ע"ו פירש מה שפירש אבל כד משיינת שפיר מוכח בסדיא בנמ' מדקאמר

ולא פיגי אי אחרת דסחרת הגורה כוא אחר נ"י הא ודאי פליג ר' המית

דאמר משימיר חגורה משמע דוקא משיחיר הגורה הוי החהלה ולא קודם

החרת הגורה היינו אפילו אחר נ"י לא הוי התהלה ורב כבר משישול ידיו

אלא ס"כ מוכח דסחרת חגורה קודם כ"י א"כ שפיר קאמר ולא פליגי ע"כ ב"ל

סווכת המהרש"א לפרוך על לשון רש"י דפירש ובכי א"י לא היו נוהגין בהחרת

חגורה קודם נ"י משמע מזה אבל אחר נ"י גם בני א"י היו מהגין בהחרת

הגורה ובאמת אינו כן מחמת שלא כיו הוגרין את עלמם בחוזק לא היו

להיכין להחרת חגורה כלל א"כ קשה על לשין רש"י ע"ו פי' כווכת רש"י אף

ביימן שהיו גני בכל הוגרין שנמש היינו קודם נ"י לא היו בני א"י חוגרין אבל

אחר כ"י קודם אכילה אף במ בבל לא כיו טהבין מחמח הפסק:
י"ג ב") בתום' ד"ב, וכשוחה כו'י ועוד דקובטא הוא דאוכל ראשין פו'י
כוולא ביאר לקני הגאון כעל הפחם דר"ל הא חינם אי הגא אוכל
דייאה

אברים מרדכי בלאא"ם מודור שלמה זלמן הלוי עפשטינן נ"י הן ביםי הורפי שכתי עיוני בדברי מאור עינינו המהרש"א ז"ל להגיה מאופל השיבושים אשר כפו פניו חרולים ועלו כלו קמשונים ולפלאות החסרון אשר יחסר לו כי לדעתי הקלושה נשמטו ככה תיבות ושורות שלימות וערבוב תיבות י אשר משום זה רבים נלאו לעמוד על תוכן דבריו י אם כי דבר בלשון קצרה ומאן דלא ידע מאי דמהוי במהוג כו'י אך פטהל הלחץ זו הרחק אשר לי אין ביכולתי להפק זממי ומחשבתי המובה י ווה המעם אשר לי ראוהו רבים ויהללוהו וזרווני לקובעם בדפום ונעתרתי לבקשתם: והשפשתי התיקונים מה שנתקן ברפום ווילנא כי כבר איתבדרו בעלמא וידוע לכל ומה שמצאתי במפרשים כתבתי בשמם ותקוחי נאמנה כי במעש הזה ישמחו המעיינים ויגילו הלומדים י והי כי ירווח לי הזמן אייחל לה' לבוא בהוספות יואם יישב בעיני הלומדים הנה אנכי מרשה להרפים הגהות האלו הנקוב בשם מירא דכיא בתוך דברי המהרש"א בשני קוי מרובעות כזה [] או בצדו של חמהרש"א אחר כלות שלשה שנים מיום צאת ממכבש הרפום י וזכות רבינו מאור עינינו דמהרש"א ז"ל יגן עלי להיות פרנסתי בריוח ובנחת ולא בצער מתחת ידו ית"ש בבדי שאוכל להגות בתורתו הקדושה ויקויים בי מקרא שכתוב פותח את ידיך וגר אמן:

#### מסכת ברכות

(י"ד א') במהרש"א בחום' ד"ה ימים שהיחיד כוִ' באמצע הלל משום דהמר איקלע רב לבבל ולא אמר איקלע רב לבי כנישחא כל"ל (ועיין בגמרא תעניה כ"ח ב' בחום' ד"ה אמר):

בא"ד דכל סברכות פותחות ותותמות בברוך הוץ כו' כל"ל:

(מ"ו ב") ברש"י ד"ה בד"ח בקטן כו': דחימח דסבר סברת המקשה כו' כל"ל: (כ"ג ב") בתום' ד"ה דברים כו': דפשיטח להו לכ"ע בבה"כ ערחי להשחין בהן ברחשו דמוחר כלל:

(כ"ט ב") בתום' ד"ם הא דאידכר כו' י בא"ד אלא ודאי כו' י הא דאידכר היים של ומטר לא אתי לדיוקא אבל אידכר טל לחודי' מחזירין אותו דפשיטא היא כיון דקאי כו' כל"ל:

(ל"א ב") בתום' ד"ה מכאן כו' כמו מלפניו או מלאחריו כל"ל:

(ל"ד א") בתום' ד"ה אמר פסוקא כו'. ולא ידענא משמעו. עיין בספר ברכת האש מ"ש בזה. ובהנהות הרש"ש הביא כן בשם הגר"א ז"ל. ואא הגאון כמפורסם מוהרר אברהם מאיר הלוי עפשעיין ז"ל שהיה אב"ד דהם הדש כחב דכוונת המהרש"א כך הוא דאדרבה משמעות הגמ' משמע דוא כפי' בה"ג דכאומר שמע שמע משמע כל חיבה משא"כ בברייתא קחמי החדי את שמע משמע הובת קריאה והיינו כל פסוק וא"כ מאי כחבו המשי דמשמעות הגמ' לא משמע כפי' בה"ג. או י"ל דכך הוא בוומא מדשור הנמ"

(ל"ה א") בתנס' ד"ה חרי חילחי מיל כו': עד הלילה ליכא אלא חרי חילחי מיל כו' כצ"ל: ד"ה בא"ד אבל חימא לר"י כו': לכאורה נראה לפרש דאף לרבה קשיא להו כו' כצ"ל:

(ל"ו ב") בתום' ד"ה חמין ותבשיל כו' : כח"ד וח"ת וחש סחם חמין כו' : דחבור בתבשיל משום דיפה לו ח"ב היכי שרי לח הוחמו כל ערכו דחמין כו' כל"ל:

(מ"ג א') בתים' ד"ה בעודן עליו כו'י ודע דלא אמרו כו'י אכל כך כרייתא דקתני אע"פ שאין עודן עליו אכור כו' כל"ל:

בתום' ד"ה ושני לי' כו' בח"ד דלגבי מטמת כו' דחפשר דהוה מפי למיחש בי' מדלמח חתי לכבויי כו' כל"ל:

(מ"ד א') בתום' ד"ה דסחם לפת כו' . אינהו ס"ל כרבון דפליגי אר"א בן תדאי כו' דסחם לפת וצונות לאו דלה ושלפה כו' כל"ל :

(מ"ח א') בתום' ד"ה וכי מפני כו' · ואי מתוקמא באים של הפתק כו' דהיינו באינו של הפתק כו' כצ"ל:

(כ' ב') בתום' ד"ה מקלת עליו כו' יולפי הפי' שכתבו החום' לעיל (מ"ג ב') ד"ה דכ"ע כו' בשם ר"י כו' כל"ל:

(נ"א א') בתום' ד"ה או ששמן כו'י דהא בהך דאכן ש"פ החבית אסהי' במניח כו' כל"ל:

(שם ב') בגם' וקדרה כו' . ולפי התוספתה כו' ולדברי התוספתה כו' כל"ל:

ב א') בגם' רבינא כו' דמינטר טפי בפרומביא מפרה המורדת באפסר דאל"כ כו' כל"ל (יד דוד):

(נ"ג א") בתום' ד"ה מהו ליתן ט'י ולעיל פרק כירה (מ"ג ב") כד"ם ופורסין ט' כצ"ל:

(שם ב') בגם' וכאגן חגן כו' אלא אקמיע ל"ל למיפרך ממחני' ולא בקמיע כו' אברייחא גופא כ"מ למיפרך דקחני זו חומר בבסמה מבאדם דמ"ש בבסמה כו' כל"ל:

(נ"ם ב') ברש"י ד"ה והא דכתיב כו'י שמוה מוכח ג"כ שמשת הוא כו' כלל:

(ש"ז ב") בתום' ד"ם חלב כדי נמיעה כו'י בח"ד ומיהו כגרוגרות כו'י עיין כוונתו בספר יד דוד:

(פ"ו ב") ברש"י ד"ה וליטבלו ביני שמשי כו'י ויש לדקדק דמחי קושיח וליטבלו ביני שמשי ולקבלו חורה בין השמשות דחימה דר"ע לית

לים דבטשכמה ירד ולא ס"ל ה' עומת אלא מכח הך קישיא 'דלקבלו תורם בימי שמשי וס"ל דהקפידה חורה גם על הלילה כדי שיהי' ה' שומת כו' כל"ל (זכר החיים דרוש כ"ב ומישב שם ממי):

(פ"ט ב') בתום' ד"ה חבלין כו' מודו רבנן לר"מ דמלטרפין כו' כלל:
(קט"ו ב') בתום' ד"ה לא ממט כו' דבפרק החקין (ס' א') מוכח בהדיא
כו' כלל:

(קי"ו פו') בחים' ד'ה מי דמי כו'י ולכך הוכרך לחלק לעיל לגבי שר ופשר

דאשון לא הוי ידשיכן אוכל שני אבל הי' להם לגזור על אוכל שמי ולא מיבעיא אוכל ראשון וכי תימא דהוה אמינא דעמויי נמי מעמא אוכל ראשון דהא לאר סברא כוא כיון דלא גזרו כמ"ש המהרש"א בעלמו דבשלמא לגבי משקין אין להקשות לגזור במשקין ולא מיבעיא אוכלין די"ל דבאמח בתחלה גזרו על החוכלין משום דזימנין דאכל אוכלין עמאין ושדי משקין דתרומה לפומי' השכיחי ולבסוף חזו דעבדי איפכא גזרו נמי על משקין אבל על האוכל שני

קשה לז"א דאוכל ראשון ואוכל שני חדא השיב להו כמ"ש החום' לקמן: (ט"ו ב') בתום' ד"ה אינהו כו': בא"ד מעיקרא גזור כו': ונ"ל דפסיקא להו בשום דוכתא כו' כל"ל:

בתום' ד"ה ועל בגדי ע"ה כו' : דחיישיון שמא של ע"ה כו' דפירושו ומי כו' כצ"ל:

(ט"ז ה') בתום' ד"ה ה"ג רש"י כו' בה"ד לה אתי לתעועי כו' לכחורה נרחה מדבריהם אלו כו' כל"ל:

(י"ח א') ברש"י ד"ה לא קעביד כו'י והיינו למאי דס"ד השתא לרב יוסף כו' כל"ל: (י"ט ב') בתיס' ד"ה ר' ישמעאל כו'י דר"ט דאמר לא יגמור כב"ש ולא כב"ה כו' לא אתיא כר"ט דסבר כל כו' כל"ל:

(כ' ב") בתום' ד"ה און שירא כו' הרי מלינו הוגיא כזו בפרק החקין דאמר חיובתא ופתר הכי אמר לימא כתואי כו' ראיתי רבים מתקשים בהבנתו ולילא דמסתפינא הייתי אומר דע"ם הוא וכל"ל הרי מלינו סוגיא כזו בפרק כל הגע (כ"ח א') דאמר תיובתא ובתר הכי אמר ואיבע"א ות"ש המהרש"א ועיין בתום' פרק הפרה (והוא בב"ק (מ"ז א') פרק שור שננח את הפרה בחים' ד"ה מאי עעמא) כוא גליון לפי העעות הכתוב בהמברש"א: פשוטה כו' ד"ה ומותר להשתמש כו' . ודע עוד כו' . ואי הוה סברא זו פשוטה כו' כל"ל:

(שם ב') בתום' ד"ם מעם להניח כו'י אבל רש"י פי' לקמן לב' בני אדם כו' כצ"ל:

בתום' ד"ה שהי' מונח כו' : אבל על תינוק כותי שמעמא בזיבה אע"פ שאינו זב לא גזרו רבון כו' כל"ל:

(כ'ב א') בתום' ד"ה אסור להסתפק כו' י אמרו כן בבני א"י דלכך סוכה אסורה כו' כל"ל:

(כ"ג ב') בתום' ד"ם גזירה כו' · דאין מדליקין בשמן של תרומה טמאה משום כצ"ל : (כ"ד ב') בתום' ד"ה איכא בינייהו כו' · דאי נמי לא הוה ג' תנאים כו' כצ"ל :

(כ"ו ב") בתום' ד"ה כשתא שתי כו'י בא"ד מוכח מדברי רבא כו'י יש לדקדק ומאי קושיא דאימא לא אימעט כו' כל"ל:

(כ"ח ב") בתום' ד"ם תפילין בסדיא כו' מלומר לא סוכשרו אלא מן כשחר בפיך כו' כל"ל:

(ל"ד ב") בתום' ד"ה ספק כו' ולפ"ז לא אינטריך כו'י עיין כוומא בספר

(ה' אַ') ברש"י ד"ם אך חלק כו' ווש ליישבי עיין לעיל ד' כ' כמכרש"ל ד"ם

(ח' א') בתום' ד"ם מטה החולקת כו'. ולפ"ז ודאי דאיכא לחלק בין עלים ואבנים תחתיו לאיט תחתיו במטה דמדליא ואיכא לפלוגי נמי בין מדליא ובין מחתיא כשאין עלים ואבנים תחתיו וחלמודא דמהלק כו' כל"ל. מדלית יבואר ממה שכתב הב"ז בהקדמה לטור או"ח בשו"ח השיישת לספר בדק הבית דפי' התום' לפי משחח החום' הישמם שמלח אלא אימו כו' כן פי' המהרש"א נמי ור"ל הא דכתבו החום' דלא משמט לי' שבשביל כך אין לריך בדיקה משום דאין דרך לשוח ולעבור תחת המעם על כרחך היים במעם דמתחיא והדם"ד השתא דמיירי במעה שהיא כשאר מעות ומשני הא דמדליא החתי' דיבול לעבור תהחי' בלא שחי' מ"כ היים בשאין עלים תחתי' דיבול לעבור תהחי' בלא שחי' אבל כשיש עלים תחתי' המעכבין אותו מלשבור תחתי' דבר פשים הוא דאין לריך בדיקה ולפ"ז ודאי דאיכא לחלק בין מלים ואבנים החתי לאין עלים ואבנים תחתי' היים במעה דמדליא ואיכא לפלו גי נמי בין מדליא ובין מתחיא היינו כשאין עלים ואבנים תחתי' וחלמדא לפלו גי נמי בין מדליא ובין מתחיא היינו כשאין עלים ואבנים תחתי' וחלמדא לפלו גי נמי בין מדליא ובין מתחיא היינו כשאין עלים ואבנים תחתי' ומלמדא לינו מו בין מדליא ובין מתחיא היינו כשאין עלים ואבנים תחתי' וחלמדא ביו מדליא ובין מתחיא היינו כשאין עלים ואבנים תחתי' וחלמדא ביו מדליא ובין מתחיא היינו כשאין עלים ואבנים תחתי' וחלמדא ביו מדליא ובין מתחיא היינו כשאין עלים ואבנים תחתי' וחלמדא ביו מדליא ובין מתחיא היינו כשאין עלים ואבנים החתי וחלם כו':

(מ' א') בגפ' טעמא דלא חזינא כו'י דודאי כאי טעמא דאין לדבר כוף לא שייך כלל על ממקים למקום אלא במביח לבית וכ"ש מהלר לחלר

ומשיר לשיר ובההות ודתי דתין כו' כל"ל. ושיין כוונתו בספר יד דוד : (שם ב') בתום ד"ה היינו ש' חנויות כו' : בת"ד ולה"ג גזרינן כז' : והולדכו לתרך בנמלא כיון שאין האיסור ידוש לת גזור כו' כל"ל :

(י"א אי) בתום' ד"ה אבל לא גודשין כו' כתב מהרש"ל כו' שיין כוונתו בסשר

יד דוד:

(י'ב אי) בתום' ד"ם באיזה יום כו'י דהא כל אחד מהם יכול לומר דמתחלה כו' כל"ל (בן משק):

(י"ג א') בהום' ד"כ מאי לאו כו' יושלישבי עיין בגמ' ב"מ (ל"ג א') במסרש"א

בחום' ד"ה כ"ד הדיומות:

(י'ז א') בתום' ד"ה רביעי בקודש כו' . ושד נראה להם דהוק כו' . כוומז נחם משום דק"ל לפי מה שפירש דהתום' פירשו להאי דאם יגע סמא נפש ככל אלה אכל נגישות שזכר בשרץ קאמר בכל אלה נגישות אם יהי' בסמא נפש א"ב מאי קאמר הגמ' בשלמא לשמואל מדהכא לא אשתבש החם ממי לא אשתבש הלא הבא אשתבש דאמרי טמא הלא השמן הוא המישי כמו בשרץ והיים סמא נפש כיא אב השומאה. ומה שנע בסמא נפש הוא ראשון . והלחם הוא שני והיין הוא לפי חשיי בשלמא לפי' רש"י שפירש להאי אם יגע טמא נשש בכל אלה אהרי דמפורש בקרא דהיים סמא מת בלחם . והלחם בכזיד . והחיד ביין . והיין בשמן . שפיר קאמר הגמ' בשלמא לשמאל מדהכא לא אשתבש החם המישי בוא וסמור לזה כתב ושוד נראה להם דחוק מי':

נמום'

- בין נששם בסים לדבר אסור כו' כל"ל י עיין כחותו בספר ליית הן כמוסם בסים לדבר אחרי פו:
- ברש"י ד"ם כדאמרינן מעיקרא כו'י כא ודאי כו'י עיין כוונחו בספר: לויח חן כנדפס בספר אדני פז:
- (ק"כ אי) ברש"י ד"ה אמעיי' כו'י דהא מעט מעט כוא טפל ומטפטף בו כו' כל"ל:
- (קכ"ב א') בתום' ד"ם משקה אחריו כו'י אכל אין לומר דנקע בהמחו כו'י עיין כוונתו בספר יד דוד:

(קב"ם ב") בתום' ד"ה ואזרו כו'י כמ"ש החום' פרק קמא דחולין (י"ם א')
ד"ה אמר כל"ל:

(קנ"ו א') בתום' ד"ה הלקטי כו' : בא"ד תל המתלקט כו' : ולפירש"י כיחא להו נמי לשון על גבן בלשון רבים כו' כל"ל

## מסכת עירובין

- (ט' ב') במהרש"א בתום' ד"ה ולרשב"ג כו' י ר"ל דמסחמא בלד השני שבמנדה כו' י שיין כוונתו בספר יד דוד:
- (כ"ג א") בתום' ד"ם ובלבד כו'י דליכא למימר דפליג ר"ע עלי' כו'י שיון כוולתו בספר יד דוד:
- (כ"ם ב") בתום' ד"ם האי אבוורנקי כו' בא"ד א"כ מכל כו' ולא מהא לכו למימר דמיירי בכוקף ולבסוף פתח והי' פתוח לבית והם לא ידשו אי מטעם זה התיר רבא או מטעם אבוורנקי כו' כל"ל (יד דוד):

(ל"ב ב") בתום ד"ם סכם בחילן כו' וכחי שינויית חיט מחיישב לפי סמסקנת כו' כל"ל:

(מ"ח א') בתום' ד"ה ר' יהודה כו'י דריש מי שהוליאוהו ד' אמוח לאו לכל בתוח אמר כו' כל"ל:

(נ"ח ב') בתום' ד"ה אין מודדין כו'י של המשים אמה שוה הוא בעלמו כו' כנ"ל (י"ד): (ס' א') ברש"י ד"ה פירא כו'י כיון דבעי שיור בעי חקון לחי בהסוא שיורא

כו' כציל:

(מ"ז ב") בתום' ד"ה שהמבוי כו' י וחלר אחת עם הבתים כו' כל"ל:

(ס"ח חוֹ) ברעם' ד"ה לשנות כו'י דבריהם ע"פ פי' בה"ג כו'י עיין טונתנ (בספר יד דוד:

(ע"ג ב') בתום' ד"ה אלא פשימא כו' ואפילו הכי אין מבפלין לשמואל כו' כצל:

(פ"ד א') ברש"י ד"ם זיז כו' ז דביינו באמלע דמה"ע לא מוקי לה בכוחל כ' ברש"י בצ' .כל"ל (דרכי יושר):

#### מסכת מסחים

(ד' א') במהרש"א בחום' ד"ם וישכם כו' . כמו במקדם דלא השכים יותר ומעמא משום דלאו מעיה כי' אע"ג כו' כנ"ל:

דרב של כרחך משום ככנה כו' ע"כ לא סבר כרבי דמאן דאית לי' כו' כל"ל: (כ"ו ב') בגם' הא בכור כו' . דדחוי יתירא כולי האי דלא מסיק אדעתי' כלל פשיטא דיש מוקצה כו' כל"ל:

(כ"ח א") ברש"י ד"ם ע"כ לא קאמר כו'י דע"כ כשתא בחלוקה איירי פריך ליי! אביי שפיר ואפשר דתלמודא כו' כל"ל:

(ליא ב') בגם' איני והאמר רב נחמן כו' אע"ג דח"ק דמחני' כו' עיין כוונחני בספר יד דול:

(ל"ז א") בתום' ד"ה ורמינהו כו' מ"מ המקשה דפריך דלמא ע"כ לא קאמרי ב"ש כו' דאכתי כו' כל"ל:

(ל"ם אי) ברש"י ד"ה כרגלי הממלא כו'י ולא אמרינן יש ברירה להחמיר לחייבו במעשר כו' כל"ל:

## מסכת ראש השנה

(ב' ב') במהרש"א ברש"י ד"ם ומלך בן מלך כו' נראה דר"ל כיון דירושה היא כו' כוולחו בזה דרש"י בא ליתן טעם על הא דקאמר הגמ' קמ"ל דלא מסמי ופי' רש"י הטעם דלכך לא מהכי לפי שהמלכות ירושה בי. וכיון דירושה כיא משום ככי לא מהני הא דאימנו עלי' מאדר כיון דממילא כוא ולא נשאר רק הא דמלך בן מלך הוא והגמ' לא קאמר דליהני רק דוקא בדאיבא הרתי דירים למעליותא אבל מלך בן מלך לחוד לא מהני כי כיכי דלא מהני אימנו עלי' להודא כדקאמר הגמ' לעיל: ועיין בעורי אבן: ואחר זמן רב ראיתי בספר יד דוד שפירש נמי כן:

## טסכת מגילה

(כ' ב') במהרש"א בתום' ד"ה ועוד האר"ח כו': ולא הוה קשיא לי' התם מעיקרא אלא מאלה המצח כו' כל"ל (יד דוד):

## מסכת מועד קמן

(י"ז ב') במהרשיא בתום' ד"ם ותנת דידן כו'י דהת תפילו בע"ש כז' מימי תכנו בי' כנ'ל:

(י"ט אי) בתום' ד"ה ר' יוםי כו'י ויש מפרשים כו'י ובמתני' דפליג ר' יהודה היינו דמתיר כו' כצ"ל:

(כ"א ב) בתום' ד"ה מכהן ואילך כו'י שהאבל יבא לבהכ"ג בס"ב משמע אפיני ראשון וא"כ כשיבא כו' כל"ל:

#### מסכת חגיגה

(כ' ב") במהרש"א בתום' ד"ם חקותם את רבו כו'י באור דבריהם דאו משום עבדות כו'י זקני הגאון מוכר"ר אברכם מאיר ז"ל הג"ל ביאר כוונתו דק"ל להמהרש"א במה שכתבו התום' ואי משום עבדות דלכאורה הי' לומדים פירושו (כ"ג ב') בחום' ד"ה ומה חלב כו': דלא חימא דלריה"ג לא הוה הלב כו' כל"ל: (כ"ז א') בהום' ד"ה עד שיהא כו': ויש לדחות: עיין בספר מקור מים היים הלכית עבודה זרה כז' קמ"א ס"ק א':

(נ"ו ב') בתום' ד"ה לחם שאין כו' . כפירש"י לעיל ניהם דכעין מעשה סמר

בר' כצ"ל:

(ל"ח א") בתום' ד"ה אתיא לחם כו' - משום דלרבק דפליגי אדר"מ סוה ס' כל"ל: (מ"א א") בגם' יכול ללאו כל צורם כו' - ויש ליישב - עיין הישוב בתשובות חכם לפי סי' ס"ג :

(מ"ד א) בתום' ד"ה : מקום מגשו כו' : בא"ד והואיל כו' : ועיין בתום' פרק ג' (מ"ד א) ד"ה טעם כעיקר מנ"ל כל"ל (מקור מים סיים):

(נ"ח מ') בתום' ד"ה ר' ישמעהל כו': כדמוקי בשבח דעלמה ופליגי בצויכין פרמין למוספין כו' כצ"ל (יד דוד):

(ם' א') בגם' ומדסיפא כו'י דומיא דרישא דכולה מחרי אלא בחישב כו' כל"ל:

(ס"ג מ') בגם' אמר הבה מי . כך דיוקם דהכא לא מחוקמא אלא כו' כל"ל: (קי"ת א') בתום' ד"ה מהודו כו' . אחר הלל הגדול ומוהגין לסיים בפסוק רננו

גדיקים וגו' ואח"כ מחחילין לומר הודו וגו' וטועה האומר כר' כצ"ל:

#### מסכת סוכה

(צ' א') בשהרש"א בחוס' ד"ה מ"ש גבי סובה כו' הא ודאי לדברי המחרץ כו'י
זקני הגאון בעל הפרדם ביאד כוונמו דק"ל אמאי לא קחני גבי הדם
כחקנה לחוד דע"ו לא מחרץ החום' כלים לזה פירש דנחה אק האין אזיל
קושיית החום' הא ודאי לדברי המסרץ כו' ר"ל דיהי' קושיית החום' דליקשי
המקשה מהך דהדם אהך דמבוי ז"א דגם הדם הוא דאורייתא ונפישן נמי מילי
וגם אין לימר דליקשי ממבוי על הדם לחוד ז"א דניחא לי' למקשה למיפרך מהך
דסוכה כו' ועצל"ל דעיקר קושיית החום' על המקשן דליקשי מהך דהדם על הך
דסוכה לכן מחרץ החום' דזה ידע המקשן דגבי הדם לריך לכחוב החקנה משום
דכוה אמינא דפהול לצמרי וא"כ לא קשה רק דלכחוב החקנה לחוד חה לא קשה
מהך דסוכה אלא מהך דמבויים"ל מקשה מהך דמבוי על הך דסוכה וממילא
יהי' נפשט הך דרדם דגם שם לא הי' קשה רק דלכחוב החקנה לחוד ושפיר
מסיק גם לדברי המחרץ לא יחורץ כו' ר"ל הך דלכחוב פסול לחוד:

(ל"צ א") ברש"י ד"ה ולולב מסוכה פו' והאי דנקט פלוגתייהו כו' כל"ל:

#### מסכת ביצה

(ח' א') במהרש"א בחוס' ד"ה אי הכי כו'י אתאי לא סבר רבה סברת המקשה : כו' מובן הוא לכל תילי ומשום הכי מכסין בו נמי ספק כו' כצ"ל :

(י"ד ב') בהוש' ד"ה הבורר קעניות בו'־ דבפשולת מרובה מודו ב"ש לב"ה דאים בורר האוכל אלא הפשולת בו' כל"ל:

(י"ו אַ') בחום' ד"ם מאי טעמא כו'י בא"ד זאם חאמר לר"י כו'י וטעמא

צרסיקן לי' זהו הכל אי גרסינן בחום' ועוד דאינו חולן לשחי בחים מבא"ב אי לא גרסיקן אמים כפשומו משמע דהשני' מותרת לשוק ר"ל ע"פ סברא דכל כשלה להלעה כמו דמשמע מאינו בונה שתי בתים ע"פ הברא דכל העולה ליצום י חסף בוונת המהרש"א דכתב ולבאורה קשה. ר"ל שהקישיא אימו אלא להאורה שמשמע הפירוש של הועוד דאינו חלן כו' וכן נאמר גבי אינו נוכה ומתרן דאין השמם מהלשון שיהי מותרת לשוק כי אם בצירוף ההברא של כל העולה ליצום או כל השלה להלא והשחא באינו בונה שתי בתים מי אי לא גרסיק המישע בונחלין להדא מקרא דלא יבנה אחיא שם כפשועו ע"פ הברא דבל העולה ליבום זק כי" להדא מקרא דלא יבנה אחיא שם כפשועו ע"פ הברא דבל העולהליבום זק כי" לא משחמע מאינו חולן שתי בחים שחהי מותרת לשוק דהא ע"ב הפירוש של לא יבנה מוציא מן הסברא זא"ב מוציא ג"כ מן ההברא שניך כקושוא חשר מן כל העולה ליבום זהו כוונת התום' אך הוא דוהק שעיקר הקושוא חשר מן המפר ע"כ מביר ובמים האי ועוד אינו כו':

(מ"ט ב') בתום' ד"ה סוטה נמי ש'י קרא דלהיות לו במהזיר גרושתו כר כצ"ל: (נ' ב') ברש"י ד"ה אין אחרי כלים סי'י ודבריו תמוהים בו'י שיון לקמן קי"ם מ' בנמ' כא מני ר' נחמי' בו':

#### מסכת בתובות

(כ"ז ב") בסהרש"א ברש"י ד"ה מי לימא כו'י ויש לישבי ולפע"ד נראה ליישב משום דלא אמר במחמי כמו בהברייתא הכל נאמנין להעיד חוץ מהימנה ובעלה דממא דלמידין מן הכללות במקום שמאמר בו חוץ אלא אמר ואם יש להם עדים אפילו עבד ואפילו שפחה הרי אלו נאמנין:

כא אמו כא אמ"ג דליכא למיגור בכו גופי' וא"כ אמאי כו' כל"ל: (ס"ו ב') בח"א ד"ה ארבע מאה זה כו'- קשה האיך קבל הכפל כו'י ולא ידעתי למה מקשה דוקא של השמי כאיך קבל הכפל כו' ולא מקשה מני של מקשיקבא האיך שלח להשמי הכפל הא שבר על לפני עור לא חתן מכשולי אך לפן דעם קלת מפרשים דהיכא דליכא אישור רק האל המקבל ולא אלל כמיסן לא פירושו כאילי בחינתם שהחקום של מבד אינו כלום כי בלאי חקנתם לא הי' איכפש לי' כי' חה אימ דכא אחר, חקנתם שובד לשמו יום אחד משא"ל משיקרא לא ידשו מוהד גם לפי גירסם כר' משלם פוא ממוה ביוחר כיון שיורם ואת רבו לא הקוחם א"ב וכי ע הפקרה שמאאי לרפו שישחרתי כל שיקר. ע"כ פירש במהרש"א דכוונחם ככי ואי משום עבדות ר"ל למה למו לב"ש לפלוג שליימו משוםרר בל שיקר: ע"כ פיסול אשה כי' לכם לאפלוגי שלא מקימם אומו להיות משופרר בל שיקר: ע"כ מבקר כמוכרש"א אבל לרבו לא איכפת לי' לעבד שאעפ"ב מכ"פ"הוא משחכר' ומסיק במכרש"א אבל לרבו לים לי' לעבד שאעפ"ב מל ב"ש מאי מקשים דלמש במכרש"א אבל לרבו לים לחקן כל לרבו ע"כ מכים אום בשביל עבדות לא כי' לכם לחקן שלא חבור מקן כמבד וא"כ אף שבשביל עבדות לא כי' לכם לחקן שלא חבר לא חקנתם וע"כ דשיקר חשו בחיקון העבד א"כ יש מבד ל"כ יש

(כ' מ') ברש"י ד"ם מדלמ קחני בהו כו'י וכן נרמה מהחום' בפידך פרקין (כ'מ

ב') ד"כ אמכורות כל'ל (יד דוד):

(כ"ם ה") בחום' ד"ה החונן בו'- כל מקום שנתוב כדדייק לעיל בדבור זה יוש בו' כצ"ל נר"ל שנשחר שפרים סי' כמוב בדבור הסום' כדדייק לעיל ב

## מסכת יבמות

(כ"ם מ") בשהריט"א בתים' ד"ה הכא איכא כו'י ומה שיש לדקדק עוד בום יתיישב על נכון כו' כל"ל:

(מ"ד מו) בתום' ד"ם גנייבם לחום כו'־ לכתורה קשה לדבריהם כו'־ זקני סגתון יסנ"ל ביחר בחומו חסו דכלה נרפה דשני הסברות שקולים הם כל סשלם גיפום כו' או כל כעולה לתלאה כו' דבמו דממעטינן מאם לא יחפון שבאם אי אפשר לקיים באם יהפון אזי פעור אף מחלצה כן נאמר שפרשת יכמין דלשיל אימ צורג אלא באשה שאפשר לקיים שאם לא יחשון כו' משא"כ בחשה שחם לפ ימפון לייבם בא יהקיים שיחלון לה מפני שהיא אינו עולה לחליצה אד גח תעלה ליצום ב"כ- והשתח הבי לחות הפום' ועוד דחינו חולך לשתי בתים משמע דהשני' פפורה לשוק כמו דמשמע מחינו בונה שחי בחים דפשורה לשוק היינו מכח סברא דכל שאימ עילה לימים וא"ב אם ערום הפסוק דלא יבנה סשחא ע"כ דקרה אשמועינן להוליא מסברא דכל באינו שלם לחלילה וגם הסברא שמי דבל השולה ליבום דמת"נ דאם כאמר דפברא דכל השולה ליבום קיימח לא הי' צריך כבמוב למעם מביח חלק כנשל כוון דנהמעם מלא יכנה שהשני' אינם מחייבמת כשתראשונה נסלנה א"ב ממילא אינה הוללת שכל העולה ליבום מי ואם הסברא של כל בשלה להלילה קיימת לה הי' לריך הכתוב לקרה דלה יבנה כיון דהשמי' . אינה חולנת מקרא דבית חלוך הנעל ומדוכחוב הוך תרי קראי לא יבוה ובית חלון סגעל ש"כ דכוונת הכחוב לסחור כל הב' הברות וא"כ האיך מחרץ הסרלן כל סשולה ליבום פי' כיון דהוא עלמו חירן לעיל מקרא דלא יבנה אלא ע"כ דלא גרסיני

- (ל"ד ב") בתום' ד"ה סד"א נילף כו' דהא איכא למילף מכ"ש מספלים וממלה כו' מכ"ש מספלים וממלה כו' כל"ל :
- (מ' ב') בתום' ד"ם תלמוד גדול כו'י דהמתרן סבר סברת המקשה כו' כל"ל:

## מסכת בבא קמא

- (ה' ב') במהרש"א בתום' ד"ה להלכוחיהן כו'. דהוה אחי שפיר מבעלי חיים והולרך כו' הוה פערי בהן חם מחק שלם אלא דניחא לי' למינקע כו' כל"ל:
- (ח' ח') בתום' ד"ה וחיבע"ח כו"י דניחח לי' לסבורי סברח קמייחח כו' כלל:
- (ש' ב') בתום' ד"ה ולר' יוהנן כו'י ל"ק להו המהי פריך מ"ש הכח ומ"ש הכם לפים סברתה כו' דלה הוי רבוחה כו' כל"ל:
- (ל"ה א") בתום' ד"ה נתכון לביים כו' אלא שור דומיא דידי' בדשכית ספי בדידי' דהיינו כוונה לבייש ויש ליישב דר"ל דליכא למימה דבלאו דומיא כו' כל"ל (בדפוס יוזעפאף) :

#### מסכת כבא מציעא

- (ו' ה') במהרש"א ברש"י ד"ה ג' שבועות כו'י הרמ"בם פ"ו כו' סי' רג"ה וכפירש"י בפרק המפקיד בשמעתה דה"ר ירמי' פעמים ששניהם כו' לה מוכח מידי
- דאיכא 'למימר בי' השתמוש כדאמריק לעיל בהדיא דכפירה כו' כצ"ל : מ"ד ב"ל בתוח' ד"ר תוחא נמו רו': דני"ר ברואא באורה מואר בתוורי בו' מ"ב"
- (י"ד ב') בחום' ד"ה סיפא נמי כו': דע"ל ברישא בלוקח מנזלן קמיירי כו' פ"ב בלוקח מנזלן כו' כל"ל :
- (ט"ו ה") בחום' ד"ה כשמד בדין כו' לא גבי הלא מבת הרי די"ל דלר"ה דמוקי דלגדים קחני דאם בא לוקח לגבות קרן כו' בא לגזל לגבות פירות כו" ודאי לריך לומר דהלגזל כשנבה הקרן מלוקח עמד עמו בדין וילא הקיל שהשדה כזאת שגבה מהלוקח לגזל ממנו ולשק עוד על הפירות שאבל הגילן ממנו וה"א שאם אח"ב מכר הגילן קרקעות שהגזל יגבה מהם דכבר ילא הקול בב"ד על גזילת הפירות הנגזלים ממנו לכך קאמר דמפני תקון העילם מפני שלא קצב עדיין מה שיגבה הגול בב"ד לכך לא גבי אלא מבני חרי וכאן ל"ק לי' מאי פהקא ש" בדין על בדמקשה לרבא ולרבה בר רב הונא משום דהכא ודאי הלוקח לא עמד בדין על הפירות שהרי אינו אלו אבל לרבא ולרבה בר רב הונא לא ידע לפלוגי בין קרן
- לפירות דמאי פסקא כו' כנ"ל (ועיין מהרבש"ך) : (כ' ב') ברש"ד ד"ה ואם יש עמהן סמפון כו' ר"ל בהלוואה כו' כוונהו ביאר

כנוד דודי הרב הנ"ל דכוונת המהרש"ה לפרש דברי רש"י דאיירי מתני"
בסמפון של סלוואה ולא בסמפון של כחובה דהי היירי מחמ' בסמפון של כחובה
הין כאן קושיא על רב דלמא מיירי מתני' שיש עדים שהסמפון ביד החובע
והתובע מודה שפרע לו ורב מיירי בהימו מודה לו ואין לומר דאי מודה מאי
ולימריך מתני' לאשמועינן ז"א דאיתא לעיל (י"ע ב') ח"ר מלא בובר בומן
בהאשה מודה יחזיר לבעל כו' ופריך הגמ' וליחיש דלמא כתבה ליתן בניהן כו'
ומשני רבא ש"מ כדשמואל דאמר שמואל המוכר שע"ח להבירו זהזר ומהלי מתר

שייך משום לפני עור וגו'י אין כאן קושיא כלל דכא כאן אין האיסור רק על המקבל כדתנן (פהה פ"ח מ"ע) מי שיש לו מאחיים זוז הרי זה לא יעול לקע שלחה ופיאה כו'י ומה שנתהבעו המפרשים על המהרש"א כבר כתבתי ליישב בשם זקני הרב הגדול מוהרר ישראל הלוי. עפשעיין ז"ל בספרי גבורות הארי הערה ל"ח ועיי"ש:

כומה (מ"ו ב') בסהרש"א בנמ' א"ר יהודה כו'י שיהא פוכל במום כל"ל:

## מסכת גימין

(י"ל א') במהרש"א בתום' ד"ה נעשה כו' דהמחרן סבר סברת המקשה כו' כציל: (י"ב ב') ברש"י ד"ה וכי תימא כו'י עוד במהרש"ל כו'י חדע מאשת כהן שמרדה כמו שנחבו החום' כו' כצ"ל:

## מסכת קדושין

(ו' א') במהרש"א בתוס' ד"ה לא יהא לו עסק עמהן כו' י ר"ל דרך דבור וכמחשםק בעלמא כו' זקני הגאון הנ"ל ביאר כוונתו דק"ל להמהרש"א דתום מפרשים בנירושין הוי החשש שיסבור שחינה מנורשת ומקשים קושייתם ולמה לא נפרש שיסבור שמנורשת לפי דעתו דהא לפי' פי' רש"י ע"כ הוי בחשם הכיי ע"כ מפרש דהבוונה הוא שהוא אינו רולה לגרשה דומיא דרישא שאינו רולה לקדשה וזה מוכח מדפי' ה"ר עזריאל שיסבור שאינה מקודשת י וא"כ בודאי יאמר הכל לפי דעתו שלא חהי' מגורשת ומקשים החום' שפיר אבל קשה לפי פי' המהרש"א על ה"ר עזריאל גופי' למה נדחוק לפרש שידבר על עבק קדושין ולא ירצה לקדשה וכן בגירושין אלא נפרש איפכא שירלה לקדשה ויהי' לפי דעתו מקודשת וכשחקבל קדושין מחחר לח ישגיח ע"ז כמ"ם התום' בסוף על השם דגירושין ובגירושין יסבור לפי דעתו שהיא מנורשת ויתיר אשת איש לשוק: ע"כ כ"ל הלא הלשון שתהי' מקודשת וכן במה שתהי' מנורשת ידוע לכל וה"כ הם ירצה לקדש בודהי יחמר כלשון כמועיל יותר מה במפורסם לכל משא"כ אם רוצה שלא תהי' מקודשת בקל יכול לטעות שיסבור כשישנה שום דבר מהלשון המורגל לא חהי' בו מקודשת וכן בגירושין לכן פירשו הפנין שלא ירלה לקדשה או לגרשה אבל לפ"ז כשאדם מקדם אומר הלשון המורגל שמקודשת ודאי א"כ לפי פי' רש"י ל"ל החשש בדיינים שיסברו שמקודבת ובאמת אינה מקודשת וכשתקבל קדושין מאחר יאמרו שקדושיו אינם כלום:

י"ג ב' בתום' ד"ה מדאמר רהמנא כו'י דרוחק להעמיד שנשאן באיסור דע"ז לא איצעקיך למעועי מיבוס דהשתא האח הי' אסור לקיימה היבס מיבניי

דהא יבום שלא במקום מצוה הוא וי"ל כגון דאביו של כה"ג כו' כצ"ל:
(ל"א א') בהום' ד"ה כבד את כו': ולולי דברי התום' הי' נראה לפרש כו': עיון
כוונחו בספר שושנת יעקב הנדפס בספר משפט שלום:

(נ"ו ב') בחום' ד"ה דאגר מינה כו'י דע"ה הלמודא לא מפליג כו'י עיין כווכתו בספר שובנת יעקב הנדפם בספר מבפט בלום :

(נ"ח אין) ברש"י ד"ה ולרמי דאמר כו'י בא"ד ואינו יודע לאו כפירה כו'י על

מענת איני יודע כו' כצ"ל :

(ק"ח אן) בתוש' ד"ם כאי מאן כו' : דבמלרנות קאיירי דהכי מייתי לי' כו' כל'ל:

#### מסכת בבא בתרא

(י"ת בי) בסהרש"א בתום' ד"ה ואי לא המיך כו' : בא"ד ה"מ אילן כו' יוסבר ר"י על המזיק כו' כל"ל :

(ל"ב בי) בתום' ד"ם והאר"י כו' יום לדקדק כו' י שיין כתוטת כ"ו א' במהרש"א

בתום' ד"ה והאר"י:

(ק"כ ב") בח"א ד"ה ויקח הח בת לוי כו'י שהיא בת לוי ממש על כרחך כיי הפלא ממנו כו' ואם הוא סוליד בן מאה כן יהי' הפלא כו' בזקמחה

בת ע"ג שנה ואין דרך אשה כו' דהיינו בת פ"ג שנה ויהי' הפלא כו' כצ"ל:

(קמ"ג א') בתום' ד"ה אין לך מר כו'י ומשום דהפנימי שבקישות כו' כל"ל:

## מסכת סנהדרין

(י"ג א") בשהרש"א בחום' ד'ה ור' יוסי כו': דאפילו מקלח הג ליכא בתקופה כישנה והיינו ע"י עיבור חודש אבל הרישא דקאמר כו' כצ"ל:

(י"ח אן) בתום' ד"ה כ"ג כו' . דהמחי לה משני דהי לה תגי שום דבר הום

ם"ד דאין דמין כו' כצ"ל:

(כ"ח א") בתום ד"ה כיון דמעלמא אחי כו'י ויש ליישב בדוחקי ולפע"ד נראד ליישב דא"כ כו"ל להנמ' למימר הכי אי הכי הו"ל בלישי בשמי קשה

לישב דוו כול נתחלה אמר רב אחי אבא לא ישיד לי הוא ובנו וחתנו וחתמו דרב אדרב ר"ל נתחלה אמר רב אחי אבא לא ישיד לי הוא ובנו וחתנו וחתמו כדור אחר דמי א"כ פסול שלישי בשני ואה"כ אמר אף אני לא אשיד לי אמי ובני משמע אבל בני לבנו ישיד וא"כ אבשר שלישי בשני אלא מדלא אמר הכי אלא אמר אי הכי הו"ל שלישי בשני ורב אכשר שלישי בשני משמע דהקושיא הוא ממתני' כפירוש רש"י :

(כ"ד א) בנש' מה להלן באישות הכתוב מדבר כו'י כתב הרת"ם כו' כציל

(ערוך לגר):

(ל"ט א") בתום' ד"ה ולא והרי יפ"ח כו'י ואפשר דאילא כו' כל"ל (ערוך לכר):

(ס' ב') בתום ד"ם וליהשוב כו' כנגד האומות עיין שם ר"ל כנגד כו' כצל:

(פ"ם ב") בתים' ד"ה ומה מכה כו'י שלפנינו שנעשה בו בלא בעמך כו' כצל:

(פ"ח א") בתום׳ ד"כ מרחו מעשר כו׳ . לפעור מן החרומה כחינח כו׳ כציל:

#### מסכת מכות

(ש"ז כ") במהרש"א בתום' ד"ה ריסק כו'י ועיין על כל דבריהם דהכא בתום' לכלק גיד הנשה (לו ב') ד"ה ור' יהודה כל"ל (נר חמיד):
במהרש"א

ואפיי מבני עדיו בחתימיו זכין לו י א"כ אינעריך מחני' שפיר לאשמושיק דלא חיישינן לקטניא אי כרבא אי כאביי ולכן פי' רש"י דבהלוואה איירי דומיא דמלא שש"ח בין שמרותיו . ועיין לעיל (י"ע ב') בחוס' ד"ה מלח שובר כו' וליחוש כו' ועיי"ש במהרש"ח שהחב דבהלווחה לה בייך קנונית ועיי"ש וח"ב ליכח למימר דמחמי מיירי במודה המטה דח"כ לח חילטריך לחבמועיק מידי ולכן פריך כגמ' בפיר על רב:

(כ"ב א') בתום' ד"ה שטף נהר כו' בא"ד ואין להקשות כו'י מכ"ש במרדפין

ומדיוקא דקתני כו' כצ"ל:

(כ"ד א') בהום' ד"ה ומודה ר"ש כו'י דכה"ג מדייק חלמודא לעיל כו' כל"ל:

בתום' ד"ה אבל שנים כו' . שהוא דרך הנוח ולרבא בחד אית לי' כו' כל"ל:

(שם ב') ברש"י ד"ם הימה מישרהל כו'י דם"ה לרשב"ה מדחזיל בחר רוב כו' מויל נמי בתר רוב, כו' כל"ל:

(כ"ם א") בתום' ד"ה הא בכובא כו' אמאי לא סבר סברת רב זביד כו' כל"ל:

(ל"ח ב") ברש"י ד"ה בחיתי' למרי' כו' פי' דדין פריקה כו'. עיין כוונחו בבחור לכמהר"ם שיף:

(ל"ב א') בתום' ד"ה ב"ד הדיוטות כו' י ר"ל דהך מחני' דמוכרת כו' עיין

פסחים (י"ג א') במהרש"א בחום' ד"ה מהי לאו:

(ל'ג ב') בתום 'ד"ה סמפקיד אית דל"ג הו שאבדו כו'י ולא ניחא להו לפרש

בטוען טעות גוב באבדה כנון שואבד החפץ מהשומר ומלאו אחר וסובשו ממח וטוען שכנכבה ממכו וכשבע ובחו עדים דמבלם כפל כדחמריתן

בפרק הנחל קמא (ק"ו ב") דלישנא דנמלא הגוב בו' כל"ל (ושיין חידושי רע"א) :

(ס' ב') ברש"י ד"ה ח"ל לא חשיך כו' . דלא גמרינן מלוה מן לוה משום כו' כל"ל: (ס"ז א') בתום' ד"ה הממאנת כו' . בלוותה ואכלה ומכ"ש שני' דאין לה כחובה כי' בממאכת ואיילונית כמי לא איצעריך כו' כל"ל:

(ע"א ב') בתום' ד"ה כנון שנשא ונחן כו' יור"ל שישראל כמלוה כו'י עיין כוונחו בבאור להמהר"ם שיף:

(ע"ה ב') ברש"י ד"ה שהי' ר"ג מהמיר שאם החלו נוטל מהן כשער הזול פני עכ"ל בל"ל משום דבבא הראשונה נקט כל"ל. כוונתו בזה משום דק"ל דכו"ל לרש"י לומר שאם הוקרו נוטל מהן כשער הזול דכוא רבותא שפי דפשתא מקבל חיטין מועטין ממה שנחן לכן כתב דכל"ל כמו בהוא ברש"י שלפנינו והיינו מבום דבבא הראבונה נקטי וכן פירש החוי"ט במשנה זו ד"ה ביוקר כו' ועיי"שי ולא כמו ששמעתי מפרשים דלהמהרש"א הי' קשה לי' קישיא הנ"ל לכן הגים ברש"י ת בת כו' וכוונתו על בבה השני' נמי דריינו שהם היקרו נועל מהן כשער סזול דום לא יחכן חדא דכן בוא דרך המהרש"א בכ"מ לליין חיבת כו' אחם הגהתו וכוונתו על סיום הדבר דוק וחבכחי ואי כוונתו להכי כך סול"ל כשער סזול כו' ואשמועיהן כו' עכ"ל כצ"ל יועוד כך כי"ל להגיה שהם כוקרו נועל מכן כשער היולי ובאמח כן הוא ברש"י באלפס ובנ"י וכן הגיה המהר"ם שיף . לכ נראה ברור כמ"ש כנראם תהחויש הנ"ל:

#### מסכת הוריות

(י' א') במתרש"א ברש"י ד"ה ומתעה את כו'י נותן עיניו בכוכב אחד כו' מתן עיניו בלפון והכוכב מתהלך לדרום ורואהו ללדו אחר כו' כל"ל:

## מסכת חולין

(ד' ב') במהרש'א בתו' ד"ה מיתר מיד כו' הא ודאי דכמו דשיעור לישה לחוד (ד' ב') ביין כוונתו בספר בושנה יעקב הנדפם בספר משפט שלום:

(מ"ז ב') בגם' רב פשא כו'י מחובר מעיקרו ולא ניחא לי' כו' כנ"ל:

(י"ח א') בתום' ד"ה אבל בכאר פבעות כרי לא הרי רוב הפבעות ככולו ופחיטתו פסולה כו' כל"ל :

(ל"ר ב") בתום' ד"ה האוכל כו': כיון דהיכה שלישי בתרומה כהוכל שלישי של מהרת חרומה כו' כל"ל:

(ל"ט א") בתום' ד"ה חוץ קשיה לר"י כו' - דליכא לאוקמי אלא כר"א ולא קאמרי כני כו' כל"ל :

(מ"ד ב') בגם' והתניא חכם ששימא כו' · מ"מ רב דשדר קמי' כו' · שיין כוונחו בספר פנים מאירות ח"א סי' ג' :

(מ"ז ב') בתום' ד"ם שלישי כו' משום דתרי זימני לא הוה חזקה כו' כצל:

(ק' ת') בחום' ד"ה חתיכה עלמה כו' ר"ל דלא החכר זה כו': עיין כוונתו בספר לב ארי':

(ק"ו ב') בתום' ד"ם אמר רביכו' . דלא ניחא לי' למימר שיתרץ כמו לר"ח דלחומרא דקאמר שמואל כו' . עיין כוונהו בספר לב ארי':

(קי"ט ב') בתום' ד"ה שומר כו': דקבועין בשדרה א"כ מוכח דאף בשני אוכלין הלוקין מלטרפין ויש ליישב דגם הס"ד אֹביק אדעהי' דקבועין בשדרה כו' כל"ל (ועיין לב אֹרי) :

(ק"כ א') בתום ד"ם מה להנך כו' ואפילו למ"ד לאו לאיבר ם שמדה כו' כציל: (קב"א ב') בתום' ד"ה שובד בוכבים ששחט כו' דלישראל לא הזיא אבל כו' כצ'ל:

#### מסכת נדה

במהרש"א בתום' ד"ה כל אשם שיש לה ווסת כו'. הוצרבו לכל זה
כו'. זקני סגאון הכ"ל ביאר כוונתו דק"ל להמהרש"א דלחרט חיכף דסכא
מיירי ניש לה ווסת והתם בד' נשים ושניהם בוים ולא מצינו למילף חדא מאידך
מיירי ניש לה ווסת והתם בד' נשים ושניהם בוים ולא מצינו למילף חדא מאידך
בישבק אלא שר"ל דל"ל ככא כלל ואף אי הוה תמ בלי הפשק הוה מיותר
בישבק אלא שר"ל דל"ל ככא כלל ואף אי הוה תמ בלי הפשק הוה מיותר
ביש הכא דמשמשת לריכה בדיקה כיון דקחמי לקמן בהדיא האי דימו
ביש לא כוו מתרצים אלא דהחם מתמא קחני אש"פ שאמרו דיה בשחה כו' והי
מפקח כיון דשניהם שוים ע"כ מתרצים החום' דעב"פ לא הוי הכא

## מסכת שבועות

- (ד' כ') במהרש"א כתום' ד"ם דתנית מרלע כו'י דפליני בשל בען ותבר כו' דכשל בען ותבר כו' ולת פליגי תלת בשל ען כו' כל"ל :
- (ז' א') בתום' ד"ה התיא טומאה כו' בא"ד ומיהו חימא כו' אבל לר"ל איכא למימר כו' כל"ל :
- (ח' ב") בתום' ד"ה ונכפר חיטן כו' בח"ד והשחח ח"ש כו'י שנששה כל השרה מד הקרבת כו' כל"ל :
- (יא ב') בתום' ד"ה אי ככי כו'י בא"ד ואפילי קדם כו'י דקדשי כדק הבית לא היו בכלל העמדה כו' כל"ל :
- (י"ג ב') ברש"י ד"ה אלו כו' : בא"ד עוד הקשה שם כו'י וכלא ניתוקו עתו שהוא בעלתו כו' כל"ל :
- (י"ד א') בתום' ד"ה כולן קרויין כו': ובאמח שהחום' בפרק שתי מדוח (צ"ב א') ד"ה כושוו כולן מטין כדבריו כו' כצ"ל :
- (י"ח ב') בתום' ד"ה אלמא כו' . דסבר לה בהא כרבא דמשמש מת פפור כו' כצל:
- (י"ם ב') ברש"ד ד"ה ח"ק הבר כו' · ולקמן בספק חלב כו' · שין כווכחו בספר נר חמיד בכריחות י"ט ה' :
- (כ' ב') בגם' ואף ר"י כו' זנקט רבין אר"י מכטא לא אוכל לך כו' כל"ל : בגם' כלפי לייא כו' אליבא דר' ישמטאל וכרב דימי כו' כל"ל:
  - בהום' ד"ה כל שישנו כו'י א"א לומר מסיפי' לרישי' כל"ל :
- (כ"ז א') בגם' אלא מדאילטריך כו': וחדע דהעבת אחרים לא איירי כו' כל"ל:
- (כ"ח א") בחום' ד"ה אמר רבא כו' בא"ד שאכלה בזדון כו'י באותה שעה גם כאיסור ולאו שב מידיעתו הוא כו' כל"ל :
- (מ"ז א') בחום׳ ד"ה מתוך כו' בא"ד אבל ק"ק כוי . דמודו כמי בנסכא ובחמשין לא ידענא דאינו יכול כו' כצ"ל :

## מסכת עבודה זרה

- (י'ב א') במהרש"א בגמ' ואי חנא מעוח כו': נראה מזה דלא מחא ליי לחלמודא למימר הכא כו': עיין כוונתו בספר שושנת יעקב הנדפש בספר משפט שלום:
- (ש"ז ב') בתום' ד"ה רב אשי כו' ומינה אומר ר"י דאיכא למידק נמי מדהוי לי' למיתני כל חי' דקה שיש בה חק כו' דאיכא למידק מיני' כו' כל"ל (ישו"ב):
- (מ"ג ב') בהום' ד"ה שוחק חורה כו'י ויש ליישבי עיין בגמ' פסת ה') במהרש"א ד"ה עיכד כוכנים דלא:
  - (ס"ג ב') בתוס' ד"ה אין עודרין כו': דשרי הנאה לגמרי ליין נשך יי בהנאה כו' כל"ל :
- (ע' א') בתום ד"ם שמע ישראל כו׳ כוי מזוג ושוחה אי נמי שאשים פני כשולחן כו' כל"ל :

הנהות והחשים פלוקפים על השים פפה שהעלתי ביפי עלופי שבת (ל"ג א") ברש"י ד"ה מי מפים כו' שעברתי על דת כו' . ע' ברכו' כ"ע א' : (ק"ח ה') בתים' ד"ה ר"ח ל"ג וקדלו מיח לחקבולי אפי' כו' לפענ"ד נרחה דל"ל ר"ח ל"ג וקדלו כו' · ושיון לשיל ס"ה ב' בחוס' ד"ה סהדת רבת פרת כו' מפום דלפיטחו אזיל ורש"י דגרים וקדלו כו' אזיל לפיטחו:

(קכ"ז א') בתום' ד"ה ולמעמך כו'י פי' כל השדה כולהי כוונתם בזה מבום דים לפרש הגמ' ב' פירושים · ח' ושימר רבי את הלקו משום דכל גברא וגברא מפמי לו' לנפשי' ב' ועימר רבי כל השדה כולה משום דחד גברא מפני לי' לכולה - לזה בא התום' ופירשו ושימר רבי כל השדה כולה ר"ל דאין לפרש ועימר רבי את הלקו א"כ מאי פריך הגמ' ולטעמך רבי בדנפשי' שימר כיון מהדין כוח כך דכל גברח וגברח מפמ לי' לנפשי' וח"כ ע"כ הולרך רבי בעלמו דוקא לפנות את מקומו יועוד מאי קאמר אלא כו'י ולעולם כו' כיון דמעיקרא מתי סבירת לו' הכי אלת עבל"ל דהפירוש בגמ' ושימר רבי היינו כל השדה כולה וא"ב פרוך הגמ' שפיר ולטעמך רכי בדופשי' עימר בחמי' וכי אורחי' דושית בהבי אלת מיה ועימר ולעולם כו':

(קל"ז ב') בתום' ד"ם תולין כו' - ולריך לפרש כו' - כוונחם למ"ש במגילה ז' ב' בחום׳ ד"ה כאן במכשירין כו' מ"ל דודאי אוכל נפש המחקלקל כו' ב ועוי"ם בתהרם"ח:

משרום (כן א') ברש"י ד"ה אור לי"ד כו'י שיין זכחים כ"ו כ' נתום' ד"ם לאר לפלישי:

(שם ב') בתום' ד"ה אי פשיטא לך כי' ישיון סנהדרין ש"ה ב' בחום' ד"ה כאן כאב: (י' א') ברשי ד"ם שחם כן כו' ולאו חלר ממש קחמר כו' שיין לעיל ח' ח': (כ"ג ב") בתום' ד"ה ומה הלב כו' ולא מצי למיעבד נמי ק"ו מדם ר"ל ומה דם

שענוש כרת מותר בכנאה גיד שאין שנוש כרת לא כ"ש והוה עדיף מפי דלפ"ז לה הי' יכול ר"ש למיפרך מה לדם שכן הוחר מכלנו חצל חי' דהה דם חי' אסוח : אך קשה דאפילו בדם יכול ר"ש למיפרך מה לדם שכן הוחר מכלנו אלל דגים וחגבים וצ"ע:

(כ"כ ב") בקם' לא אפשר וקמכוון כו'י עיין קרבן נחמאל אית י"ד ד"ה לא אפשר וקמכוון כו' מה שהמח בל"ע רב' ועיין לל"ה על הום' ד"ה שחמי היבל םהקשה כמי ומיישב על ככון:

(פ"ח ה") בגש' לערוהו י שיין רבב"ם לקמן ק"ז ה' ד"ה לערי':

'וֹבשׁ ב') בחום ד"ם ערב פכחים אי גרסינן ערבי מחא כו' והנה רבים ראו כן חמהו דלחירון אי נמי כו' הול"ל ערבי פסחים ולולא יראתי לשלוח יד ולכני' לייתי אומר דט"ם הוא וכל"ל אי גרסיכן פרב ניחא פרב ששוחטין בו שסחים ותר נרסיק ערכי ה"ק ערב פכח רתשון ושמי ר"ל דלח ניחח לכו למימר דלכך נקם שרכי משום שרכי פכחים שככל שנה ושנה דדוקה גבי שבתות ויתים שובים שכן פליבה בשנכ שיין שפיר למיחמי ערכי אבל פסח באים אלא פעם אחת רכי ועיין בחום' כמולחות בססר רב מרדכי ובחשל ないのか

בסכי ואגב זה כפסיק כאן ג"כ דבתא יסעה אדם ויסצור דיש לה ווכת חמורה ויוקים מתני' דכתם דוקא ביש לה ווכת ועפ"ז הולרט כתום' לסיים דכתם בד' פנים מיירי דלא הוה ילפינן מהכא כיון דהכא קחני בהדיא ביש לה ווכת הי' שפיר הוה אמינא דהיא המורה:

(ח' ב') בגם' אי ר"א מאי איריא אילן כו' דלישנא דקאמרי חכתים מפני שקטפו זהו פריו ככי משמע אף שאין לקטף פרי כלל כו' זקני הגאון הג"ל כחב דתיבת אף שאין לקטף לכאורה הוא ט"ם ול"ל כבאין לקטף ור"ל דקשה מנ"ל להמקשן דהך מפני שקטפו פי' דוקא גאילן שאינו טושה פרי דהא קאמר מאן הכמים ר"א דאמר קטפו זהו פריו והיינו ע"כ אפילי געושה פרי וע"ז מסיק מלישנא דקאמרי חכמים כו' ר"ל שהוא מיותר כל עיקר והול"ל יש לקטף שביעית לחד וממילא ידעינן דקטף פרי כמו דקחני במחני לעיל אלא ע"כ דאז בייתי

אומר דמיירי אף בעושה פרי ולכן מסיים מפני שקטפו לחוד זהו פריו:
(שם) ברש"י ד"ה דילדה לשבעה כו': ובפרק החולן (מ"ג א') נמי היכא מאן
דפליג כו' ומפרק החולן (מ"ב א') אלא דבכל גויני כו' כל"ל (ערוך לנר):
(י"א א') בתום' ד"ה ממעיין סהום כו': וקשה הא בראחה כו' וכפירש"י ול"ל

דת"ם החום' בשלשה חדשים כו' כל"ל:

(שם ב') בתום' ד"ה אפילו הכי כו'. היינו בשהל השלש שומת כו'. זקני הנאון הכ"ל ביאר כוזנתו דר"ל אם הי' יכול להיות כל הג' שונות ביתי עוהר כגון מאי ומסיק דומיא דקבישות זוסת דהוי עוגה עשרים יום ואעפ"כ אינה קובשת וע"כ דההפסק בין עשרים לעשרים לא חשיב הפסק דאל"כ למה לא קובשת באמת אלא ע"כ דלא חשיב הפסק כיון שאינן ראוין לעומאה א"ב אף לג' עונות שהוא ל' יום ג"כ לא חשיב הפסקה:

(ט"ז אי) ברש"י ד"ה חוששת לווסת כו'י דמטמאה משעת ווכתה דאי ס"ד

דבראחה שמאה אפילו הוי ווסת דרבנן כו' כל"ל (ערוך לנר):

(ב' ב') ברש"י ד"ם חזר וטימא בו' י דהא בהא הליא כו' י זקרי הגאון הכ"ל ביאר כוונתו דר"ל דאם טימא אתמול מספק א"כ הוי ביום כמו ראי ראשונה וכשטיהר אין לו אלא מה שטיריו רואות וא"כ אף אם ראה להדיא את"כ במשתנה אעפ"כ לא הי' לו לחלות שמאתמול הי' טמא משא"כ כשטימא התמול ודאי וא"כ לא הי' לו לטהר למחר אלא משום דסבר דה"א להשתנות וש"כ הי' כן אתמול ולא חזי שפיר א"כ כשראה אח"כ שמשתנה נשאר בטומאה של החמול

(כ"ח א') בתום' ד"ה שנאמר כו'י לריך למעועי ומוכר דלא מעמא כו' כל"ל:

(כ"מ ב') ברש"י ד"ה אימא כו'י לא הוה עבילת זיבתה למחר כו' כל"ל:

(ל"ד אי) ברש"י ד"ה בש"א כו'י ואדרבה טהרו דמה לגמרי כו' כלל:

(ל"ח א') בתום' ד"ה מאי דעתך כו'י ועוד דמשמע בריש המפלח דת"ק דר"י כו' כל"ל (סררו טהרה):

(מ"ו א') בגם' אלא כו' י כיון דלא כוי אלא ספיקא דרבנן כו' כל"ל: (נ"ו ב') בתוםי ד"ה ובמגעת כו'י וכ"ש ככא דאין כאן כחם כו' עכ"ל בלל!:

בת ת"ח ישת בת גדולי סדור : נמלא לפ"ו אם חדמן לאדם ב' שידוכים י אי ת"ח וכת"ח הינו מיוהם ב' בת גדולי כדור ואבי' אינו ת"ח איזה משריהם א לזה אמר נהית דרגא נסיב איתתא ר"ל הבת ח"ח אף שהת"ח אינו מיוחם כי בח ת"ח קודמת לבת גדולי סדור

ם) בגם' רב הוי מלער לי' דביתהו כו'י עיין בספר היחן החזרתי : בקינערם אחרון

זובו.ת (ל"ו א") בתום' ד"ה אלמנה שתפסה כו' פי' הריב"ן כו' ור"ח וס"ג פירשו כו'י וקשה לי ח"כ מחי מתקיף מר בר רב חשי מ"ש צי מכחובה ממ"כ אי מיירי בתפסה לאחר מיתה כפי' הריב"ן הלא יש נ"מ מאולות לכחובה דלכך במזונות מהני תפיסה משום דמזוני לא טרפה ממשעבדי כהובה טלפה ממשעבדי כתירוץ התוש'י ואי מיירי בתפשה מחיים כפיי וס"ג ג"כ יש כ"מ בין מזונות לכתובה דלכך במזונות מהני תפיסה משום ומי נתנה לגבות מחיים אבל כתובה לא נתנה לגבות מחיים. ודוחק לתרך בר רב אשי לא ניהא לי' לפלוני בכך - ונראה לי לומר דמר בר אשי סבר ולטלין אוקי בהזקת המוחזק לכך מקשה מר בר רב אשי כיון דתפסם מינן בחזקת המוחזק ח"ב מ"ש במזוני אמרינן מה שתפסה תפסה אבל הה מפקינן ומשני ר' יצחק בר נפחלי לרבילא הכי אמרינן משמי' דרבא ה כ"ל אש"ג דמוקמיון בחזקת כמוחזק ה"מ במזוני מבום דלא ערפה עבדי אבל בתובה טרפה ממשעבדי כתירון התום' או לפי' ר"ח וה"ב בו דמיירי שתפסה מחיים י"ל דה"פ ה"מ במזוני משום דמזוני נתנה לגבות מבל כתובה לא נתנה לגבות מחיים. ונראה לי לומר דלכך לא ניחא לי׳ ן לפרש כפי' ר"ח וה"ג משים דא"ב אפילו לכתובה נמי מהכי תפיסם ש לקמן (צ'ח א') גבי כסא דכספא ועוד דלשון אלמנה שהפסה משמע למהר מיחת הבעל ור"ח וה"ג לא ניחא להו לפרש כפי' הריב"ן דא"כ בעי מר בר רב אשי למימר דאפילו בכתובה לא מפקיכן כדפי' כתום'

לעיל (פ"ד ב") בד"ה והוא שחפם מחיים כו' ועיי"ם: (ב' א') בתום' ז'ה כמביא גם כו' ומה שנוהגין לכתוב י"ב שורות בגם כן׳ . שיין טעם ככון בספר קרלת יעקב לרגאון מהר"י אלגזי

משנה לפון ח"ב חות ג' סי' קס"ג ד"ה גע:

ברש"י דוה היסתרי זוזי כו'י עיין לקמן מ"ה ב' ברש"י ד"ה חיסתרת יושיין הולון מ"ד ב' ברש"י ד"ה בתליסר חיסתרי:

ין (כ' ה') בבתני' האשה נקנית בשלשה דרכים בכסף ובשער ובביאם.

ומקשים המפרשים אמאי לא תני התנא ביאה קודם שמר קדם קרא ובעלה והדר כתב ויצאה והיתה דילפינן מיני' קנין שטרי וראיתי ל אור חדש בחירן וז"ל דסחנא לא מלי למיתני סכי משום דאי כוי תני בני מקים לטשות דחין מנינה דרישה ממעט חופה הו חליפין כחמור לקמן א') רק דסולרך סתנא למיתני מנינא כי היכי דלא חימא דליכא כי אם ב נים וסיינו בככף ובביחה בעינן שניהם יחדיו וכסברת פש"ם לקמן (ע' ב') דמשמי

כנהתי משמע נמי מליון התום' שמליינים ערב פסחים משמע מחה דלשון ערב ניחא עפי:

ד'ה (ו' ה') בגמ' דהי השמועינן המר כו': עיין שבת ה' ב' בתום' דה החיכו': (כ"ה ב"ד בשבת כו': וקשה מכ"ל דכשבת כו': וקשה מכ"ל דכשבת כו': וקשה מכ"ל דכד לה מהימן והי משום דכתו כי': וגרהה משום דקשה מכ"ל דהד לה מהימן והי משום דבתו כי עדים עמו להעיד עליו דלמה מעשה שהי' כך הי' לזה פי' רש"י בשבת והי חד

כמי מסימן לא היו רשאין לילך ב' עדים להעיד עליו שהרי הליכת השני הוא

ללא לורך כיון דחד נמי מסימן וע"כ מוכח דחד לא מסימן:

מגילה (ז' ב') בגם' אמר רבא הייב אינים לבסומי בפוריא כו'י וסנה כמה דיו

נשחפכו והרבה קולמסין נשתברו בבחור המחמר הזה י דאשנה חלקי בזה כי היי להם איזה שיר ע"ד א"ב מתיבות הדומות זו לזו והוא מורה קללה להמן וברכה למרדכי ב"ד זהי אורה למלדכיי אורה להמן ר"ל קללה במו (שופעים ה') אורו מרוזי ברכם למרדכיי ברכה להמן ר"ל קללה כמו (מלכים א' כ"א) ברך נבות אלהים ומלך: גאולה למרדכי יגאולה להמן ר"ל טינוף במג (מלאבי א") לחם מנואל : וכן כסדר עד ת' דוק ותשכח : וכנז האדם כשדעתו מיושבת עליו אם שואלין אותו מה בין אורה למרדכי לאורה להמן ישיב ויאמר שזה לשון אור וזה לשון ארור וכן כסדר עד ת' משא"ל כשהוא מבוסם אין מבחין בין עוב לרע ואינו יודע בין ארור המן לברוך מרדבי כלומר שזה מורה על קללה להמן חב מורה על ברכה למרדכי . והנה תרוב הימים ומחמת עלטול הגלות נשתכת השיר סום. אך זוכרין שהיו נוהגין לשורר בסעודת פורים הזמר אורה למרדכי ונשתבשו לשורר אורה למרדכי . אפלה להמן ברכה למרדכי בכי' להמן . גאולה למרדכי כו'י אבל האמת יורה דרכו שהי' השיר ע"ד שבתבתי וזהו כוונת רבא מייב אינים לבסומי בפוריא כו' כלומר כיון שהוא מבוסם אינו יודע לפרש מה שנאמר להמן מורה על קללה ומה שנאמר למרדכי מורה על ברכה אלא שלשניהם: פתרון החד כוא לו:

יבמות (ג' ב') בתום' ד"ה לפי שאינן בלרת לרה וא"ת דמשכהת לה לרת לרה

לענין בועל שנשחת לחחיו ולו חשה חחרת ומת בלח בנים דשבת לרחה מן הבועל כו'י ולכחורה יש לדקדק הח כתבו התום' בנמ' סופה (כ) בד"ה כשם כו' בשם הירושלמי כשם שחסורה לחחיו של בעל כך לביל לחחיו של בועלי וח"כ חין כחן קושיח כלל דהח לח משכחת לרת לרם לחחיו של בועל היים לשולי ונרחה דהח דחמרו בירושלמי שחסורה לחחיו של בועל היים לשחל חחרה להנשח לחחיה של בועל חבל משום דרף חם לח היתה מוסה רם לחורה אף בדיעבד וחם נשחת תלח משום דרף אם לח היתה מוסה רם מנרשה אסורה ג"כ עליו משום חתח אחיו בחיי בעלה:

(כ"ד א') בגב' כי אלפאי ר"ל ראשונה כמו חקועה אלפא לשמן י מנחות ב"ב א') בגב' נחיח דרגא נסיב איחתאי ולכאורה קשה הא אמרו במ"ב א') בגב' נחים דרגא נטולם ימכור אדם כל מה שיש לו וישא

ונראה דכוונת הגמ' כך הוא משום דאמרינן (שם) ת'ר שם ימכור א

तेत्र

מ"ו א") בגש' ואי אשמועיק מועד כו' . עיין שבת ה' כ' בתוס' ד"ה ואי אשמעיק: (כ"ל ב') ברש"י ד"ה פרון כו' ול זדרם נמי לא הזי כו' . עיין שבת פ"ד ב' ברש"י ד"ה ודין הוא :

דש"י ד"ה הניחת כו' תף בגד ועור שומחת שבעה. אלא למ"ד כו' בבד ועור

- במת כו' דחי משכבת זרע הוה גמר כו' כנ"ל: ש"ל מ") בגם' ת"ר ממשמע שנחמר סקל יכקל השיר כו' מה ת"ל לח יחכל חת בשרו כו יוהקשה אא"ז הנאון נספרו הפרד"ם בדרוש לש"ח (כ"ב א") מאי מקשה ממשמע שנאמר סקל יסקל סשור כו' כלא איתא במסכת עדיות (פ"ו ב"א מקשה ממשמע שנאמר סקל יסקל סשור כו' כלא איתא במסכת עדיות (פ"ו ב"א) העיד ר' יסודה בן בבא על תרנגול שנסקל בירושלים על שהרג את הלפש ליכן אתרו בנמ' חלין (ה"מ א') עוף שהרג את הנפש בעי להחויי לבי דינא לקיומי בי' ונערת הרע מקרבך) ואיתא בגמ' חולין (כ"ז ב') ר' ילחק אומר אין שחימה במי הנערת הרע מקרבך) ואיתא בגמ' חולין (כ"ז ב') ר' ילחק אומר אין שחימה לשיף מן החורה וא"כ דלמא אתי לא יאכל את בשרו היכא דבקלי' מבקל לשיף למינא דמותר בהכילה דהא אין לריך שחימה יובראמי כבוד הגאון במפורסם משכרה ברוך מרוכי נ"י האב"ד דנאווהרדק (וכשת הוא אב"ד בשעדלין בעסמ"ת מ"ם ברית יעקב) איך נעלם ממנו רש"י מפורבת במקומו בד"ם הין שהימה לשק בין ואין נבלח שוף קרוי' נבלה אלא א"ב מחה מאלי' הו ברגה במכה שלא ע"י יושנים אבל נהירה או עיקור סימנים כשר בוי וכן פי' רש"י (כ"ח א') בד"ה לעהרם בל נבלה בו'; וכן כחבו התום' לעיל (כ' א') בד"ה לא אמרן כו'י וכן בכריתות בד"ם הכל דם שחימה כו'י הרי להדיח חף דעוף הין לריך שחימה מ"מ תידה או עיקור סימנים בעי וא"ב היכא דסקלי' מסקל לעוף הוי נבלה וחסור מבילה א"ב מהיבי חיתי לומר דמוחר באכילה [והנה בעין פליאה א ראיתי בספלם הגאון המפורסם מוהרר לבי הירש חיות ז"ל בהנהוחיו במככת מיר שם א') על הכרו"פ דהוכיח הכרו"פ ביו"ד סי' כ"ב ס"ק ב' דלמ"ד אין שחימה לשף מן החורה אין נבלה וערפה בשף : ונעלם מממ רש"י הנ"ל דבהדיא מוכת ב"ע מודו דים נבלה וערפה בעוף רק נחירה בסימנים מהני משום דנחירתו י פיא שחיטתו על"ד וכבר הזכרתי זאת בספרי גבורות הארי אמנם אחר זה יינתי בכרו"פ וראיתי שלא נעלם מממ הרש"י הנ"ל דלא כוכיח בכרו"פ דלמ"ד שחיטה לטוף מן החורה אין נכלה וטרפה בשוף דבוה כ"ש מודו דיש נכלה פס בעיף רק סוכית סכרו"פ דלמ"ד אין שהימה לעיף מן החורה אין איכור כר מן כהי מסג בעוף ועיי"ש] · והנה אחר זמן רב ראיתי בספר זכר החים . ארוש ע') להגהון המפורסם מוהרר חיים הכהן רפאפורע ז"ל שהקשה ממי על בכ"ל כמו שהקשה מרן זקני הנאון הנ"ל . ובאמת הוא פליאה עצמה על במאורות הגדולים איך אספו נגהם ולא ראו מאור עינינו רש"י ז"ל שמפרש בדיא במקומו דנחירה או עיקור סימנים בעי וכאשר נתקבל בבוד ש"ב הנאון מוכרר יחיאל מיכל הלוי עפשטיין כ"י בעהמ"ח ספר הור לישרים על הישר לר"ח לאב"ד בפה נאווהרדק ושאלתי ממט להגיד לי פתרון דבר אולי בידו ליישב : ואמר לי דלא קשה כלל ע"פ מה דאמרינן בגמ' סוהדרין (מ"ם ב") מות יומת התכה רולח הוא אין לי אלא במיתה הבתובה בו מנין שאם אי

דמשמי אי מסחש כוד אמינא שד דמקדש וכדר בשיל ושיי"שי א"כ יש מאן
למיטשי לומד דכוונת כתנא דכסף וביאם בשיגן שניהם יחד קמ"ל ותנא מניי בצלש דרכים דכסף לבד וביאם לבד קונה ושדיין למשושי הופה או חליפין ב שמענו אמטי להכי השיל התנא שעד בין כסף לביאם ממילא אין שים מניי למיטשי ולומר דבשי ב' קנינים יחד וש"כ או הא או הא קאמר ומקשה שפיר מניי ל"ל אלא ש"כ למשושי חופה או חליפין הוא דאתי שב"ל. ולדעתי הקלרה המים עליו דבדרא קושיא לדוכתא דכלא רבי הוא דלמד קדושי ביאה מקרא ובשל והוא לא חש להטעות דהוה אמינא עד דמקדש והדר בעיל והטעם הוא כמ"ל הרשב"א דרבי סובר כר' יונתן דמשמש או הא או הא שד שיפרוש לך הכת"ל יחדיו א"כ רבי שהידר המשניות הי' לו להקדים ביאם קודם שער דלא הש להטעש הנ"ל: ודוחק לומר דרבי הש לעעות העולם וצ"ע:

בתום׳ ד"כ ב"ם הומרים בדינר בו' זהע"ג דחי קכלה קדושין מהחר הוו ב"ש לחומון

כו'י זדפריהם כתומים י והנה העולם מפרשים הכי כנון שהראשון קדו בפרועה זהשני קדשה בדינר זמח"כ מת הדאשון לב"ה הוו קולא משום דהיק מקודבת לסרחבון ולא סיילא קדובי שני וכיון שמת כרחשון מותרת לכנשא לא ולב"ם הוו חומרא משום דלא היתה מקודשת להראשון רק להשני והשני ם קיים והשורה להנשא לאחרי אמנם עיקר חבר מן הספר והכי הול"ל ואע"ג ד קבלה קדושין מאחר זמת הראשון הוו ב"ש לחומראי הן אמח כי ראיפי בחידו מהר"י הלוי החיו של הט"ז שהגי' כן זכתב כן מצחתי מוגה יוכן רחיתי בכ עלמות יובף שנתב כן כשם תושפות הרח"ם י אבל בכל התום' שלפנית לא כת כן . גם לשנין חלילם מוו ב"ש לקולא וב"ם לחומרא . לכך נראה לפרש הכי דקאל הגמ' לקמן (ד"ה ה") מ"ם דב"ם ה"ר זירה שכן השה מקפדה של שלמה וח מחקדבת בפהות מדיגר . ופריך הגמ' אלא משתה כגון בנתי' דר' ינאי כו' ומז פשעה ידה זקצלה גח קאמינה (ר"ל והפילו בפרועה מחקדשת) כי קאמינה דקד בלילית כו"ולפ"ז י"ל דמותה כתוםי הכי זתפ"ג דתי קבלה קדושין מתחר כו" כנון בהרחשון קדשה בפרושה בלילה והשני קדשה בפרושה ביום ופשעה יי וקבלם כרי חזינן דלח קפדה הנפשה להחקדש דוקא בדינר וחיישינן נמי לקד הרחשון שמח נתרותה גם להרחשון וח"ב חיים יכולה להנשח לכל חחד מת אח"כ ביתן החד מהם גע זכ"ש שאינה ישלה להנשא לאחר כי ממ"ג גא מהשנים הוו קדושין וצריכה גע מזה יומזה משום דשמא נתרנהה גם להראש ומקודשת לסרהשון או שמא נתרצתה דוקא לסשני זלא להראשון כיון דקדשה כלל לא רשסה הנועבע אם הוא דינר או פרועה ומקודשת להשני. הבל לב"ה מקודא

להרחשון ולח להשמי וח"ב לב"ם הוו קולה ולב"ש הזו חומרת:

ב"ה (ג'ב') ברש"י ד"ה חדם מועד כו': כוונתו למ"ש בחום' ד"ה והחגן אה (ד' ב') ברש"י ד"ה חגא חדם סי ובור לא מיירי כו': עיין ש' הלכה אדם מישרת (ע' ב') ברש"י ד"ה שליש במאה כו : עיין של"ה שער האוחיות אות ה' : ' (ע' ב') ברש"י ד"ה חמי רב יוסף : אדר"א פריך ג"ל דלרש"י לא הי' הגרם (י"ד א') ברש"י ד"ה חמי רב יוסף : זכעין זה נדה ב' ב ברש"י ד"ה מ

מ' וד"ה ומ"ם כו':

כגמ'

# וימת שמואל

ספד מר על פמירת הגאון המובהק נזר ישראל ותפארתו והב עמו בכל לבו, מוהר"ר שמואל מאהילעווער ולל"ה, הגאב"ד דעיר ביאליםמאק יע"א. שהלך לעולמו ביום ה' י"מ סיון תרנ"ח.

אשר נשאתי ביום א' פ' חקת ובלק בעיר ליבויא.

יחיאל מיכל האוושא יליד עיר קעלם, חונה בעיר שקוד יע"א, בעה"ם ספר מיכל מים.

## ווארשא

ברפום שולרבערג ושותפו, מוואררא 6 ברפום תרב"ת

## и умеръ самуилъ

т. е

Надгробная рѣчь надъ умершимъ Бѣлостокскимъ раввиномъ Самуиломъ Могилеверомъ

COCT. I. M. PORTIA

BAPIIIABA

Типографія Шульдберга и Ком., Гвердая № 6.

אחה יכול להמישו במיחה הכתובה בו שאחה ממיתו בכל מיתה שאחה יכולל ח"ל מוח יומת כמבה מ"מי וכן כוא בכ"מי וא"כ אם הפוף כרג את כנפב מחריבין ב"ד לזרוק חץ להמיחו וההץ עקר הסימנין: ועיין בגמ' חלין ( רבת הוה בדיק לי גירת לר' יוסי בר החליפת ושחט בה שופת בהדי וא"כ לריך קרא בכהאי גוונא וקישית מרן זקני הגאון הנ"ל נכונה עכ"די איכא למידק בדברי ש"ב הגאון הכ"ל דהא עיקר קוביית מרן זקני הגא כחיך ילפינן מלח יאכל את בשרו שאם בחטו לאחר בנגמר דינו אסור בו דלמא שמטו לאחר שנגמר דינו מותר באכילה וקרא איירי לאסור היכא ד מסקל לשוף דהא אין לריך שהיעה למ"ד אין שחיעה לעוף מן התורה וע"ז ו שפיר הגהו מוהרר ברוך מרדכי הנ"ל הח פי' רש"י אף למ"ד אין שחיטה מן החורה אבל נחירה או עיקור סימנים בעי מאי אמרת דקרא איירי דברנו ב"ד את העוף ע"י חן ונעקרו כסימנים כא למ"ד אין שחיעה לעו סתולם נחירתו ועיקור הסימנים זו היא שחיפתו ואפילו הכי אשרה תורם שנומר דינו למיחה ה"ב ממילה הסברה נוחנת ג"ב בבהמה שהם שחטו שחימתו לאחר שנגמר דינו למיתה שיהא אבור באכילה י וצ"ל דהתם גבי לא מציכן לקיומי בה סקילה כיון דפרח ובזריקת חץ ועקירת הסימנים הוא מיתפו חחת סקילתו משח"כ בברמה דמצינן לקיומי בה סקילה משום הכי שחטו לאחר שנגמר דינו מוחר באכילה · אך אעפ"כ קשה הא בבהמה נמי מש לה דלא מלינן לקיומי בה סקילה וכגון דברחה הבהמה וא"כ מחוייבין ב"ד ל חן ובדקיסו מקודם שלא יהי' בו שום פגימה וזרקו עלי והי' בה שחיעה אפילו כבי אסור . אבל שחעו לאחר שנגמר דינו מוחר באכילה וא"כ אמאי מ מרן זקני הגאון ז"ל דוקא בעוף כא בבסמה נמי איכא למימר שאם שחטו ל בננפר דינו מוחר באכילה והאי לא יאכל את בברו אתי להורות דאם ב סברמס כנ"ל יועיד אמאי מקשה דוקא למ"ד אין שחיטה לעוף מן החורה ים להקשות כמי למ"ד יש שחיטה לעיף כן התורה וכנון דפרח העוף ובדקו את החץ וזרקו עלי' והי' בה שחיטה כדין אפילו הכי אסור באכילה י והנה דודי ברב כמופלג בחו"י מוסרר נחמן הלוי עפשמיין נ"י מסלאנימא כחב לי ל סכי דאפשר לומר כיון דעבדו הב"ד מעשה שבדקו החץ לשם שחיטה אפינו מחשבהם לקיים בזה ג"ב דין מיחה אין מחשבה מוליאו מידי מעשה כדאמרינן סוכה (י"ד א') ובגמ' קדושין (נ"ט ב') ובודאי לא קיימו בזה דין מיתתו ולא . רק שחיטה לחוד והם בכהאי גווגא אסור יהי' מוכח שאם שחטו לאחר שי דינו הסיר ומשום ככי לא בייך קושיית מרן זקני הגאון ז"ל רק בעוף ודוקא הין שחישה לעיף מן התורה עכ"ד. ולפענ"ד זה ליתא דהנה הרשב"א גיעין (נ"ג א') מקשה על הגמ' דקאמר פרה שהפניסה לרבקה על מנת שר ותדום וא"ת מ"ם מפיגול דהוי במהשבה נמי הע"ג דלא עביד מעשה ו שאני החם דבשעה שמפגל עושה מעשה שבוחט אבל הכא אינו עושה מ עכ"די וח"כ לפ"ז היכי אמריכן אין מחשבה מוליאו מידי מעשה אלא היכא נעשה הדבר ואמ"ב חושב בלא יהי' כן אבל היכא דמטשה ומחשבה באין ין 63

# דברים אחרים אל הקורא.

נקרא נקראתי לעיר ליבויא, להספיד את הגאון מוהר"ר שמואל מאהליווער זצלל"ה, ונשאתי עליו מספד מר ביום א' פ' חריב בבית המדרש של בני זאמום דשם.

אז אמרתי בלבי מי יתן ויחוקו בספר מלי, ויפוצו בישראל, בהיותי בווארשא, לרגל גמר הדפסת ספרי "מיכל מים" [דרוש, וחדוש ה על כל סדר וסדר שבתורה, אשר בעה"י יוגמר חלק אחד ממנו איזה שבועות]. מצאתי מקום להוציא אדיר חפצי לאור, והנהו נדפס דם מיוחד, כמו שדרשתי בפני קהל ועדה, כאשר עיניכם תחזינה.

ידעתי שחברי ורבותי מיודעי, ישאלו ויתמהו, מה ראיתי להרפים די זה, בכרך קמן בפני עצמו, יותר מההספרים האחרים אשר תי, על הסתלקותן של גאוני וגדולי דורנו? ואף כי שחלק אחד מספרי ר, עומר לצאת לאור בעזה"י בקרב, היה לי לצרפו לדרושי חבורי. השאלה הזאת והדומות לה, עלי להשיבכם חברי ורבותי רק אחת, ין כאן המקום להתחשב ולהתוכח בפרמיות סבת ההדפסה הזאת).

כבן אוהב לעמנו, עוררני מצבנו האיום, בשנים האחרונות עוד לחקור ולחשוב את סבת ירידתנו פלאים מיום ליום, ברוחניותינו אריותינו, ואחרי כל העיונים והחשבונות, הוכחתי גם אני ככל גי דבר לאשורו, שמקור כל הרעות וכל צרותינו הוא חסרון, יגשים גרולים, מובי לב, ואוהבי עמם באמת, אשר יחפצו ויוכלו וידעו להשתדל למובת עמנו ואשרם, אם כי סבות החסרון הזה רבות הנה, ועגפיה ישתרנו עד למרחוק, אם בימוד רוע מצב החומרי של ישראל וגדוליו, אם בחסרון כחות רוחניים, מאיזה סבה ומעם שיהיה, זאת אנו Дозволено Цензурою. Варшава, 30 Іюля 1898 г.

#### הספד

## על הרב הגאון מהרש"מ. אב"ד בעיר ביאליםמאק.

אמר ר' אבא בר אבינא מפני מה נסמכה פרשת מרים לאפר פרה,

א מלמד שכשם שאפר הפרה מכפר, כך מיתת הצדיקים מכפרת. אמד יודן מפני מה נסמבה מיתת אהרן לשבירת הלוחות, אלא מלמד שהיה הלפני הקב"ה מיתתו של אהרן כשיבור לוחות. אמר ר' חייא בר אבא, חד בניסן מתו בניו של אהרן, ולמה מזכיר מיתתן ביום הכפורים, א מלמד שכשם שיוה"ב מכפר, כך מיתתן של צדיקים מכפרת. ומנין ה"כ מכפר? שנאמר [ויקרא מ"ז] כי ביום הזה יכפר עליכם למהד כם. ומנין שמיתתו של צדיקים מכפרת, דכתיב (שמואל ב' כ"א) ויקברו עצמות שאול, ויעתר אלהים לארץ אחרי כן [מדרש רבה ויקרא מוף כ"]. בעמדי להספד את הגאון ר' שמואל מאהליווער הגאב"ד דעיר מליסמאק יע"א, בעיר אשר אנשיה, נמית רוחם, ורכות לבם אינם לים לי מאז, מצאתי לישר ולחובה להקרים דברי חז"ל (שבת דף קנ"ג

אמר רב יהודה בריה דרב שמואל בר שילא משמיה דרב, מהמפרז אדם ניכר, אם בן עוה"ב הוא אם לאו. ופריך הגמרא, איני, והאמר רב לרב שמואל בר שילא, אחים בהספידא, דהתם קאימנא, ומשני, קשיא, הא דמחמו ליה ואחים, והא דמחמו ליה ולא אחים. רשי אם בן עוה"ב הוא, שאם כשר היה הכל בוכין עליו, ומורידין זות ומספרין בשבחו כו", הא דמחממין ליה להספידא ואחים כר, לם חמומי בעי, שאין בני אדם נכמרין כ"ב על זקן, ומיהו לאדם

ו) דאיתא התם.

ד כי מחממו בהספירא מחממו ובכו כולהו, ולמי שאינו חסיד כיכ. ממו ליה ולא מחממו עכ"ל. לפי דברי הגמרא הנ"ל קשה מאד בזמנינו להספיד איזה אדם גדול, כי שמת בזקנותו, שלדברי רש"י אין בני אדם נכמרין כ"כ על זקן,

רואים שהתמעמו מאד בעו"ה, אגשים כאלו בעמנו, וספינת ישר **מפולמלת ומנורנדת על גלי מי ים הזועף, רק מחסרון חובלים ומלח** אמיצי רוח, שהיה בידם להסיר הרבה מן הרע, ולהביא רוב מובה לישרא ולכן יהמה לבי כחלילים לפמירתו של הגרש"מ זצ"ל, אשר בו התאחן הרצון והיכולת, לב חם, ואהבה בוערה לפעול לטובת עטנו הנדכה, ו **היה רבר** נשגב ממנו, והפקיר ממונו לאלפים, ומרח ועמל הרבה בגופ זותר על כבודו, למובת ישראל ואשרו, כפי אשר מצא למובה ולאשר והרבה מאד עלה בירו, וכפי שידעתיו והכרתיו ובחנתיו הימב, היו כ מעשיו ופעולותיו לשם ה' עמו ותורתו, קבל על עצמו את אשר התנה ה את משה רבינו, וכן התנה הוא את פרנסי ישראל שהעמיד, כמבוא בילקום פי בהעלתך "בני ישראל מרחנים הם, על מנת שיסקלו אתכ באבנים ומעפרים עליכם בעפר" כו', ידע הקב"ה שכח סבלנות נורא מאר נדרש לפרנסי ישראל האמיתיים, בלב תמים, אף בהיות כל העם מאוח בטרבר, תחת הנהגתו של משה רבינו ע"ה. ומכ"ש בדורנו זה, אש חולקנו למפלגות שונות ורבות בעונותינו הרבים, כמה אהבת הלאו וכמה סבלנות ואמץ רוח, ידרש עתה לפרנס ישראל, החפץ להרבות מובה וחסד לעמו, שלא ייעף ולא ירבץ תחת משא המרחנים מצח אחד, והמבימים אחריו מצד השני, — רוחי הבוער לאהבת פרנסי ישרא ועסקי בטובתם, אם ברוחניותם ואם בחומריותם, וידיעתי בענות נפשם וכח סבלנותם, לא יסתפק במה שהספדתיו וספרתי בשבחו של הגרשים זצלל״ה בבית המדרש הנוכר, הפצי שישמעו דברי לכל אחינו בני ישראל שידעו להוקיר את אוהכם באמת ותום לבב ודרש מובתם, ושיועמו לפרנס כמותו בזמנינו, שם בספרותנו הקדושה והעתיקה, אולי יתעורו אחב"י ע"י דברי המעמים האלו, להוקיר את דורשי מובתם באמת, שיוקל עי"ו משאת החפצים לעסוק במובתם ולהאשירם כפי כהם ואונם והיה זה שברי. והנני אוסר על כל אדם להדפים קונטרסי זה בלא רשותי מפורש בכ"י וחתימתי ממני או מבאי כחי, במדינתנו או בחוץ למדינתנו, כפי דיני תוח"ק וחוקי הממשלה יר"ה.

תבוית פה ווארשא, יום אי חמשה ימים לירח מנחם אב, תרנחיית לפייק

המחבר.

איתא במס' שמחות פרק ח', ותולין מפתחו ופנקסו של מת בארונו, מפני עגמת נפש (עי"ש בהגהת הגר"א שמוכח שקאי על האמור שם מקודם ומגלים פניהם של חתנים כו') וכשמת שמואל הקמן תלו מפתחו ופנקסו בארונו מפני שלא היה לו בן, והיו ר"ג הזקן וראב"ע מספידים עליו ואומרים, על זה נאה לבכות על זה נאה להתאבל, מלכים מתים ומניחים כתריהם לבניהם, עשירים מתים ומניחים עושר לבניהם, שמואל הקמן נמל כל החמודות שבעולם והלך לו.

אמרתי לעניננו, שאף שלפי דברי חז"ל קשה לחמם את השומעים להוריד דמעות על זקן שמת, וכבוד הגרש"מ זצללה"ה, כבר היה בן ע"ד שנה בפמירתו, לפי מצבנו עתה, כאשר נתבונן מעם, תכאב לנו מאד פמירתו אף בהיותו זקן, אמר הקב"ה ליחזקאל (יחזקאל כ' כ"א) ואתה בן אדם האנח, בשברון מתנים ובמרירות תאנח לעיניהם: והיה כי יאמרז אליך על מה אתה נאנח, ואמרת אליהם, אל שמועה כי באה, ונמם כל לב, ורפו כל ידים, וכהתה כל רוח וכל ברכים תלכנה מים.

כפי סדרו של כל דבר נוכל לשפום מכל מסובב על הסבה, וכן מהסבה על המסובב, אם אנו רואים שאחד מכה את חבירו בממיל ברזל, נוכל להבין ולשפום מראש, שמאד יכאב להמוכה, ויאנח ויצעק הרבה מיסוריו, ואם יכה איש את רעהו רק בשבט דק, נבין מראש שהמוכה לא יצעל כ"ב, כי לא יכאב לו הרבה, וכן נוכל הבין מהמבה את המסובב, אם אנו שומעים את מוכה אחר שיאנח ויצעק מכאב לב מיסוריו, אות הוא כי שלמה בו יד מכהו בחזקה, ואם אנחותיו קמנים ומעמים המה, נוכח מזה שהכאת מכהו היתה קמנה ורפויה, זה סדרו של עולם והנהגתה, בכל זאת ימצאון גם בענינים כאלו דברים היוצאים מכלל סררו של עולם וחהרגל, יוכל לקרות לפרקים, שאף אם עצם ההכאה היתה קמנה ורפה, בכין יאָנח המוכה הרבה, ויוריד כנחל דמעה על צרותיו ויסוריו, כגון אם גראה נער הולך לבית הספר, ופגע בו נער כנילו, והכהו פעם אחת בשבט הרק שבירו, ואם נראה שהנער הסוכה יתחלדאל מאד, ויאָנח ויבכה, ויוריד דמעות הרבה, נתפלא עליו מאד. הלא עצם ההבאה קפנה וקלה היתה, למה זה יאנח ויצער כ"ב, ולא יתן פונת בת עינו, ואם נשאלהו דבר זה, יוכל היות שתשובתו יברר לנו את שברון לבו ונודל אנחתו אף מההכאה הקמנה, הוא ישיב לנו, שלא מעשם ההכאה והכאב בכה כ"כ, רק שההכאה תזכיר לו את מצבו ומעמרה בעולמו עתה, ואת אשר היה לו בימים שעברו, ותקותו לימים יבואו. הוא יספר לנו שהוריו ומגדליו היו אנשים מובים וישרים, אהבוהו אהבת נפשם, והיו גם עשירים בכסף וזהב, ומסחרם ושמם המוב היה גדול

מחשש שמא לא יעלה ביר הספרן לחמם לב השומעים, ומזה יוכי לרון ח"ו את הנספד שאיננו בן עוה"ב, וכמה פעמים יקרה כואת של יעלה ביד הספדן לעורר לב שומעיו שיורידו דמעות, אף על גו"ג ישראל **הנודעים ברוב צדקותם וחסידותם, אבל באמת כוונת הגמ' כפשומ** נאחז נא לרמיון, אם נרצה להרתיח מים לאיזה דבר, לא ישוה בכל פע גודל התבערה וזמן החמום עד שירתיח, אם נקח מים פושרין להרתיחם אז אף באיזה קסמים דקים ובזמן מועם יעלה בידנו להביאם לנקורו הרתיחה, אבל אם נקח מים צוננים להרתיחם, ואף כי שלג וכפור בים החורף, אז בוראי ידרשו איזה בקיעי עצים, שיעלו שלהבת גדולה, ולפ גורל התבערה ימהר החמום והרתיחה, כן הוא בענין ההספר, אשר ע הספרן לפעול על לב שומעיו לרכותם ע"י חמומיה, ולהביאם לירי רתיחו הורדת דמעות, תלוי בכחותיו של הספדן, ובמבעי האנשים השומעים דבריו אם לב השומעים חם לה' ולתורתו ולעמו, ואם ידעו ויבינו, מה המו גדולי ישראל לעמנו, ואף כי עתה בזמנינו אשר גרד פלאים מיום א יום, אז אם כחותיו של הספדן קטנים המה, ורק כקסמים דקים יבעו ויעורר את חום לב שומעיו, ג"ב יתעוררו וירתיחו ויורידו דמעות על אברתם, אבל אם שומעי דבריו קרים המה בכל עניני ההרגש מה המח נו"ג ישראל לעמנו, ומכש"כ אם קרים המה גם בעצם היהדות, אם מפני מרדתם כי רבו, או מסבה אחרת, להביא את קרי רוח כאלה ראשונה לידי חמום, ואח"ב לידי רתיחה, נדרש מפדן כזה, אשר דברי יהיו חוצבים להבת אש גדולה מאד, אז יוכל היות שיעלה לו להרתיח אן את לב הקרי רוח.

חז"ל בדבריהם יכוונו תמיד על נקודת ודרך הממוצע, אם כחותי של הספרן שוה הנהו לחמום לב שומעי דברו, אז נוכל לידון מהספר של אדם, אם כן עוה"ב הוא אם לאו, אבל מרם שיבורר השתוות כחותי של הספרן, כח החמום והמרתיח, לכחותיהם של שומעי דברו, ביראתם את ה', ואהבתם את תורתו ועמו, ובהבנתם גודל הפסד הלאום, כי בניח הגדולים יצאו ויצערו מיום ליום, ואף כי בספדי הפעם בעיר אשר רוח אנשיה מוזרים לי כמעט, בודאי אין שום ראיה מאי התחממות השומעים לדון מזה ח"ו על הנספד אם בן עוה"ב הוא או לאו, ורק אם גם עתד יתחממו השומעים, זה אות נאמן, כי הנספד הנהו בן עוה"ב בודאי ובהקדמתי הקמנה הלא יצאתי גם אני מחשש משפם מעוקל, אם לא יתעוררו השומעים מהספדי, ויתלו את ההסרון בקמנות כחותי לעור יתחמם את שומעי דברי, אכל לא בהנספד חם ושלום, כי הנהו בן עולם הבא בוראי.

ים לשמוע חבשתו, בבית ספר העולם הכללי הלכנו ברנה, וכל תינו היו מלא שון אל זן, אף בכל מיני עונג ועדן, ועתה אהה! אבינו מרחוק, צרור הכסף לקח אתו, הסתרת פני אבש"ב מעמו תגדל אל יום, כמו שנתרחק אנו מתורתו, ערי קדשנו ותפארתנו היו ות אש, והננו גולים וסורים, מטולטלים נעים ונדים זה יותר מאות שנה, תורה לאנשי החסר, מלכי החסר יר"ה, אשר יאספו שה פזורה בארצם, ויתנו מנוח לכף רגלינו, אבל אמתחתינו התרוקנה ר"ל, מצב פרנםתן של ישראל ידל ויורע בכל יום, בגדינו קרועים לנזרים, ובעוד שמכל האומות הנם יושבים ברומעניא ומאראקא ולא להם שום רעה, אנחנו מוכים ולוקים מהם כל היום, יען שאין לנו ריב את ריבנו מיריהם, וכן בשר הלאום הנה חבורות חבורות, ים ז"ל במ"ר איכה, "בלע בשרי ועורי שבר עצמותי, בשרי זה ועורי אלו הקנהדרין" אין עור אחת אשר תהיה פרוסה על כל מומה, אין שלום בעצמינו, לכן עתה אף אם היה הגרש"מ וצ"ל מאה מאשר היה לעמנו, ראוי לנו מאד לבכות ולהתאבל על אחר החסד לעמנו שנאבר מאתנו, ואף כי שלא בשבם הוכינו כי אם בקורה עבה וחזקה שנשברה מישראל, איך לא נוריד -מעה על הספרנו ואברתנו, ירענו מחכמינו ז"ל, שמצב ישראל ים עיה"ק קודם החורבן היה נורא מאד, הרעב גבר כ"כ, עד נשים פרי בטנם, כמבואר באיכה, גללי בקר היה מאכלם, לבד החרב מבפנים ומבחוץ, והדבר היה ג"כ פרושה מאד, כמבואר במררשים, לכן היה אז אפשרי לומר, שחורבן העיר ושרפת הבית העם, איננו נורא כ"כ כמו שנתאר, יען שקודם החורבן היה ג"כ מורא מאד, ומכל זה היה ידוע לבני בבל אשר הגלו מקודם , וידע הקב"ה שבני ישראל גרי עירות בבל לא יתפעלו כ"ב, חורבן הארץ והעיר, ע"ז העיר את יחזקאל הגביא לומר, ואתה האנח בשברון מתנים ובמרירות תאנח לעיניהם, שיראו העם זותיך ושברון מתניך, ויבינו מזה גודל צרת החורבן, והיה כי אליך, על כה אתה נאנח, הלא הצרה איננה גדולה כ"ב, שלא ת הפסר הרוחניי ושבירת העם הכללי לאלפים שנה, שיצא ע״י ועיר והבית, ולאמרו הלא צרותיהם של השבוים, קמנים הגמו אשר היו בהיותם במצור בירושלים, תודיעם ותלמדם, אל השמועה כו', הכוונה אם היה לכם של ישראל חזק באמונתם ובשחונם יוכל היות שלא היתה הצרה גדולה, כ"כ, שהיתה מעורר את , לתורתו ולעבוו הו, ועי"ו היה גדול מעלות העם ועשרו הרודציית, תודע בעולם, ע"י איזה סבה ירדו ממצבם, ואביו הלך למרחוק ממולפים ומנודנד מארצו מעירו ומביתו, ואמו מתה עליו בדמי ימיה ונשאר יתותר עזוב, אשר אין חומל ואין מרחם עליו, לולא אנשי חמד שאמפוהו אין ביתם, ויאכילוהו לחם חסד איש איש ביומו, כי אז כבר היה מת ברעב אבל לצפות לשלחן אחרים, אשר כל אחד יאמר להיות עליו משגיה יום וחומל, ויוכה בית מאהביו אלה תמיד, קשה לו מאד, ומר כמות, ומרםי שיוכרהו דבר מה את מצבו הנהו מורגל ברעתו, שישכח, מה שהיקהי אז, כשהיה גם הוא בן לאביו העשיר ולאמו הרחמניה, ומה הוא עתה , ומה תקותו לימים הבאים, אבל הכאת השוט מהנער יזכירהו את מצבו בי כי למה יכה רק אותו בשבם ולא נערים אחרים כגילו ? יען שיודע הנעחי המכה, שהנהו יתום עזוב, ואין מי שיריב ריבו מיד מכהו, אין לו אבשי שיכהה בהמכה ואין לו אם שתקח נקמתו מהמריעים לו, ולכן יזכור עתחמו את מצבו, מה שהיה לו אז, ומצבו עתה, וע"ז הנהו נאנח ובוכה על צרותי ור בי רבו וגדלו, חפשו נא, יאמר הנער המוכה, במלתחת הנער המכו הו אותו מה תמצאו שמה, כל מיני ממתקים ומעדנות להשיב נפשו בבית כ ספרו, ומה תמצאו במלתחתי? לחם יבש ונקוד, ראו נא איך שהנהןשי מלובש, בבגדים חמים חדשים יפים ומובים, ובגדי הה! קרועים וממולאים ם, אף בתי רגלי קרועים, אשר עלול אנכי להתקרר בכל עת ובכל שעה ואיך לא אבכה בזכרי את מצבי, ואיך תוכל לידום בת עיני, בהזכירם של אתי תמיד מה אני עתה. כן יקרה שנער כזה יבכה ויתאבל על מיתת אחד מאנשי חסרו ת ו

כן יקרה שנער כזה יבכה ויתאבל על מיתת אחד מאנשי חסדו ת אף שלא היה לו שאר בשר, כמו שיבכו אחרים על קרובם ושארם, יעה ו שליתום עזוב כזה, כל איש אשר יעשה איזה חסד עמו, יחשב לו ת ז בקרובו ושאר בשרו, וכן יקרה שהמוכה יצעק הרבה אף מההכאה הקמנה ם אם נופו מלא חבורות ופצעים, ובשרו חי בלא עור וקרום שישנו על כי כן בשר אדם הבריא, אז גם מכה היותר קמנה תכאב הרבה מאד. כן הוא עתה מצבנו מצב ישראל הכללי, אשר אף הכאה היותר קמנה דם

תבאב מאד לעמנו ולרתנו, כי בכל הכאה, אנו מתאוששים לחשוב אראנו מצבנו, ומה שהיינו אז כשישבנו גם אנו על אדמתנו, אז היה אבינון ז בכשמים קרוב לנו והשגחתו הפרשיית ואהבתו לעמו היה דבר נגלה א ומבורר לכל, עשרה נסים נעשו לאבותינו בביהמ"ק והרבה כיו"ב, ירושליםן ד

עיר הקדש וציון תפארתנו היתה לנו לאם רחמניה, משדיה ינקנו מוב, כ הארץ וחלבה, מלובשים היינו במדות מובות, בתורה וידיעת אלהות אה ויר"א, ובחכמה מרובה, כמאמרם ז"ל במ"ר איכה, רבתי בגוים, רבתי אז בדעות, שכל מקום שהיה בא בן ירושלים, היו ממילין לו כמא בין לה ובגופניותו, העור הצריכה להיות פרושה על כל הגוף כאחת, כלועה הנה, שכל אבר ואבר יש לו עור אחרת, ממראה אחרת, והרגש אחר, ועי"ז גם הבשר מפורד וקרוע לגזרים וכאשר ישוברו העצמות שהיו מחברים עוד את הגוף ואבריו זה לזה תגדל הצרה מאד וכאבנו נעכר, אחד מהעצמות שחבר את גוף הישראלי היה הגרש"מ זצ"ל, וכאשר נשבר גם הוא, מאד ראוי לנו להצמער ולהרבות תאניה על פטירתו מאתנו.

איתא בילקום (שמואל א' כ"ה רמז קל"ד) כתיב וימת שמואל ויקבצו כל ישראל ויספדו לו, אמר ריב"ל מתלא אמר, דנכיתא מן חויא חבלה מדחיל ליה, לפי שכתוב ביהושע ויקברו אותו בגבול נחלתו, שגעש עליהם ההר להרגם, לכך וימת שמואל וגו' ויספדו לו, רשב"ג אמר משלו נתן לו, לפי שכתוב בו, והלך מדי שנה בשנה, וכתיב ותשובתו הרמתה, כל זמן שהיה שמואל קיים היו פלשתים נופלין ביד ישראל שנאמר ותהי יד ה' בפלשתים כל ימי שמואל, משמת שמואל מהו אומד ושמואל מת וגו' ויקבצו פלשתים, כתיב וימת שמואל וכתיב ושמואל מת כיצד, שמיאל מת מיתה ודאי, וימת שמואל מענינו של שאול, וכתיב ויקברוהו ברמה ובעירו, וכי אין אנו יודעין שהרמה עירו, אלא מלמד שספדו כל ישראל בעירו כדרך שספדו לו ברמה, כתיב וימת שמואל, וממיך ליה ואיש במעון ומעשהו בכרמל, אמר הקב"ה הכל צווחין ומופדדם על מיתתו של צדיק, והרשע הזה יושב ועושה מרזיחין, ללמדך שכל הכופר בגמ"ח כאלו כפר בעיקר.

והנראה בזה, דשם בשמואל פרשה חי"ת כתיב ויהי כאשר זקן שמואל וישם את בניו שופטים לישראל ויהי שם וגו' שפטים בבאר שבע: ולא הלכו בניו בדרכו ויטו אחרי הבצע ויקהו שחד ויטו משפם: ויתקבצו וגו' ויאמרו אליו הנה אתה זקנת ובניך לא הלכו בדרכיך עתה שיטה לנו מלך לשפטנו ככל הגוים. וירע הדבר בעיני שמואל וגו'.

וכבר אמרו חז"ל (שבת דף נ"ה) כל האומר בני שמואל חמאו אינו" אלא מועה, שנאמר ויהי כאשר זקן שמואל וגו", בדרכיו הוא דלא הלכו, הא מיחמא נכי לא חמאו, אלא מה אני מקיים וימו אחרי הבצע, שלא עשו כמעשה אביהם, שהיה שמואל הצו"ק מחזיר בכל מקומות ישראל, ודן אותם בעריהם כו", והם לא עשו כן, אלא ישבו במקומם כדי להרבוה: שבר לחזניהם ולסופריהם, כתנאי ר' מאיר אומר כו".

חכמינו ז"ל ראו הימב מה שבתוב ולא הלכו בניו בדרכו, ורק הקרי הוא בדרכיו, הבינו מזה, אם שמואל בעצמו, או גד החוות כוון בכתבו להודיע האמת, שרק בדרכו המצוין לא הלכו בניו, ורק הקרי היה בעולם היהודים אז, שלא ילכו בדרכיו, כי כאמת אין שוב זהיה תקוה מובה שירפאו במהרה גם מצרותיהם החומריי, אבל אם לב של ישראל חלש ונמם בעניני הדתיים והרוחניים, אז עוד התאכן לכם יותר מהגזירות המעיקות, וע"י הצרות המרובים יוכלו עוד הרע ח"ו, א אף הקמנה שבצרות תגדל ע"י איכותה וסבתה.

וכן אם מצב העם במעשה ידיהם עוד חזק הנהו, וימצאו עוד ער
וזמן לחשב דרכיהם, ולהתבונן במצבם הכללי, או שימצאון בהעם
אנשים בעלי רוח עז, אשר יעוררו את העם מתרדמתם לקום לעשות
האפשרי למובת עמם ודתם, או שימצאון בהעם מחזיקים מובים וישרים,
אשר יתקנו כל בדק, וכושלים יקימו, עוד לא היתה הצרה גדולה כ"כ,
שהיה תקוה מרובה שיתעודד העם, ויימיב דרכיו ועי"ז יומב לו, וירום
קרנו עוד בכבוד, אבל הצרה היותר גדולה היא, יאמר יחזקאל בשם ה',
על השמועה כי באה, בעת אשר, ונמם כל לב, מחסרון אמונה ובמחן
בה', ורפו כל ידים כל ראש לחלי ממרדת מזונותיו המצומצמים
והמדוחקים, וכהתה כל רוח, שמעמים מאד אנשי הרוח אשר יעוררו את
העם משנתם, לדאוג בעצמו לאשר ולמבת הכלל, וכל ברכים תלכנה
העם משנתם, לדאוג בעצמו לאשר ולמבת הכלל, וכל ברכים תלכנה
מים, כל מחזיקי העם ומאשריו נזערו, והנשארים שבהם לא ידעו איפה
לפנות, ואיך להחזיק, לכן עתה אף לפי דעתכם אתם, תבינו את גודל

זה הוא תשובתי הראשונה לאלה האומרים אחרי כי זקן שמואל, שהגרש"ם וצללה"ה היה בן ע"ר שנה במותו כנ"ל, ואין השבר גדול כ"כ כמו שנתאר, לאלה הנני אומר, לוא יהי כדבריכם, אבל הלא יזכירנו את מצבנו אנו היום, למה יוכו בני ישראל עתה בגאליציא, ינתנו למרמם לבל עובר, ואין חומל ואין מרחם עלינו, יען שאין לנו מי שיריב ריבנו, הרבה אומות אבדו מלכותם וארצם, ובכ"ז המה שלוים ושקטים בכל סקום שהם, לא יוכו ולא יחומםו, ואם קרה כואת בארץ ישמעאל, שחמם את הארמעניער והאלבאניער, כמה התערבו מלכי אירופא בענינם ורבו ריבם, וכמה הוהרות הווהרה מלכות ישמעאל שתשים מתג ורכן להחוממים, ולולא מלכי החסר הנ"ל יוכל היות שלא השאירום הישמעאלים שריד, אבל מי יחמול עליך ירושלים ומ ינוד לך, ליתום עזוב כמונו היום, כשהיה מצב ענים ודלותם, ראה העם וידע שעוד ישנם מגדוליו המרגישים גם בצערו החומריי, והתעוררות הרוח להיכולים להימיב את עניי עמים, הואיל הרבה למובתן של עניי עמנו, אבל כשאבדנו גם אותו, תנדל הכאב מאד אף לאלה המרגישים רק ברוע מצב החומריי של ישראל ואף כי כבר הוכה ופצוע גופו של ישראל בחבורות שונות ברוחניות

שמואל בתוכחתו את ישראל שם פרשה י"ב, רמז להם גם החשד הלזה שחשרו גם אותו למשוחד מאהבת בניו, כ"כ עד שהעמיד אותם לשופטים על ישראל, אף שאינם ראויים לזה, ואמר להם ואני הנה זקנתי ושבתי, ובני הנם את כם כו', ומיד מי לקחתי כפר ואעלים עיני בו, הכוונה, הלא גם עתה בני הנם אתכם, ואינם עוד שופטים עליכם, ענו עתה בהם האם יבקשו מכם דבר מה? היקחו מאיזה מכם דבר מה? הלא תוכחו שבלקיחתם אז מכם בהיותם שופטים עליכם, לא לקחו רק למחיתם ההכרחי, ע"י שבטלו על ידיכם מעבודתם לעצמם, וגם איך מהנהגתם הרעה לדעתכם, הלא גם זה הוא שחד, הגידו נא מטי לקחתי כפר להעלים עין מהנהגתו? את מי לא הוכחתי הראוי לתוכחה? ואיך משדתוני בהעלמת עין מבני? והודו לו בני ישראל ע"ז, והתחרמו על דבריהם, כבתוב שמה "כי יספנו על כל חמאתינו רעה לשאל לנו מלך", ואולי זהו ימוד מחלומת ר' יהושי בז לוי, וכ' שמואל בר נחמצי ואולי זהו ימוד מחלומת ר' יהושי בז לוי, וכ' שמואל בר נחמצי

ואולי זהו יסוד מחלוקת ר' יהושע בן לוי, ור' שמואל בר נחמני בראש דברי הילקום הנזכר, שריב"ל סובר כשימת האומר שבני שמואל חמאו, שלקחו קופה יתירה של מעשר, שאף כי שיוכל היות שהקופה היתירה לקחו שכר במלתם בהיותם שופמים נוסף על היותם בני לוים, בכ"ז גם זה לחמא יחשב לאנשים כאלו שופמי ישראל, הצריכים להיות זהירים ונקיים במעשיהם, ואף כי בדבר הנוגע לממון, ולא היה להם ליקח בעצמם בזרוע, והיה מקום לישראל לחשוד את בני שמואל, וגם את שמואל בעצמו על שלא מיחה בם, ואם היו המתרעמים לא באו להספחי של שמואל, לא היה געש עלהם ההר, כמו שהיה אחרי עצלותם מהספיר את יהושע, ובב"ז נקבצו כל ישראל להספירו, ע"ז אמר ריב"ל מתלא אמרין, הנשוך מן הנחש, מתירא מן החבל, שהמה פחדו מהעונש שהיה על הזקנים שאחרי יהושע, ולכן נקבצו כלם להספיד את שמואל, אבל רים בר נחסני אויל לשימתיה, שהוא מרא דשמעתין בשבת (דף נ״ה הנ״ל), כל האומר בני שמואל חמאו אינו אלא מועה, והיו נענשים אם היו מתעצלין בהספרו של שמואל, אבל כל זה שייך לומר על הזקני ישראל, שהמה יחשבו את דרך הנהגתם בכל דבר לעשות עפ"י התורה והמצוה, ואם לא כן יעשו יענשו היכף על עותתם, שגם אחרי מות יהושע לא נענשו של התעצלות הספדם רק הזקנים, וכשימת ר' יוחנן (שבת דף ק"ה), אבל מהעם בכלל לא נוכל אף לחפוץ, שיחשבו ויעיינו בדרכם ובהנהנה בענינים דקים כאלו, ולא נענשו אחרי מות יהושע, משום עצלותם להספידו, שהיו מרודים בעניני ארצם, שהיה חדשה וחביבה עליהם במבואי בילקום שם , ובכל זאת כאן התאספו כולם לספוד לשמואל, משום שמשב

דוב על השופם לסבב בעירות לרון את העם, די לו מח שיפרח וירון אותם בעירו ובמקומו, ושמואל כי עביד לנפשיה הוא דעביד, לפנים משורת הדין ומדת חסידות יתירה שהיה בו מרח גם בגופו למובת העם, שלא לבמלם ממלאכתם ושלא להמריחם, סבב הוא בעירותיהם, אבל מעיקר הדין אין שום חיוב על השופם בזה, ובני שמואל לא אבו הלוך גם בזה בדרך אביהם, ומצאו יציאתם ידי חובת השפטים, אף אם ישבו בעריהם, ויקראו את העם הנדון לפניהם בעירם, מאן דכאיב ליה כאיבא אזיל לבי אסיא. עם ישראל היו מורגלים כבר בהנהגתו של שמואל, וחרשה היה להם שקבלו פתקי הזמנה לבא לבי"ר בבית אל, ועי"ז התחילו להרהר אחרי בני שמואל, והוציאו עליהם דבת שוא, שישאו מנים להעשירים הנותנים להם מעשרותיהם, וכי עי"ז ימו משפט, זה היה הקרי והפרסום בישראל, ולא הלכו בניו בדרכיו, אבל באמת רק בררבו האחד לא הלכו שלא סכבו בעירות ישראל לשפטם כמותו, אבל בכל עניניהם הלכו בדרכי אביהם, וגם אם שאלו חלקם כפיהם, אין בוה שום חמא, כי מאין יחיו אם לא יפרנסו העם את שופטיהם? ואף בי שלקחו רק מעשר השייך לבן לוי מבל מקום.

ואף למ״ד מלאי המיל על בע״ב, גם זה עשו כדין וכדת שמחויבים הבעיב לפרנס את דייניהם, ורק שעי"ז חשרום ישראל, שימו אחרי הבצע, ויקחו שחד, שחשבו בוראי שבבא לפניהם איזה דת בין אדם לחבירו, אם אחד מהבע"ד, הוא מהבע"ב אשר יתמכום, ישאו להם שבים וימו המשפם אחריו אשר באמת לא כן היה, ובזה גדלה צדקתם שוד יותר שלא נשאו פנים בדין אף לתומכיהם ומחזיקיהם, כשבאו זקני ישראל, ואמרו לשמואל אתה זקנת, ובניך לא הלכו בדרביך, אשר שמע והבין שיחשרו את בניו שלא ישטרו את דרך ה׳, והבין שגם עליו ירמות, שגם הוא משוחר הנהו מאהבתו לבניו, שלא יראה עון במעשיהם, מבי לדעתו לא יעקשו הישרה במשפמם, ולכן לא יוכיחם ג"כ על הנהגותיהם הרע, הרע לשמואל מאד, שלדעתו היה להם להזקנים ראשונה לשאלו יושר אתו גין הנהגת בניו, ואז היה מוכיח להם את תום דרכם ויושר הנהנתם, אבל בבואם לומר לו, דבר ודאי, שבניו לא ילכו בדרכיו, ומזה שנם שמואל בעצמו עשה עול, בהקימו עליהם את בניו לשופמים, ועי"ז בחשר גם שמואל בלקיחת שחד, היינו שחד אהבתו לבניו, ושם שחד שור הוא, ולא בקשו שיעמיד להם שופטים אחרים, כי לא האמינו עוד בו ובהקמתו, הרע לו מאד, וע"ו אמר לו הקב"ה שלא ירע בעיניו כ"ב. בי לא אותך מאסו, כי אם אותי, שמטרת חפצם הוא להיותם נשפטים בכל הגוים.

ישלם צדיקים כאלו אשר זכותם גדלה כ״כ, שכל מה שבקשו ופעלו מה' למובת ישראל, יתקיים גם אחרי מותם, וישנם צדיקים כאלו, אשר רק בחייהם יגינו בזכותם על בני דורם, אבל כשיסתלקו מהעולם, יופסק גם זכותם, זכותו של שמואל היה גדול ורם מאד, שהיה צריך להגן על שראל אף אחרי מותו, ויפלא לכאורה איך שתיכף אחר מיתתו נפסק זכותו מישראל אשר במשך ארבעה חדשים אחרי כן נפלו בידי פלשתים, וע"ו יתרצו לנו חו"ל בהילקום הנ"ל ויבארו מעמו של דבר, ראיתא (בתענית דף ה') ויהי כי זקן שמואל, ומי קשיש כולי האי כר, אמר הקב"ה היכי נעביד, ליטות שאול לא קשביק שמואל "שהתפלל שלא יתבמלו מעשה ידיו בחייו, ולא יראה במפלתו של שאול", לימות שמואל ארזומר קמרנני אבתריה, לא לימות שמואל ולא לימות שאול, כבר הגיע מלכות בית דוד, ואין מלכות נוגעת בחברתה אפילו כמלא נימא, אלא יוקין שמואל כו׳, נמצינו למדין, שמיתתו של שמואל שמת בהיותו רק בן חמשים ושתים שנה, היה מסבת מלוכת שאול, שלולא שהועמד שאול למלך, ולא היה חמא במלחמת אגג, והיה שמואל השופם לישראל, היה עוד יכול לחיות שנים מרובות, ומי הביא לזה שיועמד מלך על ישראל ז הלא רק ישראל בעצמם, במאסם בה׳ ובשמואל, ובחפשם עלילות דברים על בני שמואל, וא"כ העם כחשאם גרמו שמת שמואל קודם זמנו, לכן נענשו שלא הגין זכותו של שמואל עליהם, אחרי פמירתו, ואיתא (בב"ב קמ"ו.) דוד שהניח בן כמותו כתיב בו שכיבה, יואב שלא הניח בן כמותו כתיב בו מיתה, שמואל לא הניח בן כמותו, שאף שלא חמאו בכיו כמותו לא היו, ובניו לא מלאו את מקומו, וזהו דברי הילקום, שמואל מת, מיתה ודאי, הכוונה לפי דברינו. א) שלא הניח בן כמותו. ב) שגם זכותו של שמואל מת עמו, לוא היה נשאר עוד זכותו בישראל, לא היה עוד נקרא מת ודאי, אבל עתה הנהו מת לגמרי, וזהו לשון ודאי בדבריהם ז"ל כידוע להמורגל במדרשים, ויקשה לכאורה, למה לא הגין זכותו של שמואל על ישראל אף אחרי פמירתו, הלא היה שקול כמשה ואהרן. וע"ז אמרו חז"ל יען, וימת שמואל מענינו של שאול, שמואל לא מת מסבת עצמו, ואף לא משום שמלאו ימיו, רק מסבתו של שאול, שהוא התפלל שלא יתבשלו מעשה ידיו בחייו, ולא ידע שכבר הגיע מלכות בית דוד, ואין מלכות נוגעת בחברתה אפילו כמלא נימא, והיה מוכרח שאול למות, א להוסר ממלוכה, ואחרי שתפלת שמואל היתה גדולה כ"כ, שכב"י מצד גזרת ותגזר אמר ויקם לך, צריק גוזר גזירה והקב"ה מקיימה, לא היה אפשרי להסיד את שאול ממלוכה כל זמן ששמואל חי, לכן גזר הקב"ה מיתה על שמואל פורם ומנו, ולולא זאת עוד היה שמואל חי, ומי הביא לזה שיועמד מלך נתנו לו, שהכירו העם עתה מה היה להם שמואל, שהוא מרח ועמל עבור ולמובת העם, הוא סבב בעירותיהם לשפמם, שלא להמריחם ושלא לבמלם ממלאכתם, ולכן במלו כולם עתה את מלאכתם,, והתקבצו כולם ברמה להספידו.

כל זמן שהיה שמואל קיים, היו פלשתים נופלים ביד ישראל, שנאמר ותהי יד ה' בפלשתים כל ימי שמואל, אף שלא מצינו בקרא מלחמת ישראל בפלשתים בימי שמואל, רק הפעם האחד, המבואר בפרשה זיי"ן, וירעם ה' בקול גדול ביום ההוא על פלשתים, ויהמם, וינגפו לפני ישראל, פעלה המלחמה האחת הלזו על הפלשתים, אשר לא באו עוד להלחם את ישראל, ותשבנה הערים אשר לקחו מאת ישראל, לישראל מעקרון כו׳, מזה הוכר וגודע לכל, שרק יד ה׳ עשתה זאת, שהיתה בהפלשתים, שהפיל ה׳ בלבם אימה ופחד להלחם את ישראל עוד בשום פעם כל ימי חיי שמואל, שהוכיח הפלשתים מהמלחמה הראשונה, שה ילחם להם לישראל. ע"י הרעמת קול גדול מה׳, כי סדר פסוקי המקרא יורו, ששיבת הערים לישראל, היה אחרי המלחמה, ורק בבקש ישרא, מהפלשתים שישיבו לישראל את הערים התיראו מהם והשיבו מעצמם בלא מלחמה ובלא שפיכת דמים, וגם גבול ישראל הוצב כבראשונה גיב, ע"י הוכחת דברים כסדרי הדיפלאמאטיע, וזה אות כי יד ה' עשתה זאת, שימלאו כל משאלות ישראל, וכל זה היה רק בזכותו של שמואל, והוכחו כל ישראל, שכל מנוחתם מהפלשתים ושיבת ערי ישראל להם. היה רק בזכותו של שמואל אחרי פמירתו, שלכאורה היה להפלשתים להתירא מן שאול ויהונתן בנו עוד יותר, שהמה הכו בהם הרבה כמבואר -(בפרשה י"ג וי"ד שמואל שם), והצלחת שאול היתה גדולה בימי חיי שמואל כדכתיב שם י"ר, ושאול לכד המלוכה על ישראל וילחם מביב בכל אויביו, במואב ובבני עמון ובאדום ובמלכי צובה ובפלשתים ובכל אשר יפנה ירשיע: ויעש חיל כוי, בעוד אשר כל הימים ששפם שמואל לבדו, לא נמצא חרב וחנית ביד כל העם, ואיך עלה עוד על לבם להתגרות בישראל, אבל זה היה מסבת מיתתו של שמואל, יען שישועת ישראל אינו תלוי בחרב או בחנית, כי אם בהנהגתם והילוכם בדרכי ה', וזכות גדוליהם יעמור להם בכל אשר יפנו, ולכן כאשר התקבצו עתה פלשתים פתאום להלחם את ישראל, ונפל על ישראל הפעם אימה ופר" מהפלשתים, כאמרם ו"ל, האי מאן רמפחד אע"ג ראיהו לא חזי מוליה חזי, וכן ראה מולו של כל ישראל שהפעם ראוי לפחד ולהתירא ממלחמת הפלשתים. מזה הוכח העם והבין, שרק זכותו של שמואל עמד לו כל ימי יחייו, שיהיה מוראם ופחדם על הפלשתים.

אבל שעשה "פרויחין" היינו סעורת אבילות גם הוא על שמואל, אבל זסעורה היתה העיקריית, והאבילות היה לו לשמחה, במאמרם זיל ילקום שם שני מפין שמשחו מס, שהשיב נבל לעבדי דוד "שכל גאותו הוא משום שני מפין שמשחו אמואל, איה שמואל ואיה מפותיו", ונענש גם הוא על זה, כמאמרם זיל גבל צווחין ומופחין על מיתתו של צדיק, הכוונה שעתה הכל הכירו ורקתו של הצחיק, והכל מתאבלין, והוא עוד עומד בנבלותו שלא לדונו זכות בכל מעשיו. אבל כל ישראל כולם הספידו והתאבלו עליו, כל היה כשהיו ושראל ברמה בעת הספירו, אשר גם המבע ראית עיניהם , בורתו פעלה עליהם להיות מספידין עליו הרבה, אבל כששבו לביתם או מאבילותם, בחשבם לצדק שוכותו של ישראל עוד לא מת, והגן יגן לליהם גם לימים הבאים, להיות יד ה' בפלשתים כמו שהיה עד כה, ובל בראותם שפלשתים התקבצו פתאם בלא שום סבה למלחמה עליהם, הרגישו בנפשם איזה פחר ומורא מהפלשתים הפעם, אז הבינו שגם זכותו של שמואל מת עמו, וכי עתה עליהם לירא ולפחד מהפלשתים, אז הבינו גם כן שלכן לא יעמוד להם עתה זכותו של שמואל, משום שהמה היו הגורמים את מיתתו, וזהו שיספר לנו גד החוזה, שסיים ספרו של שמואל כמבואר (בב"ב דף מ"ז) ושמואל מת, מיתה ודאי, לא הניח בן למלא את מקוםו וגם זכותו של שמואל מת עמו, ועתה התעוררו ישראל הספידו עוד הפעם, על גודל צדקותיו, ועל מובו אשר הרבה לעשות אתם, ועל זכותו הגדול כי נלקח מהם, ויספדו לו כל ישראל ויקברותו ברסה ובעירו, וביארו חז"ל כוונת גד החוזה, שהשמיענו בזה לומר, שכך גרל עתה ההספר בישראל על אברתם של שמואל, כמו שגדל ההספר אז ברמה, בעת שלאו בעיניהם איך שיובל שמואל להקבר בארץ, וכן ראו שתה ישראל בעינם הרוחניי את קבורתו של שמואל, שבכל עיר ועיר טרלה הצעקה והבכי, כמו שיראו עתה בעיניהם את ארונו, מנושא על בתשות המקברים, המוליכים אותו לקברו בארץ, וזהו שביארו חז"ל, מלמד שספרו לו כל ישראל, כדרך שספרו לו ברמה, שהיה מצויר ומתואר בעיני כל אחד, נשיאת גופו לקבורה, כמו שהיו עתה מקברים אותו כל אחר בעירו [ואולי פשוטו של טקרא הנאטר (שופטים פרשה י"ב פ' ז') גבי יפתח, ויקבר בערי ישראל, דרשת חז"ל על זה ידוע, הכוונה ג"ב כדברינו ען שהיה אהוב וחביב לכל ישראל, הספידוהו כמו שהיו מקברין אותו, יוה היה בכל עדי ישראלן.

ועתה אחן נתבונן נא בימי חייו מעשיו ופעולותיו של הגאון רי ומואל מאהילעוער זצ"ל, ונמצאם במדרגה ירועה, שוה לצביונו של

על ישראל, אשר נכשל בחטאו של אגג, והוסר ממלוכה, הלא רק העג אשר בקשו להם מלך לשפמם ככל הגוים, וא"כ אחרי שהמה היו הסבח והגורמים למיתתו של שמואל, לכן הופסק גם זכותו מישראל במיתתו וזהו שאמרו ז"ל ושמואל מת מיתה ודאי, יען, וימת שמואל מענינו של שאול, ובזה היתה יד העם ראשונה בחמאם בבקשם מלך, לכן ושמואל מת ודאי.

ועתה יודיעונו חז"ל, את הרגשת ישראל במיתתו של שמואל, ואופן הספידו, אז כשמת שמואל והתקבצו כל ישראל לספדו, אין פלא כ"כ שהיו מרירי לב, ועצובי רוח על פמירתו כי בשעה שמלוים את המת, ויתקבצו בני העיר לגמול לו חסד האחרון, או לא לבד קרוביו ואוהביו יספידוהו ויבכו עליו, כי אם גם מי שהיה להם דבר מה בלבם עליו בחייו, עתה במותו ישבקו מה שבלבם, וידונו אתו בכל מעשיו והנהגותיו לכף זכות, וכן צריך כל בן ישראל להתנהג אף עם אויבו, לאחר שמת יעזוב את שנאתו וחשבונותיו עמו, וישתדל לדונו לזכות בכל מעשיו, ולכן בעת אשר יראו המלוים, את האיש אשר הכירוהו, מומל מת לפניהם ובעוד מעם יובל לקברות, ואף בראותם איך שיוציאוהו בארונו מביתו, להוליכו דרך לא ישוב עוד, ואשתו וגרעו בוכים וצועקים בקול מר פולח לב וכליות, אז גם לב אבן ירוכך, ויאנח, ויבכה ג"ב על כללות סוף כל הארם, ועל מכירו ומיודעו כי נומל, ועל גודל צער האלמנה והיתומים, אז אין פלא, אם ילווהו לבית הקברות, ויראה איך שינשאוהו המקברים ויורידוהו בארץ ויכסו עליו עפר, כי ישבר לבו לראות כל אלה וישבוק מה שבלבו עליו ויספוד ויתאבל עליו, אבל כאשר רק ישמע שפלוני מת, אם אוהבו היה בחייו, יאנח מעם על מיתתו, ואם מאויביו היה, אם שלא ישמח על מיתתו, אבל לא יתאבל ודאי. והנה כאשר התקבצו כל ישראל ברמה, לגמול חסד את שמואל, אשר אחרי מיתתו הימיבו לראות ולהתבונן, אף אלה שבחייו היו להם איזה תביעה עליו, על שלא הלכו בניו בררכיו לדעתם, אחרי פטירתו שבקו כל תביעותיהם, והבינו בהתבוננם, ששטואל איננו אשם, אף אם חמאו בנו, ומכש"כ כשלא חמאו מאום, ורק שהגדילו את חמאם שבעתים, ולכן הספירו עליו כולם, ואף כי בראותם בעיניהם איך ששמואל נביאם הנהו מנושא על כתפות המקברים, הנביא אשר מרח בגופו, והלך וסבב מעיר לעיר למובת ישראל ולאשרו, לשפמם ולעשות שלום ביניהם, הנהו עתה מומל מת, ורק מנושא מאחרים ואיפה ינשאוהו, להורידו לארץ ולכסהו בעפר, בוראי כל עין רואה כזאת דמע תדמע על האי שופרא, האי אוהב ישראל דבלע בעפרא, רק נבל אחד נמצא בכל ישראל אשר תפיעותו על שמואל, על שמשח את דוד, לא שכח גם כמותו.

לר האיזה מאלה אם ימצאון שלא כן יעשו, שמה בישיבתם בארצנו, אור חיי נשמות אור ארצה, בעור שיושגחו מאר שלא יסלפו דרכם, עוד שהם תלוים עוד בהמשגיחים בם, ומשתדלים שיהיו כל מעשיהם "י דתה"ק, ובכל זאת לא יוכלו עצור ברוחם מעשות אשר לא יעשה, היו עושים אלה, אם לא היו בארצנו הקדושה, ולא היה עבודתם עודת קרקע, בארצות אחרות, אשר כל איש משולח לנפשו ולתאותו יין מוחה ואין מנהל, א"כ גם האיזה מהם אשר לדעת האומרים לא כן הגו ניצולו הדבה בנפשותם, כאשר ישבו על הקרקע בארצנו, שמוף מוף יימיבו גם המה דרכם, ואף כי נוכל לשער שרק איזה מאלה, לדרכיהם, הקול יוצא שימצאון בהם כאלה אשר דרכם לא נכונה, וכי לדרכיהם המה היר"א והדואגים לדתנו כי תרפה מיום ליום, את הגות עולי הימים וצעירי זמנינו? ואף כי הצדיקים הרמים ופרושי קדש בארצנו?

ואחרי כל אלה מי יכול לדון ולערב את האב בזמנינו, בעד מעשה על על הגוולים, ואף אם נאמר שיש בכח החנוך לפעול הרבה על חזרעו של אדם, שגם בגדולתן יהיו יר"א ושמרי מצוה, כ"ז יכול היות לתקיים כשיגודלו מנעוריהם, מאביב ילדותם עפ"י חנוך ישר ומסודר, בל לשנות את רוח איש מגודל באופנים ותנאי חיים אשר הורגל, הנה כודה קשה ומסופקה, ולכן כל המענות שהיו להמתרעמים על המצא עובדי אדמת אה"ק כאלה אשר לא כן יתנהגו, אין להם כל יסוד ובסים, נכי דיריה במלים המה בודאי, ואף אלה אשר התרעמו בחיי שמואל לבניו, עתה יודו בהתבוננותם הישרה שאין להם עליו כלום, ויקוים ויירא לבניו, עתה יודו בהתבוננותם הישרה שאין להם עליו כלום, ויקוים ויירא לבניו, עתה יודו בהתבוננותם הישרה שאין להם עליו כלום, ויקוים ויירא לבניו, עתה יודו בהתבוננותם הישרה שאין להם עליו כלום, ויקוים ויירא

ועתה משלו נתן לו, אם נטרח להספידו ולבכות עליו, כשרחתו שרח לטובת עמנו, ונחשוב נא, כי מעמו מאד עתה בעו"ה אלה, אשר ראנו למובת העם ואשרו גם בעניניהם הגופניים, אם כי יוכל היות שונות יפריעון את גדולי העם וטוביו לדאג לטובתם הכללי, אבל יה מאיזה מעם שיהיה שאין אנו דנין עתה על זה, רק זאת הלא הוא גדר נכון, שמיעטו ושחו העוסקים בצרכי אומנו, ואין פלא שהעם יכיר ת אבדתו מאד, גם זאת אנו רואים, שכל זמן שהיה שמואל חי, היה ה בפלשתים ותשובנה הערים אשר לקחו הפלשתים מאת ישראל, שראל מעקרון וכו', אנכי אינני בקי כ"כ באופן וענין הישובים החדשים הוקמו בארצנו, איך שהוקמו ונבנו עד כה, אבל זאת אני רואה לדעתי, הוקמו בארצנו, איך שהוקמו ונבנו עד כה, וה"ר שלא יסיר השגחתו בל אלה יה ה" עשהה זאת, שהביאנו עד כה, ויה"ר שלא יסיר השגחתו

שמואל, כפי שאנו למרין מרברי הילקום חנ"ל, וכפי ביאורנו למעלו הגרש"ם היה עוד ביםי נעוריו נודע לשם ולתפארת ומצוין בכחותיו בלמ התורה, בעוד היותו בן ח"י שנה, היה נקרא בפי כל מכיריו בשם "העיל מגלובאקא", בהיותו אז בקי ככל הש"ם כולו, מני אז הלך וגדל בתורה ועלה במשרת הרבנות. גם אז, בהיות עוד סדר ומשמר ישר להתמנו הרבנים בערי ישראל, ורק לפי גדלו בתורה ובי"א, ערכה כל עיר א אשר חפצה לקבלו עליהם לאלוף ולרב, עדי שנתקבל בעירות סובאלל ראדום וביאלים שאק, והיה נודע לשם בין גדולי ישראל המצוינים בתורתם ורנח ה' החל לפעמו, לעשות בפועל למובת עמו הנדכה, לראוג בם האפשרי לו לפרנסת עניי ישראל המדוכאים, אשר התרחקו ממסחרם פרנסתם ומקור מחיתם, וכאוהב אמת וחכם הרואה את הנולד הית ממרת פעולתו לקיים בהנצרכים מצות והחוקת בו, להשתדל להעמיד א בני ישראל במחיתם על בסים נכון וקיים, ובכדי שיהיה מקור מזונות באופן היותר הכשר, והיותר עלול לפי ראות עיני בשר להתקיים, צמצי רוב כחותיו להועיל לאלה אשר יבחרו, את עבורת האדמה לפרנסת ומחית ביתם, ושם עינו ולבו, שגם בזה, יותר מוב ויותר ראוי להיוו לעזר לאלה אשר יבחרו את עכודת האדמה בארצנו ארץ הקדושה, אשר פעולתה הרוחני יפעל על יושביה, להיות יותר מקושרים לתורת ה'חוקיח ומצותיה, וגם יותר היה לקוות שכל בני ישראל יתנו יד להחזקת ענייהם העובדים באדמת ארצנו, בועת אפם להוציא לחמם ולחם הנפשות התלויות בהם, לתמכם ולסעדם, מעובדי אדמת ארצות רחוקות ונכריות, ולא הסתפ במה שעשה בעצמו, ופעל בחוג רעיו ומקורביו, כי אם נסע ומרח לער זקנתו, בגופו, ובממונו ג"כ, כאשר קראנו היום במכ"ע, עדותו של הרב הגאב"ד דקאוונא נ"י על זה בהספידו, שכל הוצאות נסיעותיו היה מכספו ולא לקח משום איש תמיכה על זה, ועשה נפשות רבות למובת ישראל, ותחית ארצנו השוממה, וגם הנפש האחת הירוע, אשר פעולתו יגרק מפעולת אלפי עושים אחרים, רכש גם הוא בנסיעתו ומרחתו המרובה, עד שעלתה עתה שיותר מחמשת אלפים נפשות ישראל, הנם מתפרנסיג מעבודתם את אדמת אבותינו, הם המה בודאי יראו בו את אביהם אש דאג לאחריתם מימיבם ואיש חסדם, וכן צריכים לראות בו עם ישראל, או דואג למובתם ואשרם, אף בעניני חומתיות העם והצמרכותו, ואם יחשר את בניו, המה אשר שחדם מכחו ואונו, שלא ילכו בדרכיו, יוכל היוה שרק בדרכו לא ילכו, אבל מיחמא נמי לא חמאו, ולא כצעקתה הבאף יעשו ח"ו, ואף אם ימצאון איזה בכל אלו, אשר גם מיחמא נמי חמאני אין סבת חמאם בהא רהושיבם על הקרקע בארצנו, הלא יודה כל איש

אל נאבדו, ואין עוד זכר למו, ופחר היהודים נפל על כל העמים, ם מעמי הארץ התיהדו, עתה בא הזמן שישוב מרדכי לבית אולפנא ה, ללמוד תורה וללמד את בני ישראל, כמו שעשה קודם היותו משנה ך אחשורוש, ולמה יבמל עתה מתורתו ולמוד תורה דרבים, יהיה נה למלך מי שיבחר המלך, אבל עליו לנער כפיו מהיות עוד משנה ד, ובאמת לא כן עשה מרדכי ברעתם, רק שנשאר משנה למלך שורוש עד עלותו לארץ ישראל, אבל גם דעת מרדכי ורוב הסנהדרין סביםו עמו אנו מבינים, ששימתו היה, אמנם כן, שעתה אין עוד סבנה דאל לעינינו, ויופל היות שאף אם יבא משנה למלך אהר במקומו לא לישראל, אבל כי לידנו יתקע שכן יהיה בוראי, פן יבא משנה למלך ד, אשר ישנא את ישראל כהמן, והוא יעשה בתחבולות ונכליו להסית ו המלך עוד הפעם לאבד את ישראל, ומי יודע אם גם אז יעלה בידו ד אסתר הצלתם, כמו שעלה הפעם? מי יורע מה שיוכל להשתנות שך הזמן, אבל כל זמן שהוא מרדכי הנהו עומד בראש הממשלה, טן ישראל במח, ואין מי שיתגר בם, להרעימם ולהעציבם, ולכן נשאר ו גם עתה משנה למלך, ובימל תורתו משום החשש סכנת נפשות אל אשר יוכל ח"ו לצאת, אם יעזוב הוא את שררותו, גם המקצת וררין הכירו וידעו את מרדכי, שלא מתאות השררה או הממון הנהו ה משנה למלך, וודעו שרק ממעם החשש פן ח"ו יבא אחר במקומו, יר עוד גזרות קשות על ישראל מצא את עצמו מחויב לבפל תורתו ודו להצלתן של ישראל, אבל המה לא הסכימו לדעתו, הם אמרו, בני חשש כזה שמא יבא איש אחר על מקומו אשר יהיה שונא את E אל, ושמא יעלה בירו לפעול שהמלך יגזור עוד גזירות רעות, ושמא יהיה אפשר להציל אז, משום חששות כאלו, איננו ראוי לבמל למוד -ה, ופירשו ממנו משום זה.

והגה הכלל המסור לנו דאזלינן בתר רובא, הוא בדבר הנוגע א, ילהנהגה, שהמיעום יבמלו בהרוב, אבל בפרוש אף מקצת סנהדרין ה איש ושימתו, יכאב לו מאד, כי גדולי ישראל הגמו, ולכל אחד הרבה מעריצים ומקדישים את שמו בצדק, וכי יראה מאיש גדול כמוהו, שדרך מרדבי לא תישר בעיניו, ימצאו הרבה אשר אין בכחם ד ולדרוש עם מי הצדק, אשר יבימו גם המה אחריו בעיני תהלה, שהנהו מבמל תית, ומה לא יוכלון ההמון לחשוב ולדבר, באיש יחשדוהו לדעתם על פי משפם, אף איזה מגדוליו למבמל תורה, י היה, מהם שחשבו שיתאוה לכבוד ולגדולה, לכן הנהו עוד משנה י, ואחרים חשבוהו לחומד ממון גם כן, ואחרים שיחפוץ לעשות לו נם לימים הבאים ויוסיפו אומץ להרבות העמדת ישראל על הקרקע באר הקדושה, ועתה צריכין גם אנו לקיים בו, גם הנאמר ויספרו לו ישראל ויקברוהו ברמה ובעירו כפי שביארנו למעלה, שראוי הוא ש אחד מאתנו יתאר לפניו, כמו שיראה נשיאת גופו של הגאון המכ לעמו ר' שמואל זצ"ל, על כתפות המקברים בעירו עיר ביאליסמא להוליכו למקום שלא ישוב משם עד תחה"ם, להורידו לארץ ולכסות ע עפר, ווי להאי שופרא דבלי בעפרא.

וכאשר נתבוגן עוד בזה, נראה גדולתו ומוב לבו לעמו, א שהפקיר גם כבודו, נוסף על מרחתו עבודתו ומאדו למובת עמו, ה כן אמר דוד בקינתו על אבנר "ידיך לא אסורות ורגליך לא לנחש. הוגשו כנפול לפני בני עולה נפלת (ש"ב ג' ל"ד).

דאיתא במסכת מגילה (דף מ"ז ע"ב) על הפסוק דסוף מגי אסתר, "כי מרדכי היהודי משנה למלך אחשורוש, וגדול ליהודים ור לרב אחיו, דרש פוב לעמו, ודבר שלום לכל זרעו" לרב אחיו ולא ל אחיו סלמד שפירשו ממנו מקצת הסנהדרין, א"ר יוסף גדול ת"ת יותר מהצ נפשות, רמעיקרא חשב ליה למרדכי בתר ארבע ולבסוף בתר חמש. ולכאו יקשה הלא בכל מקום קי"ל רובו ככולו, ואחרי שהיה מרדכי רצוי לרב אר וו ועל מרדכי ואסתר כותבי המגילה יקשה מי הכריחם לכתוב רב אחינו במקום אשר לא היו משקרים ח"ו, אם היו כותבים לאחיו סתם, ואף לפרנ אחיו היו יכולים לכתוב, עפ"י הכלל הגדול בתורה רובו ככולו, וביור נו תמוה דינו דרב יוסף שפסק גדול ת"ת יותר מהצלת נפשות, אם כונולם כפשומו, הוא נגד המקובל בידן בכל מקום, שפיקוח נפש דוחה כל המצומו שבתורה, חוץ מהשלשה הידועים, ע"ז, ג"ע, וש"ד, ואיך אפשר לומושרו שאיש העוסק בתורה, הנהו פמור מהצלת נפשות, וכי יראה איש מובא בנהר ח"ו, לא יפסיק מתורתו להצילו? ואיך יאמר רב יוסף דבר כזהתו ואיך העמידו כזאת בתלמודן, ואף כי בהצלת נפשות ישראל בימי מרדם שהיה הצלה כללית לכל ישראל ?

אבל הביאור בזה כפשומו, שרא ורא אחת היא, שימת המקצ ייז סנהדרין שפירשו ממרדכי, ודברי רב יוסף אחדים המה, ורב יוסף ל לבאר סבת הפרישה ממרדכי, ודעת המקצת הסנהדרין שפירשו סמנו כ היה, ובמה היו מחולקים המקצת, את מרדכי ואת רוב הסנהדרין, דעו קו מקצת הסנהדרין שפירשו ומענתם היה כן. אמנם כן גדלה מאד פעול מר מרדכי והשתדלותו בהצלתן של ישראל, מידי אויביהם ומבקשי נפשותן המן וכת דיליה, שבח לה' שעלתה בידו, שנהרג המן וכל שונאי ישריי הא זנתגדל ונתקדש שם ה' תורתו ועמו בעולם, אמרו, עתה אחרי ששונה לן בל לצאת מזה, לכן בחר מרדכי להשאר בשררותו ואז היה במוח, א ירים איש את ידו לעשות דבר נגד רצוגו וחפצו, וכל פלגות דעותיהם עד המשנה למלך היה יכול לבא, ולא יותר, ושלום העם היה יקר לו ד, אשר הפקיר מנוחתו וכבודו, להיות כל חייו מרוד בעבודת המלך, א להיות רצוי לכל אחיו, רק למובת ישראל עמו.

א להיות רצה לכל אחר, זק ליש יהודי, וכי משבם יהודה היה? והלא בנימין היה, רכתיב איש ימיני, אלא שנתן יהודה נפשו על בנימין מצרים, א"ל הקב"ה, אתה נתת נפשך לעבוד תחת בנימין במצרים, זייך הגואל שאני עתיר להעמיד ממנו לשמך אני כותבו, איש יהודי, הכונה שכבר אמרו ז"ל במ"ר בראשית שלכן נקראים בני ישראל יהודים על שם יהודה, ונראה שבמקום שידובר בהעם הישראלי בדבר הנוגע למובת העם ואשרי החומריי, יקראו יהודים, על שם יהודה שהיה הראש והזריז ולשות למובתן של ישראל, בים מוף היתה יהודה לקדשו, ראשונה למלחמה, יהודה יעלה, כל מלכי ישראל מיהודה יצאו, המה מאשרי העם מנהיניו ומדריכיו וממיביו.

וזהו שאמרו במייר שאף שמררכי היה משבש בנימין, אבל בעשות מעשיו ופעולותיו למובת העם והצלחתו, כמעשה יהודה ושבפו, לכן קראוהו איש יהודי, שהראה כחותיו למובת ישראל כיהודה ובני שבמו, וזהו שהודיעו מרדכי ואסתר בסוף המגילה, אשר יוכל היות שגם אחרים ישאלו, למה נשאר מרדכי גם אחרי מפלתו של המן, ואבדן שונאי ישראל, להיות משנה למלך, ולא שב לתורתו ולישיבתו, והודיעו שכבר גם בימיו היו כאלה אשר היה דעתם נגד השארת מרדכי למשנה מלך, ובכ"ז עמד מרדכי על דעתו, וזהו שכתבו "כי מררכי היהודי יען שהיה מצוין בדרישת מוב עמו כיהודה, נשאר בשררותו משנה למלך אחשורוש, וגדול ליהודים, אף שהיה רק ורצוי לרוב אחיו, ולא לכל אחיו, שפירשו ממנו מקצת המנהררין ומאד הרגיש מרחבי כאב פרישותם, שהיו מיעום המנכר מובא, ולא היה יכול לכתוב כל אחיו או אף אחיו סתמא, ובכל זה נשאר משנה למלך אחשורוש, יען שהיה דורש מוב לעמו, שדרש מובתם ואשרם ובהם חיי רוחו, וגם ודובר שלום לכל זרעו, שעליו היה לשמור שלום ישראל שהיו מחולקים אז לפלנות דעותיהם, וכאב המפחר ורואג לבריאותו של בנו, כן דאג ופחד מרדכי לשלום העם ואשרו, והיה חשש הספק, שאם יבוא אדד במקומו, פן יגזור ח"ו גזירות רעות על ישראל, וימה לב המלך לרשתן של ישראל, אצל מרדכי היה זאת לפחירה וראית, וכן שלום העם היה אצלו לדבר ודאי שמחויב ומוכרח לשמרם, לכן נשאר גם אחרי כן משנה למלך

שם בישראל וכדומה, אין פלא שמאד הרגיש מרדכי בכל עקיצותם, ויה אשר ידובר ממנו, ובכ"ז לא הניח שררותו מידו, לא מצד חמרת ממו ולא מצד תאות הכבוד או לעשות לו שם, כי מהפירוש מקצת הסנהרת ממנו, נחל קלון מכבור, ותהלה תחת תהלה, ולא בוש מלהודיע אמת הדבר גם לימים הבאים, וכתב והודיע שהנהו רצוי רק לרב אחיו, לומ שיודע הנהו, שהמיעום שאינו רצוי להם אינם במילים בזה ברובא, והי להם מיעום המנכר וידוע מורגש כ"כ, עד שלא היה יכול לכתוב לאח או לכל אחיו, ובכ"ז לא הסיר משרתו משכמו, ולא נמה מדעתו, לעשו המוב לעמו אשר אהבם כבניו, כי זהו נמיה מבעיית אשר הושם בל האוהב המבעיי, יותר מבלב האוהב השכליי, כאשר נראה בכל עת, הא האוהב את בנו יחירו ביותר, ישמרהו מאד, ולא יתננו צאת החוצה ביו סגריר, ואף כי אם יש איזה פחירה ממחלה המהלכת בעיר ר"ל, ואף כ הרבה מאוהביו ישחקו עליו, ויאמרו שהנהו פחד שוא כל פחדיו, וכי יוכ להניחו להשתעשע את בני גיליו, ולא יאונה לו שום רעה, כאשר ל יאונה לכל נעריו כגילו, וכי השמירה היתירה עוד ירע להילד, בהיור סגור בביתו, ויוכל היות שמצד השכל צרקו המה במשפמם, אבל מב ההורים הרואגים ומפחדים לבנם יחידם, ואף כי אם כבר סבלו ר"ל ממחלת לפרקים, לא יסכים את אשר יאמרו וייעצו אוהביו השכליים, שמבע אהבר ההורים גדולה הרבה מכל מיני חשבונות השכליים, צל ספק וספק ספיקא יראו כהרים וכודאי, ויחששו לסכנת נפש בנם אהובם אף מספק היותו רחוק, וכן היה מרדכי אוהב עמו כאהבת אב לבנו יחידו, אשר כל חשש ספק שיוכל בא ע"י הסרת שררותו משכמו, אשר פחד ורהה לשלום עמי התירא מאד, והתראה לו כסכנת נפשות ישראל, הקודמת מלמוד תורתו עוד סבה אחת יוכל היות שהכריח את מרדבי להשאר משנה למלך למום העם ואשרו, כמו שאנו רואים מהגמרא מגילה הנ"ל היה מעשה המ ושררותו של מרדכי במשך השנים שהיו בין עלית זרובבל "שאז נמנח אחר ארבע", לעלית עורא, "שאו נמנה אחר חמשה" עיין רש"י מגילה שם כאשר נבין, היה אז פירוד דעות מרובים בין גולי בבל, שהרבה אמר שראוי לעזור את זרובבל ולהשתדל ברשיון המלך ולעלות לארץ ישראל והרבה מהם היו אלה, אשר לא חפצו בעלית ארץ ישראל, כאשר נראה מהמעם שעלו עם עורא, המעם והסבה למיאונם אין כאן המקום לבארם (ועיין בספרי מיכל מים חלק הלכה פ׳ נשא). אבל זאת הלא נראה שהיו פירוד דעות, ותהום מבדיל בין המפלגות או, ומי יודע שהיה יבול לצאר מחילוקי דעותיהם, חשש מררכי מאד שיוכלון להמצא אנשים רעים כאלן אשר יאכלו קורצא בי מלכא, על מתגגדיו, ומי יוכל לחשוב מראש מ

שינות הקשנות לחם עוד תקוה להגצל, ותגדל הבכי וצעקת הנוסעים עו שחקים, וכל אחר יכין את עצמו לקראת המות האיום להמבע מצולה, אם ימצאו בין הנוסעים אז, אם ובניה הקשנים, אשר סביבה מפו, ובעיני חמלה יבימו עליה, לאמר הצילנו נא אמנו, אף היא מונג מבכי, מראגתה להצלת בניה יותר מעל חיה העצמי, כפי חוקי הים, בעת צרה כואת עליהם להציל ראשונה את הנשים ואת צים בהספינות הקטנות, והיה אם יושמו האם ובניה עוד בספינה קמנה , אף שגם המה הנם בסכנה גדולה בכל שעה, שנתונה הנה לכל ה, ותרחף מכל רוח, ומי יודע אם יעלה בידם להחתיר היבשה, בכל עוד תנחם האם הנדהמה אשר לכה"פ הנה עוד יחד בניה, שתוכל ציח עליהם במעם בעת הסכנה, ותכסם באשר לה לשמרם מרוב הצמננות, יכלה ליקח עמה ממזונות תחלקם ותפרנסם להחיותם עוד, בתקותה ירחב ה', ויביאם לאיזה מקום יבשה, שינצלו מגלי הים, ואז תקוה עוד לממרתה יחר בניה אהובי נפשה, אבל אם מרוב חפזון ההצלה. ם האם בספינה אחת קטנה לבדה, והבנים בספינה אחרת לבדן, ויעובו שן בתוך גלי הים, לולך למקום אשר הרוח יוליכם, אז תגדל צרת האם המה שבעתים, תפלש כפיה לבניה, ותצעק בקול מר צורח **פולח לב** ות, לאמר בני היכן הם, הוליכוני נא אליהם, אם חיה נחיה יחר, לא, יחר נגוע ונאסף, הבנים הקמנים גם כן יבכיון ויצריחו בקול מר, ! אמי! איך ? ויותר לא יבינו ולא ידעו מה לבקש ומה לזעוק, אבל המבינה תצעק בחבליה, למה לה חיים, שאף אם ינצלו ויבואו זה אי הים, הלא ישכחו במהרה את אמם בהגדלם בחיק נכריים, ומי אם יעלה בלבם כשיגדלו, אף איזה מחשבה לבקש אחר אמם תודע אליה, הלא מעתה מרגע פרידתנו הנם אבורים ממני לכל ימי וגם עד בואם לאיוה מקום מושב מבני אדם, מי ישום עין עליהם מם, ולשמרם ולהחיותם, ומי יחוש לרוחתם ולישועתם, או אם ימצא איש בעל לב מוב, אשר ימסור נפשו לסכנה, וברוב עמל יעלה ו לקשר את שתי הספינות זו לזו, באיזה חבל חזק, אז אף אם עדנה קים המה עוד הבנים מאמותם, ועוד לא תוכל האם לחבק ולנשק את ז, או להשגיח עליהם בעין אם רחמניה, ולעזרם בהאפשר לה אף ו צרה בואת, בכל זאת תנוח דעת העלובה והנדהמה מעמ, בחשבה ותקוה, כאשר יקום הסערה לרממה, וגלי הים ינוחו מועפם, להתאחר ם, ואולי יביאם ה' המוב למקום יבשה, ושמה תשובי לבניה, ותגרל זת האם האומללה כמו שהחיו את בניה עתה בתקותה, כמו שהיתה אתה שלמה, וכבר היתה אתם יחד, במקום רוח והצלה.

אחשורוש, ואולי היה דעת המקצת המנהדרין שמירשו מטרדכי גם כקש העליה לארץ ישראל אחרי זרובבל, אחרת טדעת מרדכי, והיה דעום ממעמם ומנימוקם, שלא לעלות עדנה.

הוא אשר דברנו למעלה שהגרש"ם וצ"ל שאנו עוסקין נהמש נוסף על גדלו בתורה ויר"א, היה לבו לב חם לעמו, שאהבם וחנם והשתדל לתור להם מחיה בארץ אבותינו, אם כי פרשו ממנו מקצת ומ ומנינו שיחיו, אשר דעתם לא היה כדעתו, ואין ספק שהיה לו מוה א וענמת נפש, ואין ספק שלוא לא היה עוסק במובת עמו כ"כ, והיה שו יותר בתורה ללמוד, היו כל סנהדרי זמנינו ממעריציו ומוקיריו מד ב"ז ידע גם הוא הימב, אבל לבו היה לעמו, והיה אוהב מבעי לישרא ולא הניח ולא עזב לעשות את אשר מצא למובת עמו, אף בכבודו נה על שרחת גופו, ומאדו, והיה גם הרבר שלום לכל זרעו, שהוא ה הגשר שאחד וקישר את המעברות השונות, שלא יעמדו זה מול זה מ ואויב, מי יודע את גודל הפירור שהיה יוצא בישראל, אם לא היה ה העומר בתוך, להשקים את הרוחות הסוערות, ולהניח את זעי נ המחלוקת, שהיה יכול לצאת ח"ו, אם היה בא לירי מרבית נצחון ר אשר ידעתי שהרבה מהתרעמים בסתר אהלם חשבו דרכם ואמרו, ו איש גדול ורם כמוהו, אשר כל ימיו עסק בתורה ויר"א, והיה מנח הרבנים דפקיע שמייהו, נתן ידו ולבו לתמיכת עניי עמנו בארצגו, נוח ידע את אשר לפניו, וחוקה על גדול שכמותו, שלא יעשה ח"ו דם אשר לא יעשה עפ"י ריני התורה והטצוה שמה, והרבה בעלי רעה עת ידם לו, והיו לו לעזר בעבורתו זו, גם בגופם גם בממונם, אמנם כ גם עתה בודאי יונהג ענין הישוב ותמיכתה כמו שהתנהג עד כה, ננ מרם שבא גאון כמוהו להיות רוח החיה בתוך האופנים, מי יודע אם ח ימצא מקום עתה יותר להתרעם, מעד כה.

לעורר את לב שומעי דברי, הוספתי לאמר, כי גדמינו עתה לספיה
ההולכת בלב ימים, ויתעורר רוח סערה, וגלי הים יהמיון בכל עוו,
ייתרוממו וישמפו גם על כיסוי הספינה, ותתנועע ותתנודד לכל רוח,
היושבים בתוכה יבימו ויראו בהנהגת רב החובל ועוזריו, אם המה ינוח
כל אחד על פקודתו ומשמרתו, אות הוא להם, ששלמה הנה, ולא יתרא
בה כל בדק, אבל אם יראו שהחובלים ירוצו ויחפזו הנה והנה, והכת
פניהם יענה בם, כי קרה דבר מה להספינה, אז ייראו כלם, ויפחח
לשלום ספינתם אשר היא מעוז חייהם, ואף כשיראו שבפקודת רב החובל,
יותרו הספינות הקמנות המקושרות בה תמיד, אז יראו שכמעם אין הקה

זבה בוערה לעמנו, כמוהו בעבדו לישראל רק לשם ה' תורתו וקיום מו, בלא שום קבלת שכר, ותקות מה, רק שעמל ויגע למובתו של אל בגופו ובממונו ניי עמנו ולהעמידם על הקרקע בארץ אבותינו ארץ הקדושה.

. המקונן יאמר, תומים היינו ואין אב, אמותינו כאלמנות

אולי נוכל להלים בכוגת המקוגן את אשר דברנו בזה למעלה, ויקרה ח"ו שינמל האב מהבנים ותשאר האלמנה וזרעה בלא מפקח אג עבורם, ג"ב תודל צרתם, ובכל זאת אם המה רק בני אם אחת, יתנחמו בזה, שצרת כל אחר גוגע גם לחבירו, וכל אחד מצמער ערו של חבירו, וכל אחר מוכן הנהו לעשות מובה לחברו ולעזרו בכל פשר לו, כי כולן בני אב ואם אחד, ורעה אחת ומובה אחת לכולן, יקרה שהאב מהמשפחה ירחיק נדוד, וישארו האשה ובניה בביתם, ברון הרבה ימים, אשר לא ישלח דבר מה למחיתם ולפרנסתם, אם בעצם ובתכלית מוב להם, מאלה אשר מת עליהם אישם ואביהם, כי אשר יחובר אל החיים יש תקוה, ועוד יקוו שיבא אביהם פתאום, לי עור בכסף הרבה אשר יחיו אז חיי ריוח ונחת, אבל יוכל היות גם איזה רון בהאחרונים מבהראשונים, שהראשונים אשר ידעו שאין עוד להם מי לקוות, הנה האלמנה קשת רוח, ולא תעמיד פנים בגל, וכל אשר בור עליה, תכפף חאשה, כי לא תוכל לדון את התקיף ממנה, ומי נגו תקיף יותר מאלפנה עזובה ? ועי"ו תוכל להתקיים, היא ובניה עדי גדלו הבנים ויהיו לאנשים, אבל זו אשר בעלה חי, ותקוה ותצפה נואו בכל עת, איננה חפצה לכוף ראשה נגד הקמים עליה, ו<mark>תתיצב</mark> רקים בעוז נגדם, אשר בייוז תשא ותסבול צרות מרובות ביותר, כי וף כל סוף אין בעלה בביתה ואין מי שיריב ריבה, ואם יקרה עוד שתים ה ביחר, שעוב איזה איש בביתו, איזה נשים בעת שהיה מותר ליקח הי נשים עפ"י דין התורה ודינא דמלכותא" אז הצרה כפולה ומכופלת, לבד שכל הנשים הנן צרות זו לזו, וכל אחת תאמר שהיא העקרת בית, ואותה ואת זרעה יאהב אישה יותר מהאחרות וזרען, וק**ממות**: בייתיות, והמריבות התמידים יוכלו להרום ולאבד את כל הבית, עוד גדל הרעה בזה, שלא תזכור כל אחת את מצבה בעולמה, שאין פי יפקח עליהן ועל זרען ואין מי שיריב ריבן, שידעו לכה"פ שלא תתגאו, שלא עסור כל אחת על דעתה לומר שרק היא הנה צדקה בכל תהלוכותית האחרות יסלפו דרכן, עליהן לכוף ראשן ולדון בנפשן שאינן רשאין לדיב א"ו, שלא יפלו בפח שונאן ומדיחן, השמחים לאידן, ומחכים לשברן,

ספינת ישראל ההולכת על מי הגלות, זה יותר מאלף ושמונה מא שנה, היתה רבת הפעמים בסכנת אבדון ומות, לולא ה' שיעץ מא והקים עזרה לישראל, ע"י התפזרותם, וע"י התאחדם לכתות כתות שונור אשר כמה רעה שיצא לישראל ממפלגות הרבות שבתוכה, אבל אנו רואים שאלו היו הספינות הקטנות, אשר הצילו את שארית הפלמה מלהמם בסים הזידונים, אמנם כן כל מפלגה ומפלגה חשבה, שרק דוכה ח הקרש, וכי רק בספינתם תמצא אם ישראל היא תורתנו הקרושה אם דריה ירוונו בכל עת, וחשבה שרק היא תחתור היבשה ורק היא תיו למחוז חפץ ה', וכל זמן שהיו הספינות הקמנות, המפלגות השונות, מקושה ערנה בחבל הכללי, לומר שבדרך התורה הכללית הננו חותרים נת לבא למחוז הפצנו, אז שמחה גם אמנו תוה"ק, שאף בראותה וניד שהרבה ספינות הרחיקו ללכת לפי הרוח הנושב בגלי הים, והרבה ב נמבעו ביון מצולה, אבל שמחה בהנשארים, אשר עוד ישבו בהספטו והיו מקושרים באיזה חבל להספינה האחרת, ועוד שחקה התקוה לש שעוד יבא היום, ויתאחדו כל המפלגות בהכירם וירעם, שאג א לבולנו, ומשרי אם אחת יינקו כלם, אבל אם יתרחקו המפלגות זו הרבה, ועוד יעמדו כצר אלו נגד אלו, אז תפרש ציון בידיה אחרי מ אשר ילכו ויגדדו ממנה, אז תצעק תורתנו הקרושה לבניה מרחוק, או הנכם בני, איך לא תתבוננו את מצבכם הנורא, ולא תשתדלו להחק ספיגותיכם זה בזה, אולי תנצלו כלכם. או כשעמר איש גדול וח כהגרש"ם זצ"ל, אשר עמל בגופו ובמאדו ובכבודו לקשר את ספי ישראל המפוזרים בלב הים, בעת שיהמו גליו ויועפו, בעת שכל עמם קמו על ברתא דיעקב, ועלה בידו הרבה לקרב את הרחוקים, והכיו אמנו הכללית לכולנו, אשר ניכרת ומיודעה הנה עתה לכל מפלגות עם ביתר שאת ויתר עו משהיה, או שמחה האלמנה העוובה, שהנה ו בגיה בכל מקום הילוכם, וקוה קותה, כי כאשר ינוחו הסערות הת הנושבות על ספינותיהם של ישראל, ונלי ים הזועף ירנעון, או קה שיתאחרו כל בגיה תחת כנפיה, וכאם רחמניה תחבק את כלם גאדם לכלם. ועתה באבדגו את הגרש"ם וצ"ל המאחד והמקשר ברוב מחד י הרעות השונות והמפוזרות, וטרם בא אחר במקומו להיות כמותו, ולעי במקומו, כמו שהיה הוא עומד, נשקפה עוד הפעם מכנה רבה לספינה הקמנות, ממפלגותינו המרובות, שלא יורחקו ח"ו אחת מחברתה עור יווד ושלא יועמדו ח"ו כצרים אלו מול אלו, ובודאי תצמער תוה"ק הרנה ! פמירתו של הגרש"ם זצ"ל. גם בפרט הלוה, מרם שתראה שבא אור לסלו את מקומו, ולהיות כמוהו, כמוהו בתורתו ויראתו את ה', כמוהו כלנ ד

מו כל הקפותיו, ובודאי גם דף מיוחד לכל איש אשר בו יורשם כל לומיו אשר ישלם, הפנקם הלזה הוא אשר בו יכתבו חיי כל אדם עלי ארץ, בתובים תולדות כל ימי חייו, בשני רפים זה מול זה, אשר באחר יכתבו כל ובהדף מן החנות, והחובות אשר ישתרגו ויעלו עליו, הקרעדעם, ובהדף מולו, יכתבו כל אשר יכנים בתוך החנות מתשלומיו, הדעבעם, היינו שבון מה שלקח שהעולם, למחיתו ופרנסתו ופרנסת כל ב"ב מכסף וכבוד הצמרכותו. ומה שמרח ועמל הוא ונתן ושילם להעולם מיגיעו ועמלו, ם האחרון של כל אדם, ימתח קו תחת שני הדפים הגדולים ההכנסה הוצאה, ויחוברו כל הוצאותיו מן העולם, והובותיו שהקיף מהעולם ועלתו ותועלת בני ביתו, וכן הכנסותיו מה שהכנים הוא בהעולם, מובותיו לקרוביו, לעירו, ולהכלל. את מרחו ועמלו עבור אחרים, בדברים הנוגעים בינו לקונו, ואז יתראה, את התוצאה האמיתית, ד הכלל מהוצאותיו את סך הכלל מהובותיו, כל אדם כשהוא לעצמו, יעשה הוא את סוף חשבונו, בודאי יתרבה הכנסתו הכללית מהוצאתו ללית, כי כנוגע לעצמו יגדיל את מעשיו ומובותיו שעשה עד לשמים, א דבר הקמן באםת, יוגדל בעיניו מאד, וכן את הוצאותיו יקמין מאד, מה לקח מהעולם ? ומה נהנה הרבה מהעולם יאמר לנפשו, ובזה לא ציך הרבה, כי חשבונו של אדם לנפשו מסורים המה בידו, ויוכל היות בכמה דברים יצחק חשבונו הוא יותר מאשר יחשבו עליו בני העולם, הרבה פעמים יקרה, שאת אשר יחשבו בני העולם למוצלח, ולעשיר אד, באמת כאשר ידע הוא לנפשו, הנהו האי מוצלח, והעני היותר גדול שלם, כי מה יועילון לאיש כל כספו וזהבו, אם לא ימצא בהם מנוח לחו, יהיה מאיזה סבה שיהיה, וביארתי בדרושי הרבה בזה, אבל כל יוכל היות, שבאיזה ענינים יצדק חשבונו של אדם לנפשו, יותר אשר יחשבון עלין אחרים, שזה תלוי בנמית רוחו של כל אחד, מדותיו דגלו וכו', אבל לרוב הפעמים יגדיל כל אחד את הכנסותיו ויקמין את וצאותיו, כי כל אדם נוגע הנהו לנפשו, ואף כי בעניגים דקים וחשבונות חניים כאלו, אםל צריך כל איש לידע, שגם בני עירו, וכל מכיריו מודעיו, וכל העולם, ימתחו ג"כ קו תחת שני דפי חייו, וגם המה יחשבו ת כל לקיחותיו והקפותיו מהעולם, ואת כל הכנסותיו ותשלומיו להעולם, ני עולמו יחשבו כפי דעתם המה את כל אשר לקח הוא מהעולם, עושר וכבור, ואשר חפץ והשתוקק עוד להקיף יותר מהעולם, אף שלא זן לו, כי התגאה במעשיו ובמפעליו הקמנים שעשה לפרקים לשניני בלל, עדי שחשב, שמעם הוא אשר יכברוהו ויודוהו בני העולם, לפי וב וגודל מעשיו לדעהו, אבל בני עולמו יראו את כל מעשיו ופעולותיו

אבל אם את כל אלה ישכחון, ויריבו זו את זו ויתקפפו כפו שהיהו אתן, והיו בפוחות מצרים מבחוץ, אז תכפל הצרה ותגדל מאד, מ ירמיהו ויאמר יתומים היינו ואין אב, הקב"ה המתיר פניו מישראל וגלם העמים, לו היו נשארים כולם אחוזים ודבוקים באם ישראל הכללית תוה"ק עוד לא היתה הצרה גדולה כ"כ, אבל לא כן נעשה, בני ים בעשו עדרים עדרים, כתות כתות, מפלגות ומפלגות, וכל אחד יאמר, שרק הוא דרכו והנהגתו והשקפתו בתורת ה' הוא האמיתית אשר לא כן יעשו ולא כן ינהיגו, הנם עוזבי דרך ה' ואין להם אם והאחרת תאמר לא כן הוא, דרכי הוא דרך האמת והישר, ואתים האטתית, ואשר לא כן ילך בדרכי הנהו הבגד באמו ובדתו, ומ תורתנו לאמהות רבות, תחת אשר באמת אחת הנה, ועוד ידמו, שאק אתם, ורשאים המה כל אחד לעמוד על דעתו, ולבמל דעת האחרים פיו, לריב ולהתקומם את אשר לא יתנהג כמוהו ובדרכו לא ילד ח ישכח את מצבו, ששונאינו מבחוץ ישמחו לשברינו הפנימיים מאר, זה יחבו, ע"ו יקונן ירמיהו אמתינו כאלמנות אמהות רבות נעשה בישח ונם הנן רק כאלמנות, שלא יחשבו דרכן שאין מי שיריב ריבן, ואן שיפקח עליהן, כן הוא מצבנו מצב ישראל עתה בעו"ה, בעור שנו המדינות בחוץ תשכל חרב, הנה מחדרים אימה, שנאת המפלגות זול והתעסדות כל אחת על דעתה בתוקף ועוז לומר שרק ההולך נח בן ישראל הנהו לתוח"ק, וכל דרכי האחרים סלף בוגדים הנמו, זה ו ישבור את עמנו הנדכה לרסיסים, למה לא נזכיר את עצמגו מצבנו הנח הלא אחים הננו לכל צרה שלא תבא, בלא הבדל וחילוק מאומה בין מת למפלגה, נשים נא לבנו לאשר ילמדנו אויבנו בכל עת ובכל שעה אחים אנחנו בלא שום הבדל, ונשתדל גם אנו לפעול על לבנו, להם את רוב האמהות שעשינו ושנעשה בירינו, עדי שנבא יחד להאם הא האמיתית, מקור מים חיים היא תוה"ק הכתובה והמסורה, ולא נהיה ו קצרי רוח, מלנשא גם דעת מתנגרינו, מרם שהוכחנו עפ"י דיני הח תוקיה ומצותיה בברור כי צדקנו אנו, ואז יש תקוה שאבינו שנש יראה את אחרותנו תחת כנפי אמנו האחת, ששוב ישוב אלינו, וישים לארצנו ולעירו ולביתו, ועוד נחיה באהבים כיםי עולם.

אמרו חז"ל (אבות פ"ג משנה מ"ו) החנות פתוחה והחנוני מקן הפגקם פתוח והיד כותבת, דמו חו"ל את חיי האדם בעוה"ו, כאיש המק בחנות כל הצמרכותו, והחנוני, במוב לבו הנהו מקיף לכל מי שיבא ליק ממנו, ורק שפנקם פתוח לפניו, וירשום בו את כל אשר יקחו מד בהקפה, ולפי דמיונם בודאי ישנו לכל אחד ואחד דף מסוים, אשר ם ברי למכביר, או איש אשר פעל על לב רעהו, שהיתה רע מעשה מובה לישראל, ופעל באמרי פיו על לב חבירו להימיבו, ה גם ממיב לאחרים או איש אשר השתדל לשנות את לב העושה בעמן, שלא ירע עוד לחבירו ולאחיו הישראלים, וסגר את הרע טו שלא יצא עוד להרע לשום איש, אף כי לפי ראות לא עשה בימי חייו בעצמו, אבל באמת, כל הזכותים שיצא מהכנסיות ות והחבורות המובים שתיקן ויסר, יחשב לו כאילו עשה ויעשה בעצמו את כל אלה, וזה הוא שנקרא מזכה את הרבים, אשר חז"ל לספר בשבחו ובזכותו, וכן פעולת האיש אשר פעל עליו, ות את לבו להיות מטיב לאחרים, ולעזור את ישראל בעירו או גם לל ישראל, עליה דידיה יהדר, ויחשב לו למובה ולוכות, להעושה ש המובה לעמו, ואף מי שסגר את העשה רע שלא ירע עוד לשום , והמה אותו מדחך הרע לדרך המוב, ג"כ לוכות ולמצוה יחשב לו ושה והפועל על חבירו, לשנות דעתו ולהטיבו, ויחשב לו כל אלה קה, כי היה המפתח לכל הרברים המובים האלה, שאף אם לרבר יחשב איש העושה מפתח לכנס לאיזה בית, אבל אם בלא המפתח היה אפשר לכנם בתוכה בשום אופן, אז עלינו להודות להנותן לנו תח לכנם בה, כפו שנתן לנו כל הבית שבלעדה לא היה אפשר לנו ם בתוכה בשום אופן, וכן אם היה בור מלא נחשים ועקרבים, ובא ועשה לה דלת וסגר את הבור, אז אין לשער כמה מובה ותודה יבים לו בני עולמו עבור זה, שהציל בוראי כמה נפשות נקיים, שינתם ועקיצתם, ובן הרבה ענינים כאלו ימצאון בעניני הרבים והכלל, לרוב הפעמים אם יתעורר אף רק אחר מהם לעשות דבר מה למובת ודתי, יקבצו אלין עוד חברים רבים, ופעולת המובה תתפשמ ותתרחב בה, עד שאין לחשוב מראש כמה יהיו פירותיה, וזהו רק ע"י מפתחו הראשון, שפתח ראשונה בעשית מעשה המוב, אשר תלך ותגדל. ולוה היו תולן בארונו של חתן שמת גם מפתחו, לאמר להרואים, שם כן פנקם עולמר כבר הותם, וכבר תוכלו להוציא משפם, על איש ה אשר לא הניח בנים בעולמו, להימין או להשמאיל, אכל בחשבכם ת פנקסו, ראו נא גם מפתחו, תביאו חשבון מכל הפעולות והעשיות היה הוא המפתח להם, אם בזכותו את הרבים, ביסדו תקונים מובים עדו ובמקומו, או בפעולותיו שפעל על חביריו להמיב דרכם ולהמותם דך רעה לדרך השוב, והרבה כרומה לזה אשר יוכלון המצא בכל איש בל מצבו שהוא, אם למוב או למומב, אבל בכל אופן על המחשבים את נקטו לשום עינם ולבם גם על כל מפתח עניגיו. בעינים היותר ברורות, ויעריכו את הוצאותיו והקפותיו מהעולם הרב
מאד, בעוד שהכנסותיו לבני עולמו מעמים קמנים ודלים היו, והיו תוצאו
חשבונו לפי חשבון בני עולמו, שנשאר חייב הרבה לבני עולמו, מנו
דף ההוצאה תגדל מאד, בהרבה עשיריות אותיות, בעוד שסכום הכנסח
תקמן מאד, וכל אותיותיה מהסך הכלל הנם רק שתים ושלש, כמה הנח
התרחקות החשבונות, של בני עולמו, מחשבונו שחשב הוא בעצמו, וק
זה אמרו חז"ל (שבת קנ"ג) איזהו בן עוה"ב, א"ל ואזניך תשמענה דם
מאחדיך, לאמר זה הדרך לכו בו, כי תאמינו וכי תשמאילו, המו
בדברינו, שרק את תוצאות חשבון העולם, ראוי לאשר ולקיים, שהמ
אינם נוגעים לרוב במשפמם, ואף כי בשפמם את האיש לאחר מותו, וק
אינם נוגעים לרוב במשפמם, ואף כי בשפמם את האיש לאחר מותו, וק
בל אדם לחשוב לפרקים את דרכו, ולידע שפנקסו פתוח גם לכל ב
עולמו, ושמה כתוב כל אשר יקח ויתן מהם ולהם, ויתבונן נא את ח

ובאמת לאיש אשר הניח בנים אחריו, הממלאים מקומו, לא נו למתוח קו תחת פנקסו אף ביומו האחרון, ולחשוב משפט צדק א הכנסותיו והוצאותיו, כי מי יוכל דעת מראש את אשר האציל מרוחו בניו אחריו, יוכל היות שאף לו בעצמו לא עלתה להרבות מובה לע ולעמו, מסבות שונות, אבל האציל מרוחו על זרעו אחריו, אשר ה יפעלו ויימיבו לבני אדם, על ידי חנוכם המוב מאביהם, ואשר שתל נו בהחסר והרחמים, ואשר הנהיגם בדרך ה' הישר והמוב תמיר, וכן להים ח"ו, אין קץ להרעה, אשר יוכל בא ח"ו מבני איזה איש אשר לא זע בדרך המוב והישר, לכן על איש שהניח בנים אחריו אין עור אפש לגמור חשבון פנקסו, כי מי יורע מה שיופעל עוד על ידו למובת עירו ועמו. אבל כשמת איזה איש בלא בנים, לאיש כזה נוכל לחת חשבונו, ולחבר את כל הכנסותיו לחברת העולם והוצאותיו מן חם -העולם, לידע אם נשאר הוא בע"ח להעולם במותו או שבני עולמו נשא עוד חייבים לו, ולזה היו תולים לחתן שמת פנקסו בתוך ארונו, לה שוה הנפטר חתם את פנקסו וחשבונו את בני עולמו. אבל אצל פנק היו תולים גם את מפתחן, לאמר להרואים את פנקסו של המת המה בארונו, שיראו נא ג"ב את מפתחו, יוכל היות שמת איש בדמי ימיו, ול הספיק לעשות ולפעול הרבה לטובת בני חברתו, ציבורו ועולטו בפוע ובכל ואת עשה ופעל הרבה למובת בני עולמו ברוחו, איש א מרוחו האציל על בני חברותו, ויסד ותיקן איזה דבר מוב במקום או לדבר הנוגע לכלל ישראל, אשר אחרי מותו, פייילותיו ישגו ויפרים. ת (דף כ"מ) יעוי"ש, ותוכחתו המרגלא בפומיה תמיר פסוק בנפול דאל תשמח, ובהכשלו אל יגל לבך כו', כמבואר במס' אבות (פ' בל אלה נוכח הימב שפנקסו של שמואל הקטן, ובחשבון בני דורו, הימב כי הכנסותיו עלו מעלה ראש, והוצאותיו מבני דורו לא היה כלום, שלא בקש ולא לקח מאומה מהעולם, והתרחק מהכבוד וברח בהכלית הרחוק, ולאיש כזה מה יוכלו, וכמה יעלו כל הוצאותיו לס ובני דורו, ובכל זאת תלו גם מפתחו בתוך ארונו, להזכיר את הואים, שעוד לא ספו מעשיו ופעולותיו של שמואל הקטן, עוד מני דורו.

אבל לשפום ולרון על דברים כאלו, מה שתיקן ויסד שמואל הקפן ו, ולחשוב התוצאות מכל מעשיו, אף מהנראים כקמנים בעיני אחרים, ווק סביני דבר לראות בהם גדולות ונצורות, ולכן ר"ג הזקן וראב"ע נוסא הישנה" שהיו נשיאי ישראל, וירעו הימב את מצב בני דורם, ים את עמם ואת נשית רוחם, והיו חכמים גדולים במבען של נפשות אדם, הם ידעו ויכלו לשפום את תוצאות פעולת שמואל הקמן, לפי ת עשיתה בתוך העם, בזמנם ומקומם, וגם הבינו במוב את פרי שים שעתידין להשתגשג לענפים מרובים, גדולים ומובים, והמה בחם את עמם אהבה מבעיית, ר"ג בשלשלת אבותיו שהיו נשיאי ל, ויוצאי ירך פלכות ב"ד, וראב"ע דור עשירי לעזרא, אשר דם אבי נול בעורקיו, לראוג להמבת מצב עמנו אף בחומריותו, המה, גשיאי אל וגדוליו, היו מספידים אותו, ואמרו על זה נאה לבכות על זה נאה אנל, הבכיה הנה התפעלות הנפש, ותוכל בא אף בלא חשבון צדק קים, אבל אבילות הנה אות התוגה מבחוץ, כמאמרם ז"ל, אנינות גים אבילות מבחוץ, יקרה לפרקים שהמלוים איזה איש לבית עולמו, ים אינו קרוב ומודע להם , כאשר ישמעו צעקת קרוביו, ירך לכם ויורידו ח, שוהו כח נפש המתפעלת, שראית העינים תפעל על הלב בה, ויוכל להקרה גם כן, אם מת איזה איש, והניח אחריו ברכה בה לאשתו וזרעו, ואף שרובם יצאו מביתו, ויהיו לאנשים לעצמם. ויבכה איש אחר שאיננו קרוב ושאר בשר אליו בפנת ביתו ויוריד ות באין הפוגה על מיתתו, היינו אם היה המת, בימי חייו מנהל איוה איש אחר, אשר עשיריות שנים היה רק בעסקו, והכיר את כל תאות והמובאות בהעסק, והיה איש נאמן, שסמך עליו בכל עסקו, ל הבית בעצמו, חלש הנהו עתה, וכאשר לוקח ממנו מנהל עסקו, אנ

ועל זה הסמיכו חז"ל מסכת שמחות שם. וכשמת שמואל ו תלו לו מפתחו ופנקסו בתוך ארונו, מפני שלא היה לו כן ממש שלא הניח בן ממלא מקומו, אחת היא לחשבון העולם אשר יחשבו פנקסו של שמואל הקמן, והראו בזה לכל רואי את ארונו, שלא די לפניהם לחשוב את פנקסו לבד, אשר גם תוצאות חשבונו, יגדל הכנו בתוך עדתו ועמו אלפי אלפים מונים, מהוצאותיו שהוציא מבני ש אלא שישימו לבם גם למפתחו. פעולותיו הרבים והעצומים שנעשה וה לרורו, על ידו שהיה הוא המפתח לכל אלה ענינים המובים, את ש של שמואל הקמן, אשר מצאנו ברברי חז"ל, דיים המה אף הם שסופר לנו מה שהכנים בעולמנו, ענותנותו ובריחתו מהכבוד, תפני הגמרא במס' תענית (דף כ"ה:), שמואל הקמן גזר תעניתא על הגש וירדו גשמים בבקר, עור קודם התענית, סברו שבחו של ציבור הוא, להם שמואל הקמן, למה הדבר דומה לעבד שביקש פרס מרבו, להם תנו לו ואל אשמע קולו, שוב פעם אחת, גזר שמואל הקמן תע וירדו להם גשמים בלילה, אחר התענית, סברו שבחו של ציבור ה אמר להם למה הרבר דומה לעבד שבקש פרם מרבו, ואמר להם ש ואח"כ יתנו לו, ולשמואל הקמן היכי דמי שבחו של ציבור, אמר מ הרוח ונשיב זיקא מוריד הגשם ואתא ממרא, הלא אף בדבר שראו וה כל ישראל, שרק ע"י תפלתו של שמואל הקמן באו הגשמים בשני פעם השתרל הוא בעצמו, להקמין את מעשיו בעיני העולם, בכדי שלא יערי ושלא יכבדוהו, מובו לבריות והפקר כבודו למובת אחרים, תסופר בסנהדרין (דף י"א), ששאל ר"ג, במצאו שמנה לעיבור השנה, מיו שעלה שלא ברשות, עמד שמואל הקמן, ואמר אני הוא שעליתי ברשות, ושם מבואר שלא שמואל הקמן היה, רק אחר היה, וה כבודו לומר שהוא עלה שלא ברשות, להציל את חבירו מבזיון, ואף שר היה שיתעברו כל השנים על ידו, ובמס׳ שמחות שם מבואר הלשון, שא אם יודרשו שנים כאלדד ומידר לעיבור השנים, אמר לו ר"ג, אתה הוא הא מהם, והבת קול מן השמים העידה עליו שישנו אחד שראוי שתשרה ל תוה"ק אלא שאין דורו ראוי לכך, ונתנו עיניהם בשמואל הקמן, וענותו ושפלות דעתו בעיניו, ואי הרגשו את גדלו בעיני העולם, גדלה כי עד כשחלה במחלת הדרוקן, אשר לפי רברי הגמ' (שבת דף ל"ג) ה סימן לעבירה, אמר הקב"ה רבש"ע מאן מפים, היינו שפחד שלא יכל חייו בני ארם בעבירת חושדים בכשר, בדגם אותם לחובה, ולא עלה לבו, שלקרוש ה' כמוהו לא ימצא שום ארם בעולם שיחשרהו בעביה כי היה עניו אמיתי ושפל בעיניו הרבה, ועוד הפעם תסופר לנו מ

בודה לעמנו, וחלקו שהכנים בעמנו מהגמ״ח, מה רבה ורמה ת למובת עמנו, בממון עצמו, אשר הוציא אלפים רו״כ כסף, ה כירוע, רק לפובת תמיכת עניי ישראל, ולהענין אשר עמל חתו בגופו, ידיו לא היו אסורות מכתוב למובת ישורון שעות תליו לא לנחושתים הוגשו, מלילך גם מלנסוע נסיעות ארוכות תעיל לבני עמנו, ומכל אשר חננו ה', ומכל אשר הובא לו א השאיר אף הנדוש להדפים את כתבי תורתו שהניח אחריו דושי תורה, שו״ת, וחידושי אגדה, כאשר הודיעו ברבים, להביאם לבית הדפום, כל זה נתן הוא לעמו, והכנים בחנות , ומה לקח ומה הוציא מבני דורו? רק הנדרש להחזקתו והחזקת שלא היו מרובים, ולא הניח אחריו דבר מה, לכן אף ממיצוי תאותיו הכללים, נראה את פנקם ימי חייו, כי גדול מובו, ונה מאד, והיצאה לועמה וזעירה, די הוא התבוננותנו בפנקסו ת עליו, על האי שופרא דבלי בעפרא, ה' יודע אם ימצא איש גדול ורם כמוהו בתורה ובי"א, מוכתר במדות מובות קריב על מובח אהבת עמו מרחת הגוף כמוהו, וכסף תועפות נם לנסוע לעיר לעםבערג, בעת שהתאספו שמה אלפי נפשות נרשים מערי רומעניא, והיה נדרש לעשות שמה סדר ומשמר ארצות אחרות, ואופני השילוח ותנאיה שהיו קשים אז, לא שעת אחרים מגדולינו, רק את שם הגאון ר״ש מאהליעווער זצ״ל ת, כל איש יוכל הבין מעצמו, כמה קשה הוא לאיש רך הלב זניו בצרות עניי עמו, ואף כי צרותיהם או שגדלו מאד, הי יו שוכבים בחוצות יחד עוללים ויונקים, אף כי כולנו שמענו קהם, אבל אינו דוםה שמיעה לראיה, וכן נבין ג"ב המרחא אשר יקח איש עליון, בבואו שמה לסדר עניני מרי לב וקשי

ז, אבל את כל אלה ידע גם הגרש"מ זצל"ה.
ז אהבתו לעמו לא הניחו להשאר בביתו, ולהםתפק באנחות צרות ישראל, כי אם נסע ועשה ופעל למובתם בכל מה שהיה מי יוכל לחשוב מראש כמה נפשות הציל לישראל בנסיעתו זו הולכין לממיון, והיו אבודים ח"ו אם מהעולם או מישראל, לכות בודאי, על אוהב ישראל כמוהו בכיה מבעיית, כאיש על שאר בשרו; אבל גם על מפתחו נתבונן נא, לפזרוני צדקות וללרבוא רבבות, היה הוא המפתח, הוא היה המשתדל והמורח נדיבי עמנו, להעניק ממובם לדלי ישראל, לתומכם ולהחזיקם, לחשוב מספר הנפשות שהוצלו לחשוב מספר הנפשות שהוצלו

כל עניניו תמם יהלכו, כי מרם שישיג איש נאמן למלאות מקום ה ומרם שיורגל המנהל החדש בהעסק, יוכל להשבר כל פחיתו, הו מצד החשבון ומובת עצמיותו, שנאבד ממנו, איש אשר היה מ עסקו ומחיתו. ר"ג הזקן וראב"ע אמרו, על זה נאה לבכות מצד והתפעלות הנפש, ועל וה נאה להתאבל, גם ע"י התבוננות ה שבמיתת שמואל הקמן הרגישו שתי ההרגשות כאחת; א) שהיה לבני דורו מאד, וראוי לבכות בכיה מבעיית ככל הבוכים על ושארם כי נמל מהם; ב) שהיה עסקן גדול, ופעל ועשה הרבה בני דורו, היה מנהל עסקן של ישראל בתום לב. בלא שום פניה לא מממון ולא מכבוד, מלכים מתים ומניחים כתריהם לבנידם המעשים והפעולות שהתחילו המה לעשות ולא הספיקו לגמרם, המ כתריהם, המה מעשיהם המובים לעמם ולמדינתם, לבניהם, יגמרו את אשר החלו אבותיהם לעשות ולפעול, עשירים מתים, עושר לבניהם, הכסף ישאר בעולם, שלא יקחו אתם מאומה, וו אשר פעלו להיטיב את אחרים בכספם נאבד מבני עולמו, ומי יוו בנו ירע ממנו, אולי יימיב עוד לבני דורו יותר מאביו, אבל הקמן לקח כל החמורות שבעולם, הן במעשיו ופעולותיו הירועים וח לכל בן דורו, כי נחמדים נעימים ומתוקים המה, והן בהרברים שח ולא נראה עדנה את חסרונו, אבל נבין את אשר יחסר לדורו כי ממנו מנהל עסקיו, והלך לו.

אנחנו בהספידנו את הגרש"ם זצ"ל, נמליץ עליו במדרגתו בחז"ל הנזכר למעלה, ונתבונן גם אנו על פנקסו ומפתחו שהיה ראייל בארונו, שהורידו עמו, יחד לקבר, ותכס גם עליהם הארץ, מפני הניח בן ממלא מקומו בתורתו ובמעשיו ובפעולותיו, את פנקסו כמה גדע הימב, אבל זאת נדע כי גדלו הכנסותיו בעמנו, מהוצאותיו עולמו, ולקיחתו מאתנו, הן מה שהכנים בכלל ישראל, מעסקו מימי נעוריו שגדלו והצטינותו בתוה"ק, הלא בא לו רק מעמלו וי בה, הן מעבודתו ויר"א שבלבו, אשר הרבה נפשות עשה וקרבם לה ולעמנו, וחום אזהרתו את קרוביו ומיודעיו לשמור דרך התורה והם אנו רואים ביתר שאת במכתבו האחרון, שכתב רק כאיזה שעות חולשתו האחרונה, אשר הזהיר וכפל ושילש, למיודעיו ודורשי עד דבר העמרת בית מסחר כללי באה"ק, שירעו נא שהיסוד והעיקר מעשיהם ופעולותיהם גם בדבר הזה, הוא שמירת חוקי התורה, מש מצותיה, ומחוג מבמם זה יעשו כל מעשיהם, אז יצליחו בכל דרני ומצותיה, ומחוג מבמם זה יעשו כל מעשיהם, אז יצליחו בכל דרני כאשר קראתי מכתבו, וכן קראו ג"כ רבים כמוני, כל זה נתן הוא מ

מעוז לכל עניני חבית, בהשנחתו על הקמנים ממנו, שילמדו בחדך הישר לה׳ ואדם, והוא בעצמו יעסוק בכל עתותיו החפשים, ובחכמה בחדרו המיוחד לו, אם יקרה אשר ע"י עלילות שוא ן שונאי ביתם, מוכרח הנהו להרחיק נדוד מבית הוריו, וכבר הוקבע אתר אחרון שאפשרי לו עוד להתעכב בבית הוריו, וביום הידוע מוכרח לנסוע מביתו, אז אף מרם הגיע יום המר והנמהר, יום מנית הוריו, כבר הננו רואים איך שאביו הזקן הנהו עצוב מאר, דו מלחץ מצב ביתו המורה מאר, והאם האהובה תוריד דמעות מונות, בכל פנה ופנה תשפוך לבה ונפשה, על הלקח ממנה חמר נפשה, וצור לבבה, אבל כשיגיע היום המר, יום הפרידה אריו היקרים וכבר הוכנה העגלה לנסוע מביתו, וכבר חובשו כל והושמו על העגלה, ועליו רק להפרד מביתו, אז יפרוץ זרם ו ויוולו כנחל, ילך ראשונה להפרד מספריו האהובים לו כנפשו, הם מצא מנוח ונחת חייו, ינשק את כל אחד ואחד מספריו ברוב וחבה, וכל חפציו מחפציו היקרים הנשארים בביתו, יגע בידו ז רבה וחבה עצומה, יבכה ויאמר, אוי ואבוי לנסיעתי הלזו, אשר לא שור לראותכם ספרי היקרים לי כחיי, ואשר בכם מצאתי קורת רוחי ששי, מי יודע יאמר, אם במקום נדודי יהיה לי זמן אף שעה אחת נהכתוב בכם. האב הזקן בוכה ומתאבל בחדרו, ויפול על צואר הבה עצומה, יבכה ויתאבל, הה בני לפרידתך מביתי, איך יקרת מת, ואיך גדלה צרת גזרת פרידתך מביתי, האם האומללה, תחלש נע תבכה ותתאונן ותספור תמרורים, בני מחמל נפשי, תנחומי עי, איך נעזבך, ואיפה תסע, מתי אזכה לראותך עוד, ולשמוע לך בלמורך, ובמרברותיך המתוקים, אבל באין עוד אפשר להתעכב צהו מוכרח להשתםם מידי הוריו האהוכים, ויחבק וינשק את כל מותיו הקמנים, אשר היה להם למורה ולמדריך כל ימיהם, וירמיב ת עיניו את לחייהם, ויבקשם ויזהירם, שיחיו יחד בשלום ובאחרות, נקול אביהם ואפם, לכל אשר יצוום, בלא נפות ימין ושמאל, יו אותו את אחיהם הגדול, אשר עמל תמיד, לחנכם ולנהלם בדרך והיה שמו וזכרו לפני עיניהם, אשר ישתדלון לעשות כפי שהורם היותם אתם, הקפנים אשר לא ידעו עדנה מאומה מצרותיו, וידמו ע הפעם הוא ככל נסיעותיו, שהיה רגיל לצאת למסחרו, ישאלוהו הו שיבא להם מתנות מובות, כמו שהרגילם בכל פעם שובו זיו, עי"ו ישבר עוד לבו בקרבו, ולב ההורים לשמוע את המימותם פנים וחסרון הבנהם בין נסיעותיו המורגלים לנסיעתו הלזו. מנרוד לארצות אחרות, אשר כבר היה נשכח מהם שם ישראל, להביא חשבון פרי מעשיו ופעולותיו אשר עוד ישגשגו ויגדלו מהמפתח לסגור את נצחון המפלגות שלא יעמדו כצר זה לזה, למעשים רבים ופעולות רמות, מאלפי נפשות ישראל, למובת הכלל וכל הלאום, יתבונן נא כל איש רגע אחד הימב, ויראה נא בעינו המאשר כבר יצא, אשר יוכל בעה"י עוד לצאת למובת עניי עמנו הממהמעשים והפעולות שהיה הגרש"ם זצ"ל אף רק המפתח לזה, או נבון, שאין קצה למובותיו, ואין עין בשר יוכל לראות התוצאה המכל אלה, רק ה' המוב היודע עתידות ותוכן רוח כל בשר, אורמו מאד מאד.

לכן על זה נאה להתאבל ג"ב, בכיה שכליית שנלקח ס מנהל עסק הלאום באמונה חזקה, בלא שום קבלת פרם ותקוה ש אם מאונו והונו וכבודו תמך גם בעצמו את כל מעשיו ופעולותיו שאמרו לנו חז"ל אבילות מבחוץ, מהראוי לעשות לנו ציון חימו פעולותיו ומעשיו, אף שכבר אמרו חז"ל (שקלים), "תני רשב"ג או עושין נפשות לצדיקים, שרבריהן הן זכרונן, וזכר צדיק לברנה, הוא לעשות זכרון להצדיק אין אנו צריכים, שדבריהם הן זכרונן, בכל בתי מדרשות ישראל תמיד, את תורתם ודעתם ושיחתם.

מאד נכון וראוי לעשות לנו זכרון, להזכיר תמיד פעולותיו ומעשיו של מאד נכון וראוי לעשות, מאד ראוי לנו לעשות ציון מבחוץ, שנונוד את האיש אשר מרח ועמל לעמנו, ונלמוד ממנו לומר, ומה הא גאון בתורה, וגדול שמו בישראל, מרח בכל כחותיו למובת עמו כל הדעות מהמפלגות השונות, להוציא צוף דבש הכללי, ולא מבש"כ אנו קמני התורה, כמה מחויבים אנחנו, להשמר מלע מכש"כ אנו קמני התורה, כמה מחויבים אנחנו, להשמר מלע להכלל כולו, כל אחד ככל האפשר לו, בגופו ובממונו, הציון את הגרש"מ לפרקים יוכל להזכירנו את חיובנו לעמנו, ועוררתי את דברי לתת יד להמפעל הרם, שישתדלו לנמוע גן באה"ק נול האתרוגים, אשר יקרא על שמו "גן שמואל" שיזכר עי"ו תם פעולותיו ומעשיו של הגרש"מ זצ"ל, ויתעורר לעשות מוב וחסד ומשלו נהן לו, שיהיה גם בזה המפתח, להרכות מובת העובדים ומהגריל הכנסת אדמת קדשנו, אשר זה היה אדיר חפצו בחייו.

לעורר עוד ביותר את לב שומעי דברי, תארתי את מצנט לבית איש אשר בנו הגדול שכל מסחר בית אביו יתנהל על יח

ת אבותינו, ארצנו הקרושה והאהובה לכלנו, ועלינו לקבל עתה. על חיובנו ע"פ דיני הרגורה, לעשות נחת רוח לאהב ישראל כמהו, ת את רצונו ולמלא את חפצו, שישתדל כל אחד להתקרב לכל תם הנוגעים לכלל ישראל, וישקול את כל מעשיו ופעולותיו, שיהיו לת עמו הבללי ולתפארתו, ומכש"ב להיות זהיר מאד לחלל ח"ו שם שם עמו בשום דבר ישנם "חמודות" שחמודות הנם באמת, אבל אין מבינים במובם ויפום, ולכן אין הכל מודים בחמודתם, אבל חמודות ת המוב לעניי עמן, לרחמם ולסעדם, למרוח עבורם בגוף ובממון, חת כאלו מוסכמות המה מכל העולם, ונוכל להמליץ עליו, הגרש"ם לקח את החמודות שבכל העולם, שכולם יודו שחמודות המה כל ו ופעולותיו, והלך לו, אבל לא כהילוכו ללעטבערג, לונדון ופאריו, מנו הפעם, אז הבוא בנסיעותיו מובה רבה לישראל, בהשתדלותו ות נפשות לרחם על העניים המדוכאים גולי רומעניא ומאראקא, תה בידו ומצא מרחמים פרובים, והמרחם היותר גדול הנודע לנו, אשר נא רבבותיו, יחיה אלפי נפשות, אבל בנסיעתו זו האחרונה אין לנו ות שיביא לנו עוד פתנות מובות לעמנו, ולא נוכל קוות ליהנות ממובו ר, רק שזכות צדקותו יעמוד לנו, שנתעורר כל אחד להיות אוהב עמו ה כל אחד לפי כחן, ולהחזיק שלום הכללי בעמנו, והיה זה השפעת נו האחרונה לעמנו.

במצות פרה אדומה נאמרה, זאת חקת התורה, וכבר אמרו חז"ל,

דשו על הפסוק "אמותי אחכמה והיא רחוקה ממני" שזה קאי על פרה

דשה, שאמר שלמה, עמדתי על כל מעמי התורה, לבד מפרה אדומה

דשארה רחוקה ממני ולא בא לידיעת מעמה, וכן אמרו חז"ל, ודרשו

דפסוק ויקחו אליך פרה אדומה, לך אני מגלה מעמה של פרה,

דור הקב"ה, שתשאר חקה בלא מעם לכל האדם, לבד ממשה רבינו,

דל ואת מותר לכל ישראל למצוא איזה רמז ישר גם במצות פרה אדומה,

דעותן רשות להתבונן בכל מצות התורה, להבין מעמיהם וישרתם,

דעו שכל מציאת רמיזותם, הנם רק להמתיק ולחבב את מצות התורה

דל המוצא, אבל לא לשנות ח"ו אף שינוי כל שהוא, ע"י סבת המעם

דמר האיש להבין בהמצוה, וכבר נמצא במדרשים רמזים שונים במצות

דה אדומה, עיין רש"י חקת מעמו של ר' משה הדרשן, אמרתי לפי

איתא בברכות דף ה' ע"א, אמר ר' לוי בר חמא אמר ר"ש בן. קש, לעולם ירגיז אדם יצר מוב על יצר הרע, שנאמר רגזו ואל תחמאו,

כן הוא מצבנו עתה, כאשר אמרנו למעלה שראוי להת זיקברוהו ברטה ובעירו, כדרשתם ז"ל, שספרו לו כל אחד מישראל כדרך שספרו לו ברמה, א"ב עלינו לתאר עתה את פטירתו של זצ"ל, והובלת קבורתו, כבר אמרו חז"ל, קשה להקב"ה לגזור מ הצדיקים, ולכן כבר התאבל כב"י הקב"ה, מיום ראש השנה שע נזירת פמירתו של הגרש"מ זצ"ל, וכמאמר המ"ר הנצב פתח כשבירת הלוחות, לוא היינו יודעים אז את הגזרה הרעה הוא היינו בוכים לפני הקב"ה. על פטירתו, אבל אנו נודענו מהרעה הנ ביום י"ם סיון יום פטירתו, וביום המר והנמהר הזה, לוא היו לנ לראות, ואזנים לשמוע את פרירת הגרש"מ מספריו המרובים, אם ועמל ויגע בהם, ומצא בהם נחת ימי חייו, איך שנשק כרוחו אחר ואחר מהם, בהפרדו מהם ובירעו, ששם בדרך שהוא הול אין עוד מקום לעשות בבחירה חפשית נחת רוח ליוצרו, ששם ה הגמול ולא עולם המעשה, איך שהתאבל כב"י הקב"ה על יום בנו האהוב לו, אשר הלך בדרכיו, גם בהיותו רחום וגומל חפר לחנכם ולנהלם ולהורותם לחיות יחד באהבה ובשלום, אפנו היא תבכה ותתאבל, על אברתה הגדולה מאד, בהלקח ממנה מחמל אשר קרב הרבה מבניה לחיקה, ולאהבתה, לו ראינו את פריות מאחיו עובדי אדמת, קרש בארצנו, אשר מרח ועמל עבורם ל ומשמחת לבו שכבר הנם מוציאים לחמם ומרף ביתם מאדמתם, ובמנוחה, שכל אחר היה קרוב ללבו ולנפשו, ואיך שיפרד מכל ו ורעיו, וֹמכל אחיו בית ישראל הנדכאים, אשר אהבם אהבה עוה, ו זה עלינו לתאר עתה ולראות בעינינו הרוחניים הימב בעת הספידע איך לא ימם לבנו כמים, ואיך לא נוריד כנחל דמעה על שבר נח אשר השברנו, אבל עלינו גם לשמוע את צואתו האחרונה, ו וחפצו מעמו, אשר יגע ועמל עבורם, כפי אשר נבין את חפצו וו ובאזן רוחניי הננו מקשיבים את בקשתו לעמו, שנחיה כלנו יחר ואחרות, שנאהב זה את זה, ושנרחם זה את זה, ושיסבול כל אחר לשמוע גם דעת חבירו במנוחה, ולשפום עליה במתינות וברוו שחקלום כל מפלגה ומפלגה בעמנו, את המוב והישר שיסד בחבורותיהם, אשר בזה נאחר ונקשר להיות עם ה' אשר אהג ושנשמור את כל אשר יצונו אבינו שבשמים, הרועה את עמו גם סדר, בהשגחה יתירה ומצומצמה, ולעשות כל פעולתנו ע"פ דיני ו והמצוה, לקיום ולחזוק אמנו האהובה להוסיף אמץ לחזק ירים רפות עניי עמנו, להעמידם על בסים נכון בפרנסת היתר ובמוחה, להוציא

ולמלא את תאותם, למען הפים את הרגשתו הרגש היהדות, אשר בראשונה כאוב מעומקא דליבא דידיה, להזכירו שמעשיו ופעולותיו נגר הוקי התורה ומצותיה, וכי עתיד הוא ליתן את הדין על כל מ, מצא יצרו הרע עצה נכונה לפניו להבליג את יגונו , ולחוקו בדרכיו ים, לשפק בעצם השכר והעונש אשר עמם עי"ו גם הרגש הדק ה מוכירו לפרקים רוע הנהגתו, והשתיקה שלא עלתה עוד על לבו עתה בידעו את פצבו, וכי הוא עומד בכל רגע על פתח קברו, מור תאותיו לפניו, יחדש ניצוין הישראלי לחיות ולעלות על לבו. ירו אולי היה ראלי להתורות עתה לה׳, על חמאתיו אשר עשה, באליו גם עתה, כמאמרם ז"ל על פסוק תשב אנוש עד דכא, עד מה של נפש, אז יחשוב את נפשו, ומה פעל ומה עשה בעולמו, ומה אחריו, כל ימיו היה מרוד בעבודתו את עצמו, להרבות הון ביתו, ננוד בקש וחפין לנחול מבני בריתו ועולמו, אף שלא פעל עבורם ה או מעם, יתחרם כלבו מאד על אשר לא חשב דרכו בעוד מועד. מרת כל עמלו, מה הוא, וכי אם היה נוהג בכל עניניו כישראל כשר, התורה והמצוה, האם לא היה חי גם אז עד היום, וכי אם היה ליורשיו אחריו איזה אלפים שקלים פחות מעתה. איזה רע היה יוצא הוז היה לו לקצום איזה זמן לעשות לשם עולמו הנצחיי, ולהרבות לאחיו, ומה נעימים היו לו עתה רגעיו האחרונים, כשהיה מוצא ו רוח במעשיו לה' ואדם, ומה מרים המה לו עתה כשיתבונן בכל ו בחיים מה המה עתה, כשיראה ויכים כבניו ובנותיו העומרים אותו ב, אשר לא היה לו זמן לחנכם ע"פ דרכי היהדות, וראג הרבה רק ם החומריי, יראה שאמנם כן עלה בידו להעמידם על בסים נכון מי עוה"ז, אבל את יהדותם, את עולם הבא, יראה וידע שלא יזכרו נכל עת, ומהם באלה אשר ישכחו גם עקרי דת הישראלי, ואותם יניח בדמי עלומיהם בעולם הזה, עולם החמרה והתאוה, מי יודע שה ילכו בדרכם המה, יחשוב בלבו, לו יחכמו זרעו כמוהו היום, תנו סוף כל הארם ואחריתו, לו יתן ה' בלבם לחשב תמיד דרכם, מה גדלה היתה שםחתו עתה, אבל לשוא! תפלותיו וחפצו זה לא ון ולא ינתן לו, מי שלא למד כל ימיו לא יוכל ללמוד ביום האחרון מה שהיה מומל עליו, מי שלא חנך את ביתו תורעו אחריו להיותם י דרך ה׳, לא יועילון להם עתה בקשת אביהם, גם המה יראו את מיתה בעיניהם, אבל רק יום מיתת אביהם, ולא יום מיתתם העצמיי, וציא מלבו אנחה גדולה וממשוכה, מרה כלענה, אנחה השוברת אף של השומע המבין את כלליות האנחה הואת מה היא, ויותר יש אם נצחו מומב, ואם לאו יעסוק בתורה, שנאמר אמרו בלבככם, נצחו מומב ואם לאו יקרא קריאת שמע, שנאמר על משכבכם, אמנצ מומב ואם לאו יזכור לו יום המיתה, שנאמר ודומו סלה.

ולכאורה יקשה, שמהגמרא משמע שהזכרת יום המיתה יועיל בוח להכניע את יצר הרע, והלא חזינן דלאו הכי הוא, כמה אנשים העומק תמיד בגמ"ח של אמת, ממהרים, מלבישים ומקברים את המתים, ונו לא נראה כהם הרגז יצה"מ על יצה"ר, יותר מבשאר אדם, ולפרקים ו בעת עסקם בעניני המת, לא ישקלו את דבריהם בין היתר לאיסור, ול ידקדקו יותר בכוונת הברכה והזמון גם אז יותר מכל ימיהם, וכן המלו את המת, לא יורגזו כ"כ ע"י ראיתם את יום המיתה וארון המת, ויק

ואמרתי כבר בדרושי המוסריים, שלכן לא יועיל עצת חז"ל הזני יום המיתה לכל אלו, יען שלא ישמרו להתבונן ולעשות כעצתם ז"ל כ בוונתם האמיתית, חו"ל שאמרו יוכיר לו יום המיתה, כוונו, שיוכיר הא לעצמו את יום המיתה שלו, של האדם עצמו הצריך להרגיז יצ המוב על יצרו הרע, וזה יועיל בודאי, אבל האנשים הנזכרים למעל המה יוכירו את יום המיתה של אחרים, שהנם עוסקים ומלח את מת אחר לכן לא יועיל להם מאומה אבל לו יזכיר כל אחד א עצמו יום המיתה שלו, זה יועיל בוראי, לו יחשב כל אדם דרכו, שם האדם למות, ויבא יומו האחרון אם בקרוב או שיארך מעט, אבל ב יבא ודאי, ויצייר ברעיונו איך שהנהו מושכב חולה במטתו, וכבר בקרוו כל גדולי הרופאים, ומבין ריסי עיניהם הכיר שאין עוד תרופה למחלו וכי לא ירד עוד מהממה אשר עלה עליה, ובפני אשתו וזרעו יכיר שנכ יבכו בחשאי, וכי יכתירוהו ויסובבוהו תמיד, ולא יניחוהו לבדו, ויב שישמרו את רגעיו האחרונים, שלא ישאר יחידי, ובחפצו לצוות לביתו ל יתנגדו לו, ושתיקתם כהודאה דמיא, שראוי הוא להיות מצוה אל ביתי אז פאשר יבים בחלונו, ויראה את הדר העולם, השמש ביפעתה אי תרוץ בנבור בדרך אשר התוה לה יוצרה מראשית בריאתה, יאנח אנח עמוקה ומרה, ויחשוב בלבו מי יודע אם יזכה לראות עוד הפעם א השמש בהדרה, אם לא יהיו עיניו כבר מכוסות בחרסי אדמה, ותכם על גל של עפר ביום מחר בעת הזאת, אז יעלה על לבו כל מעשיו אש עשה מספר שני חייו על הארץ, ואיך נהג את בוראו ויוצרו ואיך שם את מצות תורתו ופקודיו, ואיך חינך את זרעו, והתנהג את משפחת בני עירו, וכלל לאומו, אז יעבור עליו רתת יום הדין, אף איש כח אשר בחייו לא האמין כ"כ בשכר ועונש לעולם הבא, כל זה היה בעל

בשם מקור מים חיים, שהקב"ה הנהו מקור החיים והמוב והאושר, תמריו המובים הסה החיים האמיתיים לכל אדם אשר על פני הארמה, בשילך בדרכיו ויקלים את אשר למד וצוה ה' לעמו, לאשרם ולמובתם. צותה התורה ליקח פרה אדומה אשר אין בה מום, ולא עלה עליה שול, ולשחמה חוץ למחנה לזרוק את דמה נגד פתח אהל מועד, המכוון מר כתחי ההיכל וקה"ק, ולשרפה באש, ולתן בתוך שרפתה עץ ארו ואות ושני תולעת, ועל הכהן המטהר, ליקח מים חיים אל כלי שתהא חיותן בנלי, ודוקא מי מעון ולא מי בורות, ולתת על המים אפר הפרה, ובשלשה קחי אזוב ימכול במי החמאת, ויזה על הממא ביום השלישי וביום השביעי ואז ימהר, ויוכל בא למחנה שכינה, כן מבואר בקרא, הפרה אחמה נקנית בכסף הציבור, מקופת הלשכה, ואם יאמר איזה ממא, שלא ירצה ליהנות כהציבור, וירצה לקנות פרה אדומה משלו, ולהכין לו אר פרה לטהרתו משל עצמו, אינו רשאי, ופסולה הנה, ולא יומהר עייו בשום אופן, דולא אפר מפרת הציבור תמהר, ולא אפר פרת יחיד, ונא לרמו להאדם המחשב דרכו, ובא לתקן את מעשיו בעניני בין אדם לחבירו, עליו להתבוםן ראשונה בהנהגתו את הציבור והכלל, שזה הצעד האשון שצריך האדם הבא להטהר בעניני אדם לחבירו, לתקן את אשר תשא ואשם בעניני הציבור, וכאמרם ז"ל (בב"ב דף ל"ה) גולן דרבים לא שמיה גזלן, ומסקינן שם, משום שלא ניתן להשבון, ואין לו תקנה, דנר זה לא נאמר דוקא רק גבי הארבא, או במרות ומשקלות עיין רשב"ם ם, כי אם ללמד על הכלל כולו יצא, שבכל הענינים הנוגעים בין אדם קהלתו ולאומו, לא לבד שאם יעשה עול להרבים והציבור באיזה דבר הוא יקרא גזלן דרבים, כי אם אף אי עשית הטוב המוטל על כל אחד וחד לפי מצבו בתוך קהלתו ועמו, עון פלילי הוא אם יעלים עין או תצל מעשה המומל עליו לעשות ולפעול למובת הרבים, ועל רוע נהנתו בעניני הציבון צריך כל אדם הבא לשוב, לתת לבו ראשונה וקנה, כי היא העומרת בראש כל מובו, אם ימלא חובותיו, וכן בריש מרעין אם לא ימלא את המומל עליו לעשות, ונכלל ברבריהם ז"ל, כל וכל המחמיא וכו', הפרה אדומה למדה לכל ממא ש אשר כבר הורחק שלשה ימים מרעיו, וכבר היה לו זמן להתבונן מעמ דרכיו, שידע נא , שבלא הציבור והכלל אי אפשרי לו להמהר ולבא למחנה עה לעולם, שאף אם יביא אלף פרות אדומות מכיסו, לא יקובלו ו להקריבם לשמו, ולא ימהר ע"י אפרם, רק מאפר פרת הציבור והכלל י, ומוה ידע ויבין שרק בהצמרפו להציבור ולהכלל ישראל יוגמר זו, ולדברינו גלתה התורה, במצות לקיחת הפרה, שהיא תתאר את

לחמול על איש כזה ביומו האחרון, מעל היותר דל אשר על הארץ, כי רעתו רבה מרעת כל העניים והמצוקים, באין לאל ירנו להושיעו, אם כזה יתאר כל אדם לפי מצבו ותכונתו והנהגתו, את עולמו ויומו האהרון, אז יוכח ויראה כל איש את הפעולה הנפלאה שיעשה ההזכרה הנ"ל, על כחות נפשו התאוני, ויורה לחז"ל ועצתם הנאמנה, בהכירם את רוח בני האדם, וכחות נפשו פנימה בהכרה מדויקה מאד, כאשר הפין הקב"ה ללמד את עמו ישראל חוקי חיים, מצא למוב להזכיר לפרקים את האדם יוםו האחרון יום מיתתו, אשר עי"ו יתן לבו על דרכיו, ויזכור את משרתו בחיים, גזר הקב"ה בתורתו שכל איש הנוגע במת בעצם אדם או בקבר ימטא שבעת ימים, ירדה התורה לסוף דעתו של אדם, שאף אם יראה לפרקים את איזה איש שמת, ואף אם יתעסק בקבורתו, בכ"ז עוד איננו במוח שיפעל עליו להזכירו את יום מיתתו שלו, ואף אם יעלה בלבו איזה רעיון גם ממיתת עצמו, ע"י מרדת ביתו, וחברת בני אדם, יוכל להמחה בקל ובמהרה הזכרה הצפיית הנ"ל, לכן אמרה התורה ונזרה שהנוגע במת כו' ישמא שבעת ימים, ובמשך זמן שומאתו, הלא עליו יהית להוהר מנגוע באיזה כלי ביתו, שלא יממאם, וגם האדם הנוגע בו ישמא עד הערב, יהיה על ידי זה מרוחק מחברת בני אדם, וגם בני ביתו יוהרו מעם ממנו שלא ישמאום, וגם יוהר מכא במקדש ה' שענשו בכרת, וע"י כל אלה, בהיותו מרוחק מעם מחברת בני ארם, ובכל רגע עליו לזכור כי ממא מת הנהו, יקשקש לפניו כל שבעת הימים כווג מלוח מטא מת, ועי"ו יזכור במשך הזמן גם את יום מיהת עצמו, וישים לב על כל מעשיו, ובחשבו חשבונו של עולמו ישוב וירפא לו.

צותה התורה, שביום השלישי וביום השביעי יוזה עליו מי חמאת אפר פרה האדומה, מעורב במים חיים, ואם לא יוזה עליו מי חמא לא יומהר בשום אופן, גם בזה יש לרמז דבר מה, התנהגות עולמו ש האיש הישראלי הכללי תחולק לשתים; א) לה', זהו מה שאנו קוראי בין אדם למקום, ב) לאדם, זהו מה שאנו קוראי השלם, צריך להיות שלם בשתי הנהגותיו אלו, הן בהנוגע לה', להי מאמין חזק בעקרי הדת, ולשמור חוקי התורה ומצותיה, והנוגע ב לחביריו ולמין האנושיי הכללי, הן בהנוגע במדותיו שיהיו מובות וישרו והן במעשיו ופעולותיו, שלא יעשה עול לשום אדם, ולעשות הב זהחםר בגופו ובממונו לכל אדם. ירמיהו הנביא בהוכחתו לישראל בפר זהחםר בגופו ובמרות עשה עמי, אותי עזבו מקור מים חיים, לחצוב ל בארות בארתי בספרי הנו בארות בארות נשברים אשר לא יכילו המים, ובארתי בספרי הנו "מיכל מים" שם מעם את דבריו, והננו רואים שכנה את הקב"ה ותו

הגדול הזה, איך שיתפעל ויתרגז, יקצוף ויקלל, וירדוף ככל האטצעים אשר יוכל, את אשר פגע בכבודו, והסה אני הקמן והשפל ברך, יתגדל התאם והיה כארז בגאותו, ואין עוד שום סליחה להנוגע בכבודו, היש לנו אות יותר ברור לענוה שקריית וזייפנית מזה.

בספרי מיםל מים הנדפס פ׳ מסעי, המלצתי ע"ז תוכחות ירמיהו בקינתו, באמרו סחי ומאום תשימנו בקרב העמים, פצו עלינו פיהם כל אויבינו, פחד ופחת היה לך השאת והשבר, אמרתי שמה, שרואים אנו שנשתנו עלינו בעו"ה סדרי בראשית, והנהגת מבע העולם ואנשיה, מנהגו של עולם, אם יתאספו פרתמי ורוזני ארץ, וידברו זא"ז, אף מרם נשמע מה שידברו נוכל לשפום, שלא ידברו מדבר סחי ומאום, זבל ואשפה, שבדברים: , תעסקו גדולי ארץ כמוהם, לבד חוקרי המבע וכדומה, וכן להיפוך אם נראה דבר רפש ומאום המתמלמל ברחוב, נשפום מישרים שגדולי ורוזני ארץ לא ידברו מדבר זה מאומה, שלא יבלו זמנם לפי רום פצבם להתעסק בדבר בזוי כזה. עלינו בני ישראל נשתנה גם בזה סדרי ההנהגה לרוע, בעוד שאויבינו ישפילונו עד לעפר וכזבל וכמדמנה אנד בעיניהם, וימאיםונו כרפש, והנגו הגרועים שבכל הבריות לפי דבריהם, בכל זאת שבתם וקימתם אני מנגינתם, בכל מקומות מושבותיהם, ובכל בפריהם, אף יואיאו כסף רב להדפים ספרים רק למטרת בזוי ישראל להשפילו, אשר נשאלם אם כדבריכם כן הוא אדונים נכבדים, ורוזנים, מלמה זה תשפלון את בזויי אישים כמונו? חרפה היא לאנשים גדולים זנשאים כמוכם להתעםק בדבר נמאם ובזוי כישראל כפי אשר תנידו בעצמכם, אבל האמת הוא שגם זה עונש שמיימי על ישראל, כמו שכל הקקמת שונאינו ואויבינו פתאם, בשנים האחרונות, ציר שלוח הוא מאת ה', השומר את כלליות רוח עמו ישראל, שלא יאברו חם ושלום, לעוררנו להשיבנו לצור חוצבנו, כן הוא גם כל הנהגותם אף נגד מנהג העולם, רק ע"י השגחתו ותברך, אשר בחשבנו דרכנו נבין את עונש המדה כנגד מרה, שינהג ה' את כלל הלאום, ונדע את אשר עלינו לתקן דרכינו,. רבו בנו הענוים הזייפנים, אשר לכל דבר טוב ומועיל לא יעשה כל אחד באומה, שלדברי הנהו איש פשום בעדתו, ודבריו לא יועילון מאום, ותשובת מי אני, נשמע מאלה על כל שאלותינו והתעוררתנו אותם לששות רבר מה למובת הכלל. אבל כאשר אמרתי למעלה, אם רק ידמה לו להמי אני" הנ"ל שפגע אחר בכבורו ח"ו, או שלא נתקבל דעתו בחברתו, או בעדתו, אז יתנפח ויתגדל, ואם היה בידו, היה מרעיש כל בעולם וכלואו, על העול הנעשה לכבורו הרם, ובאמת הלא צריך להיות. הצהגה מהופכה מהנהגתו, אין לך עיר וצבור שלא ימצא מקום לכל

הלאום הכללי, בפסלה אותה אם ימצא בה מום, או שעלה עליה עול,
לומר שרק לציבור כזה שאין בו מום, שלא נשחת וראוי לעלות על מזבח
הי, ראוי ומחויב כל איש להצמרף, אבל אם ח"ו השחיתו והתעיבו הציבור
את דרכם, אז לא לבד שאין מצוה להצמרף עפהם, כי אם עוד ראוי
להתרחק מהם, וכן אם עלה ח"ו על איזה ציבור עול אחרים, שאינם
הפשים במעשיהם, ומוכרחים לעשות את כל אשר יגזרו עליהם אחרים,
כמו שקרה בימי הביניים, אז ג"ב ראוי ומחויב כל אשר בידו להתרחק
מהם, כי הנהגה ע"י כפיה איננה יכולה להיות עפ"י דיני התורה ומצותיה,
וראוי להתרחק מהיות מוכרח במעשיו ופעולותיו.

צותה התורה שישליכו בתוך שריפת הפרה עץ ארז ואזוב ושני תולעת, לאמר בעניני הרבים והציבור יקרה הרבה פעמים שיתרחקו מעשה המוב והישר להציבור, א) בעלי גאוה, אשר גאותם לא תניחם להיות מצורפים לציבורם, בחשבם שגבוהים המה מכל העם, ולא ישפילו את כבודם להצמרף את הרבים הפחותים מהם, ולא ידעו ולא יבינו שאין בבהות לפני המקום, לו ישקל דרכו, ודרך השפלים בעיניו להיות מצורף עםהם, במאזני משפט צדק, מי יודע אם לא יכבידו הפחותים שיחשבם, . את המשקל יותר ממנו, שהעני בפרומתו יחשב לפני ה' בהצמרפו לרבר הכללי כהעשיר בעשירותו, ואף כי בעניני המדות מי יוכל לחשב את לב אחרים, ובפרם את הרבים ולהוציא עליהם משפם, וצותה התורה שהארז הגבור ידע לשרוף את גאותו ורום עינו, ומחויב להצמרף להכלל, או או ישהר גם הוא, וישהרו גם אחרים על ידו, וכן ישנם כאלה אשר מרוב ענותנותם, הם פורשים מעשה בציבורם ולמובת הכלל, באמרם שאינם אנשים חשובים, שדבריהם יהיו נשמעים בערתם, ולא ימצאו את עצמם ראוים לפעול דבר מה בעירם, ובזה ישנם, ב) ענוים אמיתים ישפלים בדעתם, אשר גם המה לא יוכו בדינם, לו יהיה כדבריהם, וכאשר ידמו שהנם פחותי ערך שבעדתם, בכל זאת נדע, שאין לך אדם בישראל, אשר לא יוכל לפעול למובת הרבים אם רק יתעסק באמת ובכל לבו, אף אם יפעל בדבר היותר קמן, גדול יחשב בענין הרבים, או להצמרף להפועל או הפועלים למובת הכלל, ולעזרם בהאפשר לו, ענוה כזו אף אם היא ענוה אמיתית, מזקת הרבה בעניני הכלל, אבל ישנם, ג) ענוים מזויפים, שרק מעצלותם ואי הפצם למרוח בעניני אחרים, יאמרו מה אני, ומה כחי, ובמה אוכל לעזור את עדתי, ועמי, אבל בתוכם ובחובם, הגם גדולים מכולם, ובלבם יאמרו שהמה ראוים להיות יותר מכובדים בעירם, ומאד יתרעמו בסתר אהלם על אשר יכבדו את אחרים בעירם יותר מהם, והאות היותר נאמן לענוה זייפנית כזו, נדע אם רק יגע אחר בכבורו של הענין

ניה, ובכל עלהי הרת חוקי התורה ומצותיה, ואפר הפרה יובירהו את חיוביו לחביריו ולעדתו וללאומו, איך שרק ע"י הציבור וצירופו עמהם יוכל להמהר, ובי באפר הפרה ימצאון גם שריפת הארו, הוא ציור הגאוה, והאזוב ציור הענוה האמיתית, ושני התולעת ציור ודמות הענוה המוויפה, שכל אלה מחויב ומוכרח לשרפם מלבו ולמהותם בכל דבר הנוגע לכלל לאומתו, ואחרי כן ניתן לו עוד זמן שלשה ימים לשום על לבו את אשר הוזכר מהזאתו חראשונה, ובבא יום השביעי, אשר בלילה יוכל בא למחנה שכינה אחרי מהרתו, יבא עוד הפעם אל הכהן, ויזכירהו עתה, בעמדו על פתח הכנסיה בתוך ערת ישראל, להיות כאחר מהם בכל דרכיו, את חיוביו, לערתו לעמו, ועוד יורמו לו שכל מעשיו החולין אשר יעשה, יהיה ממרת עש תו לה׳ ותורתו וקדושת שמו, כמו שהפרה הנשחמת בחוץ, וכל מעשיה כשחימת חולין המה, בכל זאת דמה יזרק נגד פתחי האהל מועד, החיבל וקה"ק, כן יהיו ממרת כל מעשיו, להתרומם ולעלות זעלה מעלה, עד קה"ק ששם הארון והלוחות והשראת שכינתו יתברך, עיין כספר מעין חיים לרו"ז הרב הגאון ר' דוב ליפשיץ נ"י הגאב"ר יסרעדניק מה שביאר בענין הענוה מאמרם ז"ל (גימין דף נ"ו) ענותנותו ול ד׳ זכריה בן אבקולם כו׳.

ההתבוננות הזאת, בהתרחקות הממא מת ממחנה שבינה, וכן
ענין הזאת אפר הפרה, כפי דברינו, יוכל היות שהיה נודע אז בהאומה,
זיח למוד ערוך בפי כל, מצד זה ראוי לקרא את פרה האדומה בשם
מאת מכפרת, כי התעורר האדם ע"י הזאתה, לשוב לה' מקור מים החיים,
עשות המוב הנדרש ממנו לציבורו ועמו, גם מיתת הצדיקים מכפרת
ברה אדומה בשני הפרמים הנזכרים לעיל, אם נתבונן בזה.

איתא במס מועד קמן (דף כ"ה), כד נח נפשיה דרב אסי איעקרו אילניא, בביאורי על כל מאמר האגדה שם, בארתי את דבריהם הילניא, בביאורי על כל מאמר האגדה שם, בארתי את דבריהם הי, כמו שהאילן הנטוע בקרקע שמנה ודשנה, שרשיו יכו עמוק בתוך דקע, ויאחזו בה, ויתחזקו ויעבתו, ואז גם האילן יגדל ויתרחב, וגם פיו ישתנשגו ויגדלו, ויתחברו להאילן בחזקה, ואז גם העלים יהיו ובים ולחים, ויוןקו המיד במראיתם כחדשים, גם פרחים יפים וחזקים יאו, ומכל פרח ופרח ישאר פרי מחוברה להאילן, אחרי הגמלם, ייאו, ומכל פרח ופרח ישאר פרי מחוברה להאילן, אחרי הגמלם, יידות יהיו שמנים ומתוקים, יען ששומן הארץ ודשנה יינקו כולם, ידות יהיו שמנים ומתוקים, על ידי שומן האילן בהזקה, ובדבוק קומה, כי מחוברה הנה להענף, על ידי שומן האילן בהזקה, ובדבוק עיי מקושרה בכל שריגיה היותר דקים להאילן, ואף אם ינענע את לן הנה והנה לא יאונה לו כל רע עי"ז, וכאשר תקום המערה לדממה,

איש לעשות דבר מה למובת הכלל גדולה או קמנה, אם רק לא יקנ א"ע כ"ב, ולא יתעצל, ובמקום הנוגע לכבוד עצמו מחויב כל איש לבמ את דעתו וכבודו למובת הכלל, וכאשר נשנה אנו הנהגותינו מאשר צריכ להיות, כן ישונה עלינו הנהגת אויבינו ג"כ ממבעו של עולם, איש המפח תמיד, ויסגיר דלתי ביתו וחלונותיו במומות ברזל בלילה, אות הוא כ עשיר הנהו ויש לו ממה לפחר שלא יגנבו ממנו, העני הפחות במעמרו יוכל להניח דלתות ביתו וחלונותיה פתוחים כל הלילה כי מה יוקח ממנו אמר ירמיהו בקינתו "סחי ומאום תשימנו בקרב העמים", שאנו נחשבי כסחי ומאום ככל דבר היותר מאום, ובכל זאת "פצו עלינו פיהם כי אויבינו ?" למה נשתנה עלינו סדרו של עולם גם בזה, ועל זה השיב בעצם פחד ופחת היה לך, שתפחד כל היום מחמת המציק אף שהנך הפחון והנבזה בעיניהם, השאת והשבר, במקום שהנך צריך להיות מנושא בעיני לאמר גם אנכי אוכל עשה איזה דבר למובת עמי ודתי, ואם יאם לו מי, מה אתה לעשות בענין כזה, ישיב לו, עשה אתה במקום ואורך על זה, אבל כל זמן שלא יעשה אחר הראוי לעשות, מחוים אף אני הפחות והשפל בעיניך לעשות, וזהו גדלי ותפארתי, שיעשה ע ידי דבר מוב לעמי, אבל אתה שבור הנך, ותתירא מנגוע בענין הדרוי למובת עמך, שמא יאמרו עליך ח״ו שהנך מתגאה, ותתעסק בדבר אשר לא לפי מצבך, ובמקום הנדרש ממך שתהיה שבור ושפל בעיניך, שלא תקפיד כ"כ על כבודך, ותכמל דעתך למובת הרבים, אם הרובא יאמר שלא כמותך, הגך רם ונשא בעיניך, לומר בלבך מי אני! חד השכל וזן הרעיון, אשר כולם לא יבינו את מוב עצתך, ותתכעם ותפריש א"ע, ואך תפר בכל כחך את אשר יעצו אחרים למובת עירך ועדתך, בכדי שיתראה אח"כ איך חכמת ביעצך אחרת, לכן מדה כנגד מדה ינהגו אתך אויבין ג"ב בשני ההפכיים, ולהורות שלעניני הרבים והכלל צריך הבא למהח ממומאתו להשליך מעליו את מדותיו הרעים יהמזיקים לכלל הלאום, אם מצד ענוה אמיתית אשר מובה ויפה הנה לכל אדם, אבל רק אם איננו נוגע לפובת כלל הלאום, וכש"כ אם הענוה בעצמה שקריית וזייפנית היא, שבתוכו הנהו גאה ומנושא מחבריו.

צותה התורה להשליך אל תוך שריפת הפרה, גם "אזוב" שהוא קמן ודל באמת, ושני תולעת, אשר אף הוא בעיניו כתולעת זוחל עפר אבל בתוכו יזל דם אדום, חם ורותח, שהוא ציור נאמן להענוה הזייפנית ולכן בבא הממא מת, אחרי התבוננו ע"י הזכרת יום מיתתו העצמ שלשה ימים בהנהגתו ודרכו עד כה, אל הכהן, יזה עליו מי פרה אדומה אשר המים יזכרהו, את המקור מים חיים, שישתלם בדעתו ובלבו באמונו ששארו, יהין יבשים ורזים, ורק אם שתולים בבית ה' המה, התמר ארן הישראלי, אז יפריחו בחצרות אלהינו, בעולמנו זה וישגו ויגדלו, "לוה אין זקנה ושיבה ללאום הישראלי, שכל זמן שישמנו וירשנו את מקום רשם למעלה, ע"י רבוים בתורה ובמעש"ם, יחודש כנשר נעוריהם, ועוד ונובון בשיבה דשנים ורעננים יהיו, וזהו סוד תקומת ישראל בשנות נדורו, בעוד שמכל האומות הרבים והגדולים שהיו בימי חרבנו של לאומתנו, שנן עוד זכר למו, עוד אילנו של ישראל קים, ויתקים עדי עד, שמקום ורשנו שמה, לא ישונה בשום זמן, ולא יהולף במאומה איפה שגלינו, במוחים שלם, עליהם רק לרשן ולשמן את מקור מחיתם, ואז במוחים היו, שיגדלו ויעשו פרי, ויפרחו בחצרות אלהינו, התקשרות הכללי של , אומה הישראלית , אשר קשרם ואחדם ה׳, ע״י הכריתות ברית בערבות פואב "עשאם ערבים זה לזה, זהו אשרם ומובם וקיומם בהעולם [בדרושי לפ׳ בים ביארתי את זה בארוכה, ויודפם בעז"ה בספרי מיכל מים ח"ה] מייו אם יתרבה תורה ומע"ם בהאומה בכלל, ידושן וישמן מקום עמידת מילן ישראל, ווושגחו עי"ו מה' ביותר פרמית למובה, ויושפע מובה וברכה האילן בכלל ועי"ז יתחוקו כולם, הענפים והעלים וגם הקנוקנות, לְדובקוֹ להאילן הכללי ברוח היהרות, אשר אף במושבות היותר חשבים, אירו נצוצי זהר רות היהרות, ויעצרם מעשות הרבה נגד חוקי הי ביתוררם להדבק בעמם ובדתם. הנסיון הורנו, כאשר היו הרבה גדולי שראל בהאומה, אז אף בימי הבינים, אשר היו הגזרות הרעות והצרות דופלות הרבה מונים ובזמנינו עתה, בארצות רומעניען ומאראקא, והיו שנים למכה ולחרפה להרג ולאברן, עמדו ישראל בנסיונם ומסרו נפשם ל קרושת השם, ואלפים ורבבות הלכו שמחים למות על דתם וקידוש ים יתברך, יען שבמחונם ואמונתם כה' היה חזק בלבם כ"כ, אשר כל שום שום הסערות היותר חזקות שנשב עליהם, לא יכלו לקמוף מהם שום ננף, ואף העלים, המה ע"ה והקמנים שלא הגיעו לכלל דעת כ"כ, וגם הקנוקנות הריקלין שבהם, היו ירוקים ומחוברים להאילן הישראלי בכל עצביהם היותר דקים אשר לא עלתה בידי כל הקמים עליהם לנתקם מאילן הישראלי כי שבעו ורשנו ע"י ינקותם את לשד היהדות ממקור ישרשים שהשפיע עליהם ה' רוח קרושה ומהרה, דרך האילן ותאיו.

אבל עתה מה גראה בזמנינו זה, אילן הישראלי בכלל הנהו דק רז מאד, זמורותיו הגם ג"כ חלושים בכלל, רוח הישראלי אשר היה בלב עלי הבתים הישראלים כפי שימופר לנו מדורות הראשונים, או כפי צוכר עוד מאיזה עשיריות שנים גז וחלף, ועי"ז גם העלים המה ע"ה ישאר האילן בשלימותו, ויעמוד חי ובריא כקודם שנשב עליו הרוח, הוא אם יעמוד האילן על קרקע מזובלה ושמנה רכה וגשומה, אבל ז הקרקע תחת האילן כחושה ויבשה הנה, עי"ו תתקשה במבעה, ע השרשים יכולים להאחז בה בעומקה, והנם רפוים וחלשים, גם האילן היו מחדשים יכולים להאחז בה בעומקה, והנם רפוים וחלשים, גם האילן היו מחדש יהיה קמן ודק, הענפים חלושים וצנומים, והעלים ירוקו רק מע ובזמן קם יתכרכמו רובם, הפרחים יומעמו, ומאותם המעמ יבואו עו פירות מועמים, והפירות אשר יגדלו, רובם יבשים וקשים, ואף אם רו קל יעבור על הארץ, ונתקו העלים מן הענפים, ויפוזרו לכל רוח, ואי ינשב רוח היותר חזק גם ענפים רבים ישברו מהאילן ויאבדו, ובעל האיל מוכרח לחזק את גופו של האילן שלא ישבר ע"י התנועעו אנה ואנה, ע מוכרח לחזק את גופו של האילן שלא ישבר ע"י התנועעו אנה ואנה, ע למוב, כי חלשים הנם האילן וכל ענפיו ועליו ופירותיו, והחזקתם ודבו ולמוב, כי חלשים הנם האילן וכל אלה, וסבת רעתם, היא הקרקע אי יעמוד האילן עליה, שיבשה וחרבה הנה, ויחסרון לה הליחות והשומן. יעמוד האילן עליה, שיבשה וחרבה הנה, ויחסרון לה הליחות והשומן.

ואמרו חז"ל חולין (דף צ"ב), אמר ר' שמעון בן לקיש אומת בגפן נמשלה, זמורות שבה אלו בעלי בתים, אשכולות שבה אלו ת"ל עלין שבה אלו ע"ה, קנוקנות שבה אלו ריקנין שבישראל, והיינו דשק מתם ליבעי רחמים איתכליא על עליא, דאילמלא עליא לא מתקית איתכליא.

מאד נאה ויפה המשילו חז"ל את לאום ישראל להאילן, אבל ז
אנו צריכים להתבונן, שבמקום השתלתם חלוקים המה אילן הישרא
מכל האילנות אשר על פני האדמה, בעוד שכל האילנות שרשם נ
בארץ, וינדלו ויתנשאו מהארץ, למעלה, אילן הישראלי שתול הנהו בשם ושם עיקר שרשו ומקור מחיתו, ומשם יצא גוף האילן הנה לארץ, וי
ענפים, ויוציא עלים פרחים ופירות, וכבר העירנו ע"ז דהמע"ה, באמר
(תהלים צ') צדיק כתמר יפרח, כארז בלבנון ישגה, שתולים בבית ז
בחצרות אלהינו יפריחו, הודיע את בני ישראל, שידעו נא שאילן ישרא
איננו ככל האילנות, אילנו של ישראל הנהו שתול בשמי מעל, ששליחו
הלאום וממרתו הוא רק לעניני ה' השמיימי, ומנקודת ראות הלזה יצ
מתחלתו, וינדל ויפרח ויעש פרי, ע"י השגחתו ית', שינהגם רק מצור מב
כל קיומם הלוה, ושמה שרשו וחזקו של האילן הישראלי, ולכן כ"ז שתב
שרשים עמוקים למעלה בעניני השמים, ידושן האילן ויגרל ויעבתו הענפי,
ויריקו העלים, וירבו הפרחים, ויוציאו פרות מובים דשנים ומתוקים, אם
אם שרשי האומה רפוים שמה במקום השתלתם, או יבש האילן ויקפ

לשמרים הנביאה, היתה המורה והמלמדת את נשי ישראל, את למודי בר מונתם בו, וכן התנהגותם זה את זה, פעולתה של מרים על הנשים ם בה ותמה, כאשר נראה, שהנשים לא נתנו זהב לעגל, והיה אמונתם תיוחוקה בה' ובמשר עבדו, וכן בתוך עצת המרגלים, והתאוננותם לא לנשים, כמבואר מפורש במ"ר פינחם, ועליהן לא נגזרה הגזירה, וכן לע מהמדרשות שמקיא התום' בב"ב (דף קב"א ד"ה) יום, עתה אחרי שו כל מתי מדבר בעון המרגלים, והיה כל העדה מוכנת לבא בארץ ים אה, אשר הרוב כהם לא ראו את נסי ה' במצרים ובים סוף, שהיו שב בם קשנים, ורק האמהות, הזקנות, הנה אשר ראו נסי ה' ונפלאותיו ק חם, הנה אשר יספרו וילמדו את דור הצעיר, את אשר ראו בעיניהן, הודאותות והמופתים ומעמד הר סיני, הכל אשר לכל, עתה נגמרה תה של מרים, עתה הרגישו וראו כל העדה פעולתה על ישראל שנדלה ורמה, שבלמודיה הטובים השרישה אמונת אומן בלב הנשים יו לא היו בחטא העגל והמרגלים, ולכן לא נגזרה עליהן גזירת במדבר מותמו ושם ימותו, ונשארו בחיים, אשר המה יהיו לעד תמיד לספר יובלאות ה' לדור אחרון בא"י, ומזה נוכל להוכח פעולת גדולי ישראל ם מה הוא, ונסמכה פרשת מיתת מרים לפרה אדומה לומר לך מה פרה המכפרת, באופן ההתבוננות אשר אמרנו למעלה, כן מיתת צדיקים , בהתבוגנות פעולתם על העם ובתוך העם הן ברוהניותם והן בגשמיותם, ליה מיתת מרים להורות כמה שיוכל להרע מיתת צדיק אחד להכלל ל, ע"י מיתת מרים פסקה הבאר אחז"ל אשר רק בזכותה היה מתגלגל מראל במדבר בכל מקום הילוכם, ובודאי שלא היה חסר להם מים גם כן במדבר, ורק מי הבאר נפסקה לשעתו במיתתה של מרים להורות אל את זכותה של מרים כמה רבה, והפסד מיתתה כמה גדלה, בפחזותו רב את משה על דבר המים ומזה בא לידי הכאת הסלע, אשר על משה ואהרן עי"ז שימותו במדבר ובא יהושע במקומם, מי אם לא היתה מירה מרים, ולא היו באים לידי מריבה, והיה משה מנהילים את הארל לישראל, כמה מובה שהיתה יוצא מזה, כמבואר שים הרבה מזה.

ואם נתבונן אף אנו בהספידנו את הגאון ר' שמואל אב"ד דביאלי.

ק, את מעשיו ופעולותיו משך ימי חייו, נראה ונרגיש ביותר את
ותיו מה היה לעמנו, בתורתו ויר"א שבלבו, אשר גודל וחונן בה

ד, היה גם הוא מהמדשני ושמני קרקעיתו של ישראל למעלה
נו, בפעולותיו למובת ישראל החומריים, הננו מרגישים את העדרו
רנו בו, כאם רחמניה, העומדת בכקר אצל משכב בנה יחידה, ס

בבלל, ובחורי ישראל וצעיריו, אשר לא הושרשו עוד בעצמם ל ענפים מיוחדים מחוברים להאילן אבדו ירקרוקתן, ופניהם התכרם בנשוב איזה רוח רע על ישראל יתפזרו לכל רוח, אף במקום שיותר סו לנפשיותם, ואף במקום שהבחירה למוב יותר קשה, מבמקומות מושבותיו שאין בכחם לסבול שום לחץ ודחק עבור אלהיהם ותורתם, ושייבותם לג האומה התקרר לאם לאם, עדי שישנם רבים אשר יהפכו עורף לע לגמרי, ויחצבו להם בארות נשברות, והאשכולות אלו הת"ח אשר תו עתה אילן ישראל, כמה חלושים ורפוים המה, האם תלד עתה לאומף גאונים וגדולים כמו שהולדו בשנים העברו, ומה נדבר מהריקנין שבב וכמו שנוסף להתרחק מהאילן הכללי כן נתרחק זה מזה, וכן נעשה ק מזונותיו של ישראל הרבה מאד, וכן הננו נתונים ללעג ולקלם כל הי וכן יגדל הלחץ מיום ליום, ולכן ציון במר תבכה, היא האומנת הישרון המפקחת על חומריותה של האומה (כן ביארתי והוכחתי בדרושי לפרשי הנחמות חילוק שם ציון וירושלם), וירושלם תתן קולה, על רוחניום ל של ישראל כי יאבדו, האחרונה תצעק לבי לבי על חלליהם, איה לנון יו הישראלי, איה רחמנותם שהיה להם מני אז לשם ולתפארת, איה מחודי התרומיות, ואמונתם החזקה, והראשונה ציון תזעק מעי מעי על חלליה נ על מהיתם ופרנסתם כי יצערו וירדו מיום אל יום, כל זה באתנו מחסי שמנת מקום שורשנו שמה למעלה, שמאז מעולם היו הרבה גאוני וגד ישראל והמה בתורתם ובצדקתם במעשיהם המובים ובתפלתם, ח ושמנו את מקור שרשי אילן הישראלי, ועי"ז הושפעה הרבה מובה ו קרושה כללית לכל העם, והיה מוב לישראל הרבה מאד הן ברוחניושר

ואיתא בירושלמי סוף מסכת כלאים שתלמיד אחד ראה בחלו לק שהשמים מתמומם, ורב אסי יתמכהו בידיו, הכוונה הראו לו לא הלמיד שרב אסי גדול כל כך בזכותו עד שהוא האחד בצדקתו ותורו יוכל לסמוך את השמים, היינו השמיימית רוח ה' והשפעתו לעולמו אישראל, אז היה הקרקע של אילן ישראל דשן ושמן ואילנו של יש מחזק ואמיץ ונושא פרי. ולכן אמרו חז"ל במליצתם כד נח נפשיה דרב שיי איעקרו כל אילניא, הכוונה שהוסר השמן מקרקעיתו של אילני ישרא ונעשו עקרים מלהוליד פירות מובות, והרבה ענפים ועלים איתעקרו המה אשר ישפ מהאילן, המתבונן בזה יוכח הימב איך שגדולי ישראל המה אשר ישפ רוב קדושה ומהרה בישראל ויאגדום ויקשרום למקור המים החיים, דוב קדושה ומהרה בישראל ויאגדום ויקשרום למקור המים החיים, כי אחדים המה את המה את נני

וחפצה לעוררו שיקום לעסקו ולעבודתו, יען שעד עתה כשהיה אישר חי, היה הוא אשר יקום בבקר לחגותו ומסחרו, ואת הבן היקר להם לישון כמה שירצה, ורק כאשר קם מעצמו, או אחרי פלאו את כל בביתו, היה בא גם הוא בעסק אביו להיות לו לעזר וסיוע, אבל פמירת אביו, ואין אחר אשר ימלא מקומו בעדו, אז מוכרחת האם לי לקום בבקר לעסקו ולעבודתו יען שכל עניני הבית עליו הנהו עתה, ות הרחמניה בשתעמוד אצל משכב בנה לעוררו, תזכור במוב את מע הנוכחי, ותאמר אמנם כן, קשה עלי מאד לעוררך בני יקירי לעם ולהתרגל לעבוד יותר מאשר הורגלתה, אבל אין לנו על מי להשען, ואם בואת לא ישמע הבן בשנתו, או מוכרחת להשמים איוה כר מראשותי אשר עי"ו אולי יתעורר ויקום, ואם לא יספיק כר אחר, תשמים גם א השני גם את השלישי עדי שירגיש שראשו מונח על קרקע הממה או יתעורר ויקום, כן הוא בשנת האולת שלנו, אשר זה כמה שנים שיעור הקב"ה לקום בעצמנו ולפקח על דרכינו, אבל כל זמן שהיו לנו ד. גדולים ופובים אשר עמלו עבור פובתן של ישראל, עוד לא עוררנו כ בחוקה, אבל אחרי שאין לנו עוד מוינים ומפרנסים כאלה, עלינו ל בעצמנו, ולהתעורר לשוב לה׳, ולפקח את דרכנו, וכאשר אין מתעוררים, הקב"ה יוציא מאתנו כר אחר כר ר"ל, כמה גאונים ונה ישראל אבדנו במשך זמן קצר, אשר אמרנו בצלם נחיה, ואם עור התעוררנו, עוד כר אחת הוצאה מבני ישראל, הוא הגרש"ם זצ"ל, י הרבה ירגישו את רוע משכבם עתה מכשהיה עד כה, אמנם כן קשה הקב"ה מיתתן של צדיקים אבל העם מוכרח להתעורר ולקום, עתה להתעורר בהתבוננותנו במעשיו ופעולותיו של הנספר, זלהיות אחד מוכן תמיד להשתדל במובתו של חבירו, ואף כי במובוזן של הצ וכלל ישראל, ועלינו לאחוז דרכיו דרך הקדש בשני ועבודתו לז ולעשות כמוהו שיהיה ממרת כל עבודתנו לעמנו בני ישראל, לכל תהלוכותינו שאנו עושין יהיה כל זה לשם ישראל, וזכותו ה מעשיו יעמוד לכל העוסקים בצרכי עם בני ישראל, שיעלו ויצליחו וכל בשמחת קהלנו, בהתגדל שם ה' יתברך, תורתו ועמו על ירנו, וב להזמן המיועד יקיצו וירננו שוכני עפר, בביאת משיח צדקנו, אמן.